

GRABDENKMAL BISCHOF VON KETTELER'S. IN DER MUTTERGOTTESKAPELLE DES DOMES ZU MAINZ.

# Retteler von Retteler

1811 - 1877).

property of the second second

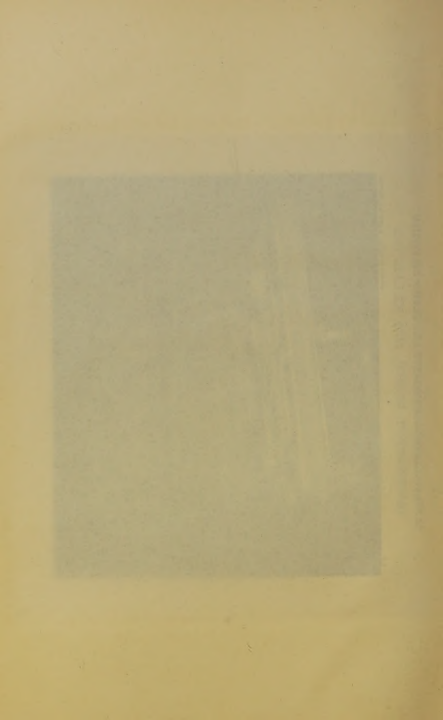
ON SHIP

CHILITY BEARING

(Simon

FORTIFICAL COLLEGE TOSEPHINUM,

Mains. Terrison van Franz Kirchheam. 1880.



# Bischof von Ketteler

(1811-1877).

Eine geschichtliche Darstellung

nou

Otto Pfülf S. J.

— Dritter Band.

PONTIFICAL COLLEGE JOSEPHINUM, WORTHINGTON, OHIO.

Mainz, Berlag von Franz Kirchheim. 1899.

39767

## Inhaltsverzeichniß.

#### Bediftes Budj.

den Vorbereitungen zum Vaticanischen Concil bis zum offenen Culturkampf.

1. Borbereitungen gur allgemeinen Rirdenversammlung. S. 1-30.

Absicht des Bapftes, ein Concil zu berufen; erfte Mittheilung; Freude darüber 1. Fragen der Congregation an die Oberhirten 2. - Die Bifchöfe Deutschlands in ulda 2. - Der Gedanke des Concils nicht neu 2. - Ketteler längst damit verut 2. - Bifchof Dupanloup 3. — Neberrumpelung durch "Extreme" befürchtet 3. Broke Berfammlung von Bifchöfen, um fromme Feste zu feiern 4. — Richt Bermehrung der Dogmen, fondern Sebung priefterlicher Beiligkeit 4. - Begen die Definirung der Unfehlbarteit "lediglich aus Opportunitätsgrunden" 4. - Will "perfonliche Ueberzeugung bedingungstos unterwerfen" 4. — Neue Glaubensentscheidungen nur auf einem Concil 5. — Dupanloup foll entgegenwirfen 5. -- Frangösische Pralaten gur Tnopportunitat 5. - Die Bifchofsverfammlung gur Centenarfeier 5. - Birtenichreiben und Romreife 5. - Bredigt in der Anima G. - Gefteigertes Angeben in Rom 6. - Bertrauliche Aufrage des Nuntius 6. — Borichläge 6. — Einige Profefforen der deutschen Universitäten zu berufen 6. — Die Borichläge befolgt 7. — Begiehungen gu Dupanloup 7. - Zusammentunft in Mecheln 7. - Lob auf Erzbifchof Dechamps 8. - Bedeutung der Bufammentunft 8. - Perfonenfrage in Bezug auf P. de Bud 9. - Predigten über das Concil 9. - Steigende Erregung 9. - Die frangöfische Correipondeng der Civiltà 9. - Zeitungsfturm 10. - Zunehmende Beunruhigung 10. — Kundgebungen aus Laien-Kreifen 10. - Angebliche Betlemmungen Rettelers 10. - Die Rachricht verdient feinen Glauben 10. - Dupanlomps Widerpart 11. - Mannings Schrift über die römische Centenarfeier 11. - Moufang in Mom 11. — Bei Antonelli 12. — Schrift über das Concil 12. — Mannings Bunfch 12. - Beim Papft 13. - Mannings Borfchlag 13. Die Unfehlbarkeitsfrage 13. Anfichten in Rom 14. - Nachrichten aus Frankreich 14. - Berhandlungen mit

Anstigten in Rom 14. — Rachrichten aus Frankreich 14. — Verhandlungen mit Manning 15. — Schrift Ward's 15. — Im Germanicum 15. — Mannings Gegengründe 15. — Die Schrift über das Concil 15. — Zeitgemäßheit und Verdienst der Schrift 16. — Das fürchliche Lehramt 16. — Anstigten über die päpstliche Unsehlbarteit 16. — Aufgabe des Concils gegenüber der Geistesverfassung der heutigen Welt 17. — Urtheile über Kettelers Schrift 18. — Ausseindungen; italienische Uebersetzung 18. — Wonfangs Vorschlag 19. — Vorbereitung zur Secundiz Pins' IX. 19. — Gerüchte von Entmutbigung; falsche Zeitungsnachrichten 19. — Zeichen der Sympathien Deutschlands 19. — Lange Dauer der Vorarbeiten 20. — Wonfangs Heim

febr 20. - Retteler rubig 20. - Bertrauen und Boblwollen fur die Mainzer Sefuiten 20. Die Berfammlung in Fulda 20. - Reinerlei Opposition lag zu Grunde 21. - Schriftstüde eingelaufen 21. - Dupanloup in Dentichland 21. - Zusammenfunft mit Döllinger 22. - Rundigt feinen Befuch an 22. - Rommt nicht zur Unsführung 22. - Dr. Heinrichs Gutachten für Fulda 22. - Bindende Abmachungen unftatthaft 23. - Die Unfehlbarkeit wird ficher zur Berhandlung tommen 23. - Die Entscheidung, auch über die Opportunität, ausschlieftich Sache des Concils 23. -Marheit über einmuthiges Berhalten 23. - Zwei Poftulate für die Art der Behandlung 23. - Gemeinsame Ansprache an die Gläubigen 24. - Entwurf von Dr. Beinrid) 24. - Dr. Frang Brentanos Denfichrift 24. Bon Retteler aufgefordert 24. - Urtheil Dr. Beinrichs 25. - Deffen Stellung zur Infallibilitätsfrage 25. - Entgegnung hefele's 25. - Die Frage der Opportunität 26. Erregte Berhandlung 26. - Dentschrift Cardinal Schwarzenbergs 26. - Befele's Bortrag 26. - Sein Sieg 27. - Geheimes Schreiben an den Papft 27. - Abanderung der Anjprache an die Glänbigen 27. - Einmuthig unterschrieben 27. - Beranderte Stellung, unveranderte Gefinnung 28. - Beitere Borberathungen 28. - Bunfche in Bezug auf die firchlichen Berhältniffe in Deutschland 28. - Abschied von Maing; Girtenwort 28. - Der Grund ber Buverficht 29. - Freude und Bertrauen 29. - Abschiedepredige ten 29. - Abreife 30.

#### 2. Beim Baticanischen Concil. S. 30-57.

Reife und Ankunft 30. — Erfte Eindrücke; das Germanicum 30. — Das ro-

mifche Bolt 31. - Bekannte aus Deutschland 31. - Die jungen Männer aus bem deutschen Abel 31. - Ankunft ber Geschwifter 32. Futereffante Bekanntichaften 32. - Die öfterreichischen Bifchofe 32. - Eindrücke von der Kirchenversammlung 32. -Die Infallibilitätsfrage noch nicht in Sicht 33. - Anfprache an die dentichen Goldaten 33. - Predigt in der Anima 33 . - Parallele zwischen Baticanum und Tridentinum 33. - Gefinnungen gegenüber dem Concil 34. - Die deutschen Professoren 34. - Die Predigt erregt Auffeben 35. - Ungunftige Gerüchte gegen die deutschen Bifchofe 35. - Aufeinanderfolge fchlimmer Rachrichten in Rom 36. - Das Fuldaer hirtenschreiben in der Preffe mifidentet 36. - Die Mifidentung durch Dupanloups Hirtenbrief befräftigt 37. Das geheime Schreiben an den Papft in die Deffentlichkeit gebracht 37. - Anschein einer Allianz zwischen Franzosen und Deutschen 38. Andienz bei Bins IX. 38. - Reine Begiehung zu Dupanloup 39. - Reifachs Tod 39. — Gedanken und Erwartungen vom Concil 39. — Schwierigkeiten einer allzu zahlreichen Berfammlung 40. - Beginn der Berathungen 40. - Erftes Anftreten im Concil 41. — Beichwerde gegen die Geschäftsleitung 41. - Wichtigkeit ber Bifchofs-Bahlfreiheit 41. — Befonderer Antrag 42. - Buniche und Borichtage ber deutschen Bischöfe 42. — Dentschrift über Freimaurerei 42. – Die Schmähungen in der "Allgemeinen" 42. - Kettelers Entruftung 43. — Die Erklärungen Döllingers 43. - Birtung in Deutschland 43. - Nergerniß und Gefahr 44. - Rettelers Gegen-Ertlärung 44. — Fabel gur Abschwächung des Eindrucks 45. - Geharnischtes Dementi 16. - "Die Unwahrheiten der Römischen Briefe" 46. - Die große Action der Lüge 47. — Behandlung der deutschen Bischöfe 48. — Bermahrung 49. — Bischof v. hefele ichließt fich ber Erklärung an 49. - Bofe Stimmung in Deutschland 19. — Aufnahme der Erklärungen Rettelers 50. — Graf Anton Pfeil 50. Handfdreiben bes Papftes 51. - Rettelers Dant 51. - Sorge für anthentische Nachrichten Liebe zur Sache bes Papftes 51. - Rippolde Anflage auf "unfittliche Bufterei" 52. — Briefwedfel und Bamphlet 53. — Chrenerflarung Rippolos 54. —

Broschüre: "Bas hat Professor Nippold in Heidelberg bewiesen?" 51. - Die Stadtverordneten von Nachen über das sociale Wirten der Ordensgenossenischtlichen 55. — Der ehrliche Liberalismus 55. — Dr. Pichters frecher Brief 56. — Werte der Seelssorge 56. — Festoctav in St. Andrea della Balle 57. — "Sehr viel Großes" in Kom 57.

#### 3. Das Unfehlbarkeits-Dogma. S. 57-120.

Reuere Lehrstreitigkeiten in Deutschland 57. Die Unfehlbarfeitsfrage auf bem Colner Provinzial-Concil 58. - Theilweife Trubung der alten Ueberlieferung 58. Bedentung der Frage feit dem Trienter Concil 58. - Brennend in Frankreich 58. -Die Bifchofs-Erflärung bei der Centenarfeier 1867 58. - Robdens Anfrage 58. -Agitation in Frankreich 59. - Die Professoren-Clique in Deutschland 59. Die deutschen Bifchofe gegenüber der Unfehlbarfeitsfrage 59. - Die deutsch-öfterreichifche Gruppe beim Concil 60. — Beder Bartei noch Programm 61. — Uebernatürliche Auffaffung 61. - Freie Meinungsäußerung aus Gewiffenspflicht 62. - Aufeinandertreffen der Wegenfate 62. - Gruppirung der Minorität; internationales Comité 62. - Erfte Lebengaußerungen einer werdenden Opposition 63. - Rlagen wegen ber Weichäftsordnung 62. - Nachtragsbestimmungen 64. Servortreten oppositioneller Stimmung 64. - Migbefriedigung wegen der Raditragsbestimmungen 65. -- Beurtheilung im Retteler'ichen Bertrauten-Rreife 65. - Die Broteft-Adreffe der Deutschen Beitgehende Freiheit der Bater des Concils 66. - Die vorhandene Mißstimmung 67. Urfachen und Ginfluffe 68. - Graf harry Arnim 69. - Die Unfehlbarkeitsfrage 69. - Die Freunde der Logmatisation 70. - Betition um Aufnahme der Unfehlbarteitstehre in das Schema über den Primat 70. - Begen-Petitionen 71. - Rettefers Borbehalt 71. - Das Schema über die Rirde 72. - Gegen-Entwurf 72. - Erzbifchof Apuzzo's Critit 72. - Das Bufaty-Capitel über die Unfehlbarfeit 73. - Die Bemerfungen der Bifchofe 73. - Sinn und Tragweite Diefer Bemerfungen 74. - Butachten Rettelers 74. - Poftulat ber "moralischen Ginftimmigfeit" für Concilsbeschluffe 75. Sefele's Buftimmung 75. - Gintritt in Die eigentliche Kampfperiode 75. - Borum der Kampf fich dreht 76, Der umgearbeitete Entwurf des Schema I. über den Glauben 77. - Berathung und Abstimmung 78. - Die dritte öffentliche Gigung; Frende und hoffmungen 78. Die zweite Ratechismus-Debatte 78. - Das Schema "vom Papfte" 78. Unti infallibiliftifche Brofchuren 79. — Rettelers Quaestio 79. Beichlagnahme 80. - Beichwerde bei Antonelli 80. - Perfonliche Rudfprache 81. Klärung durch Bifchof Fester 82. - Inhalt der Brofdure; Folgerungen und Ergebniffe 82. Der Primat in der Jehtzeit 82. - Die Gottheit Chrifti 83. - Widerlegung Der Broldure; ihre Schmachen 83. -Retteler über feine Stellung gur Brofcure 83 f. - Die Gingabe Maufchers 81. -Gefahr absichtlicher Berichleppung 85. — Die Infallibilität vor ben übrigen Fragen gu verhandeln 85. - Biderftand der Minorität 85. - Ein Theil der Majorität irregeführt 85. - Antundigung des Concils-Prafidenten 86. - Das Schema de Romano Pontifice 86. - Protest 86. - Reitelers Rede in der General-Debatte 86. rigfeiten der Definition 87. - In jeder Form unzeitgemäß 87. - Blaubenebefenntniß in Bezug auf die Lehre 87. - Bauptbedenten gegen das Schema 87. der Rede 88. Die Renigfeit der "Allgemeinen Zeitung" richtig gestellt 88. - Urtheile über Kettelers Auftreten 89. Retteler über Manning 89. - Schluß ber Generaldebatte 90. - Scharfer Protest 90. - Beffhalb nicht ber Beachtung werth 90. — Unschlüffigkeit der Minorität 91. - Rettelers Rede zur Unsehlbarkeit 91. -Migverfteben ber Behre Bellarmins 92. - Ergbifdof Dechamps fiber bas Migwer-

fiandniß 92. - Bijchof D'Avanzo an Retteler 92. — Guter Son mitten im Rampfe 93. – Höhe der Spannung und deren Urfachen 93. – Wegenseitige Klagen 94. – Ketteler über die Stellung der Minorität 95. — Mannings Auffaffung 96. — Neußerungen und Richtungen Ginzelner 96. — Symptome der Erregtheit bei den Concils. Berhandlungen 97. - Rettelers Schmerz und Unmuth 97. - Unabsehbare Berschleppung in Aussicht 97. — Bischof Pana von Cuenca 98. — Man parlamentirt 98. - Vorschläge und Ausfunftsmittel 98. - Beginnen des "Bergicht auf das Bort" 99. — Mermiltode Latonismus 99. — Bemühungen, allgemeinen Bort-Bergicht berbeignführen 99. - Gerüchte bei ber Majorität 100. - Borberrichende Stimmung 101. - Die Glaubens-Deputation in Collifion mit der Geichäftsordnung 101. -Protest der Minorität 101. - Urlaub für Ketteler bewilligt 101. - Angebliche Aenferung Bins IX. 101. - Rettelers Berhalten "rathselhaft" 101. - Das löfungswort des Räthsels 101. — Die Aengerung des Papites ganglich unverbürgt 101. -Berburgte Acuferung gleich nach dem Concil 102. — Retteler hofft noch Ginigung 102. — Das umgearbeitete Schema vom 26. Juni 102. — Gegenvorschläge 102. — In dem Schema "absolut nichts Neues" 103. — Der neue Zufat zum III. Kapitel bes Schemas 104. — Selbsterforidung vor der Enticheidung 105. — Sauptbedenten 105. — Die papftliche Boltgewalt in Bezug auf das Lehramt 105. — Roch immer Hoffmung auf Einigung 106. — Schwere Prüfungszeit durchgemacht 107. — Die Frage reif gur lehramtlichen Enticheidung 107. - Die Definirung gur Rothwendigfeit geworben 107. - Stimmung bes fatholiften Bolfes 107. - Soffmungen und Berechnungen ber Minorität 108. — Die Abstimmung vom 13. Juli 109. — Einigung nabe 109. — Berhängniffvolles Triumph-Gefühl bei der Minorität 110. — Getäuschte Erwartung 110. — Berfuch bei Fürstbifchof Gaffer 110. — Abordnung ju Bius IX. 110. — Kettelers Fußfall 111. — Nachgiebigkeit unmöglich 112. — Antwort bes Papfies 112. — General-Congregation vom 16. Juli 112. - Berathungen der Minorität 113. - Dupanloup dringt durch 113. - Betheilte Meinungen 113. - Dupanloups Protest nicht angenommen 114. - Abresse der Minorität 114. - Retteler an den Bapft 114. - Brunde, fo gu handeln 115. - Die Zeitungsangriffe und Schmabfcriften gegen das Concil 115. - Abreife der Minoritätsbifchofe 116 öffentliche Sitzung 116. — Wehmüthiger Heimweg 117. — Reine Seçunde bes Schwantens fur Retteler 117. - Bernbigung bei weiterem Gindringen in Die Glau bensbefinition 118. - Spatere Beurtheilung bes eigenen Berhaltens 118. - Borficht bei Beurtheilung der Minorität 118. - Berichiedene Stellung ber Nationen 118. -Die Aufgabe ber Minorität gestellt 119. - Nettelers haltung icheinbar in auffallendem Biderspruch zu seiner sonftigen Anschauung 120. Ginfluß, ben er auf Grund diefer Saltung ausübt 120. - Providentielle Leitung 120. - "Berdemutbigung der Beften ber nation" 120.

#### 4. Nach dem Concil. S. 121-141.

Neber Verfündigung der Soneils-Decrete nichts verabredet 121. — Große Gebetsfeier in Mainz 121. — Kundmachung der Decrete 121. — Erlaß des Erzbischofs von Cöln gegen den "Rheinischen Merkur" 121. — Kein Altkatholizismus in der Diörese 121. — Gesinnung des Papstes 122. — Neue Conserenz in Fulda 122. — Die meisten Vischse unterschreiben 123. — Wirkung des Hirtenschreibens 123. — Antwort auf Lovd Actous Sendschreiben 123. — Die Einnahme Roms 124. — Graf Westphalen 124. — Ketteler au Westphalen 124. — Westbalb die Vischsesse auf Schmährschreiben ack Altkatholiten nicht antworten 125. — Antwort des Grasen 126. — Neuer Brief Kettelers 126. — Juniore Vors

ftellung von Clemens August 127. - Biele "schmähen, was fie nicht kennen" 128. Rettelers Schrift über die Unfehlbarkeit 128. - Die abgefallenen Professoren 129. -Charafter der "Allgemeinen Beitung" 129. — Gegenangriffe der "Allgemeinen Beitung" 130. - Millenarfeier zu Gidffatt 130. - Neues hirtenschreiben der Bifchofe 130. - Ankundigung des Papstjubitaums 131. - Die Papstfeier in Maing 131. -Retteler für Bapft und Concil auf der Breiche 131. - Abermaliges Gebets-Ausichreiben für die Sache des Papfies 132. - Altfatholischer Berfuch in Offenbach 132. - Auftreten abgefallener Projefforen in Conftang 133. - Rene Berunglimpfung ber Minoritätsbifchofe 5 Jahre nach dem Concil 133. — Acttelers lette Antwort 133. — Professor Balters Borichtage 134. - Radmirfung von Rettelers Stellung auf bem Concil 135. - Digliebige "ultramontane" Strömungen 135. - Die "Genfer Correipondeng" 136. - Treffliche Idee, aber ichwierige Bermirflichung 136. - Diffbilligung ber preußischen Bijdofe 137. — Deffentliches Berbiet 137. — Schmergliches Bedauern der Redaktion 137. - Confidentielle Alageführung der Protectoren 138. -Offener Tadel 138. — Erzbischof Melchers mit dem Tadel einverstanden 139. — Schwächen ber "Benfer Correspondeng" 140. - Berdienfte und Belobigung 140. -Lonales Berhalten gegenüber den Bijchöfen 140. - Die letten Schatten fchwinden 141.

#### 5. Krieg und Reichstag. S. 141-168.

König Wilhelm in Maing 141. - Frende über deffen Bekenntniß ber Gottheit Chrifti 142. — Audienz beim Konig 142. — Trube Ahnungen 142. — Seelforge für die Rriegsgefangenen 142. - Die Heffen im Felde 143. - Friede 144. - Raifer Wilhelm auf der Rüctfebr 144. - Betereien der Preffe 144. - Wahl fur den Reichstag 145. — Bahl-Ansichreiben 145. — Predigt über die Pflichten des Bahlers 145. - Der XIV. Badifche Wahlbegirk 146. - Glängender Wahl-Sieg 146. - In Berlin 147. — Das Centrum 147. — Retteler gegen Treitichte 147. — Die Magna charta bes Religionsfriedens 148. — Unliebsames in Berlin 148. — Zeitungs-Fehren 148. - Borwürfe wegen Frangojen-Feindlichteit 149. - Abwehr der Zeitungsangriffe 150. - Rudfehr in die Diocese 151. - Im Reichstag vermißt 151. - Gerüchte von einer firchlichen Desavouirung des Centrums 152. – Anfrage bei Antonelli 152. 3weiter Brief an Antonelli 153. — Zum zweiten Mal in Berlin; Besuche baselbst 154. — Angenehmes und Unangenehmes 154. — Allgemeine und directe Wahlen 155. — Auftreten als Medner 155. Erflärung gegen Bürgermeister Fifcher 156. - Tadel des "Bolfsboten" 157. - Angriff aus den altfatholischen Berichten vom Concil 157. - Die "perfönliche Bemerfung" gegen Dr. Löwe 158. - Die Audieng beim Raifer 159. — Brief an Bismard mahrend des Brieges 160. — Die "Norddeutsche Allgemeine" 160. - Zweiter Brief an Bismard 160. - Bei Bismard in Berlin 161. - Inhalt der Unterredung 161. - Angebliche Neußerung gegenüber "einem tatholifden Bijdof" 162. 3weite Unterredung mit Bismard 162. - Bismarcis Gravamina 162. - Angebliche Befürchtung für fein Werf 163. "nur Bormand" 164. - Rolle der Janus-Bartei 165. - Der richtige Schluffel gu Bismards Bolitif 166. - Nieberlegung des Reichstags-Mandats 167. über den "erften deutschen Reichstag" 167. - Grunde gur Annahme des Mandats und zur Rieberlegung 168.

#### Siebentes Budj.

### Vom Ausbruch des Cufturkampfes bis zu Kettelers Ende.

#### 1. Der Culturfampf in Prengen und im Reich. G. 169-206.

Trübe Aussichten 169. - Das Jesuiten-Bejet im Reichstag 169. - Bedrobte Thatigfeit der Jefuiten in Maing 169. - Eingabe des Bifchofs 169. - Polizeiliches Berbot 170. — Zweites Schreiben des Bijchofs 170. — Deputation fatholischer Laien 170. — Ausschreiben an den Klerus 171. — hirtenwort über das Reichsgesetz vom 4. Juli 171. - Die zwei letten Jefuiten 172. - Rachruf von der Rangel des Domes aus 172. — Danerndes Wohlwollen für die Berbannten 173. — Dank des Ordensgenerals 173. — Kirchenfeindliche Deagnahmen in Breugen 174. — Borfchlag einer Berjammlung des deutschen Gesammtepiscopates 174. – Retteler foll Führer sein 175. - Roch nicht Zeit 175. - Giniges Bufammenfteben nothwendig 175. - In Mains die besten Kräfte 176. -- Der Mainger Katholifen-Berein 177. - Ansprache in Marienthal 177. — Perfonliche Stellung jum Berein 177. — Predigt auf dem Rochusberg 178. — Bischois-Conferenz in Fulda 178. — Denkschrift 178. — Erganzung wichtiger Momente 179. - Die "Provinzial-Correspondenz" über die Denkschrift 179. - Angriff auf Retteler 179. - Kampf in der Presse 180. - Predigt über die Dinorität beim Concil 180. — Der Entwurf der Maigesetze 180. — Erste Eindrücke und Gedanken 181. — Schrift über die Gefete Entwürfe 181. — Das Suftem der Gefete 181. — Dr. Friedberg als Führer 182. — Nothwendige Folgen der neuen Bestimmungen 182. — Erfahrungen mit der Kirchenherischaft im Protestantismus 182. — Endziel der neuen Gesetzebung 182. - Zustimmungsadreffe aus München 183. -Dr. Moufangs Promemoria 183. — Weichloffene Einheit und Rlarheit des Standpunktes 184. — Zujammenkunft der preußischen Bischöfe 184. — Kettelers Zugehörigkeit 184. - Durchberathung der Gesetzentwürfe 185. - Berpflichtung zu einmüthigem Borangehen 185. — Falsche Zeitungsberichte aus späterer Zeit 185. — Unwahre Anschuldigung 186. — Rettelers wirflicher Standpunft 186. — Moderne Staats-Grundfate gegenüber der Rirche 186. — Competenzüberschreitungen durch die neuen Gefete 188. - Nur bieje gurudweifen 188. - Eidleiftung auf bie veranderte Berfaffung 189. — Minister Dr. Falk im Abgeordnetenhaus 189. — Rettelers Antwort 189. - hirtenwort der preugischen Bifchofe 190. - Der offene Culturfampf 190. — Begrabniß des Bifchofs von Fulda 191. — Culturfampis-Schriften 191. — I'r. Falf gegen die preußischen Bischöfe 191. - Rettelers Broschure 191. --Fürst Hohenlohe = Baldenburg 192. — Difeverftandniffe des Culturkampf = Ministers 192. - Das Kirchendiener - Wefet 193. - Erzbischof Melchers im Gefängniß 193. - Neue Conferenz in Fulda 193. - Einheit des Geiftes 193. - Faliche Beitungsgerüchte 193. - Bericht an den Munting 193. - Rede auf dem Rochusberg 194. - Nichts mehr zu hoffen von irdifchen Fürsten 194. - Katholische Fürstenhäuser 194. - Die Sedansfeier 195. - Brunde gegen die firchliche Betheiligung 195. — Die Fabel von "St. Sedan" 195. — Befchimpfungen in der Preffe 195. - Bismards Papftwahl-Depefche 196. - Protest des deutschen Epistopates 196. - Der "Bruch des Religionsfriedens" 196. - Nicht Majorifirung in Religionsfachen 197. - Sehnfucht nach Frieden 198. - Ginladung nach Fulda 198. - Gehobene Stimmung mitten in der Bedrängniß 199. -- Bichtige Berathungen 199. - Berwaltung des Rirchenvermögens in den Gemeinden 200. — Neue Schwierigfeiten 200.

— Getheilte Ansichten 201. — Das Haupt der Unversöhnlichen 201. — Rechtfertigung des bischöflichen Berfahrens angesichts der Gläubigen 202. — Das Altkatholiken-Gesetz 202. — Einladung nach Freiburg 203. — Anfrage über Kirchenfrieden 203. — Die Möglichkeit eines modus vivendi 203. — Neue Schrift über die Kirchengesetz 204. — Warnung vor Zaghaftigseit 204. — Die Unterdrückung der katholischen Kirche in Deutschland 205. — Der tiesere Grund der göttlichen Zulassung 205. — Der Titel des "streitbaren Bischofs von Mainz" 206.

#### 2. In ber eigenen Dibcefe. S. 206-235.

Blühender Buftand ber Diocefe 206. - Rein einziger Priefter wird Berrather 206. - Reue Gotteshäuser 207. - Der Diocesan-Bonisatius-Berein 207. - Die Manner-Sodalitäten in Mainz 208. — Das Marien-Baisenhaus 208. — Rleingimmern 208. - Rirchliche Bereine; Diocefan-Cacilien-Berein 209. - Die Ball. fahrten 209. — Reliquien einer Thuringifden Fürstentochter 209. — Das Sudarium Domini 210. - Festliche Ginweihung des neuen Reliquiars 210. - Die Firmungsreifen 210. - Berfonliches Berhaltniß ju den Gemeinden 211. - Gin Geelforger unter Berdacht ftrafbaren Bergebens 211. — Befprechung von der Kangel 211. — Rein Borwurf trifft die Rirche 212. - Praftifche Winte 213. - Borbereitung ber Kinder gur Erft-Communion 213. - Miffionirung der Gemeinde 213. - Bieders holter Besuch 213. — Drobender Kampf in Hessen 213. — Dalwigks Entlaffung 214. - Machtgefühl ber Rirchenfeinde 214. - Entwurf eines neuen Boltsichul-Gejetes 215. - Borbereitung fur den Rampf 215. - Stimmung der Ratholifen im Bande 216. — Baificirung des tatholifden Schullehrer-Seminars 216. — Religionsprüfung der Schullehrer-Afpiranten 217. — Berdrängung der Schulschwestern 218. — Folgen für die Genoffenschaft 218. - Darlegung der Generaloberin 218. - Der "Mörder Berodes" 218. - Die Kirchengesete-Entwürfe in Beffen 219. - Protest bes Bijchofs 219. - Rechtsgarantien der Ratholifen in Hoffen 219. - Die Rirche bedarf nur ber Freiheit 220. — Schrift über die neuen Bejete 220. — Erkenntniß der Rutlofigfeit 220. — Appell an alle gläubigen Chriften 220. — Wohlwollen des Landesfürften 221. - Pringeffin Mice 221. - Letzte Unftrengungen 221. - Diffener Rampf vor ber Thure 222. — Die Mainzer Kapuziner in Amerika 222. — Altkatholiken-Gemeinde in Offenbach 222. - Reintens auf ber "Rirchen-Bifitation" 223. - Schmähungen der "Offenbacher Zeitung" 223. — Klage abgewiesen 223. — Stellungnahme gum neuen Schulgefet 224. — Berhängnifvolle Wirfungen 224. — Die Finthener Schulichwestern im Staate Ofio 225. - Bedeutung der driftlichen Familie 225. - Appell des Bifchofe 226. - Confessionelle Scheidung der Lehrer-Bildungs-Unfalten beseitigt 226. — Befchlagnahme des fatholiichen Schulvermögens 227. — Bernichtung ber Confessionefdule 227. - Die Gymnafien 227. - Schmerz Des Bijchofs 228. - Die Unftalten für Erziehung bes Clerus 228. - Inbilaums-Feier ber theologiichen Lehranftalt 228. — Bluthe und hoffnungen ber bijchöflichen Unftalten 228. — Alles mit Untergang bedroht 229. - Große Dläßigung des Bijchofs 229. - Ginichrantung des Widerstandes 229. - Benig aggreffive Stimmung der Regierung 230. - Collifion auf preußischem Gebiet 230. - Der Bischof unbetheiligt 230. - Abhilfe ber Seelforgenoth in der preußischen Gemeinde 231. - Freiherr v. Stard Prafident bes Ministeriums 231. - Bor dem Beffischen Gericht 232. - Gine Decans-Ernennung 232. - Raplan Schaider von Caftel 232. - Ablehnung der Gerichte 232. - Bernehmung des Bischofs 232. — Geldstrafe und Necurs 233. — Neue Falle 233. —

#### Inhaltsverzeichniß.

Der Richterstand in Hessen 233. — Gelegenheit Gutes zu thun. 233. — Borlabungen und Appellationen 234. — Trübe Aussichten 234. — Berletztes Empfinden 235. — Schorlemer Alft für die Sache Gottes 235. — Hoffnung auf friedliches Einlenken 235.

#### 3. Das Jubilnumsjahr. S. 235-257.

Reifeplane für Sommer 1873 235. - Gräfin Paula Rorff Schmifing 235. -Tod Wilberichs v. Ketteler 236. — Sein Andenken 236. — Schwere bes Berluftes 236. — Rundreise bei den Bermandten 237. — Trauerfälle 237. — Das große firchliche Jubilaum 237. — Sacularfeier ber Berg-Jefu-Andacht 238. — Familienfeste 238. — Anklindigung bes Bischofsjubilaums 239. — Gifer ber Borbereitung 239. - Schmähfchriften und ihre Wirkung 240. - Aufruf 240. - Maing im Festgewand 240. — Zierde des Bischofshauses 240. — Beglückwünschungen 241. — Dr. Heinrich über Rettelers Wirken 241. — Des Bifcofs Beispiel 242. — Bollendete Ginheit mit Capitel und Clerus 242. — Die Deputationen der Bereine 243. — Katholische Fürstenhäufer 243. — Theilnahme des Episcopates 244. — Bifchof Namszanowski 244. — Regensburg und Rottenburg 245 - Der fatholifche Abel Deutschlands 245. -Gottesbienstliche Feier am haupt-Festtag 246. — Die Abordnungen 246. — Der Rebaktions-Stab ber "Germania" 247. — Auswärtige Deputationen 247. — Abreffen und Telegramme 247. - Beteranen ber Centrumsfraction 248. - Bindthorft in Maing 248. — Feier im Cafino 248. — Bindthorft über Retteler 248. — Streiter wider bie Revolution 248. - Gefelliger Abend 249. - Der achtzigjährige Bifchof Rag 249. — Die Marienkapelle eingeweiht 249. — Begludwünschung burch die Bemeinden 249. — Ehrenfpruch auf den Papft 250. — Die Berehrung der Muttergottes 250. - Das vergoldete Rreng für den Ditthurm 251 - Bedeutung 251. - Des Dombaumeisters Beihelpruch 251. — Das Krenz aufgezogen 252. — Fest für die Arbeiter 252. — Angeregter Festabend 252. — Die Repräsentanten bes fatholischen Maing 252. — Bindthorft über die Tragweite ber Feier 252. - Urtheile über ben Berlauf 253. — Geschenke 253. — Festschriften 253. — Das beste Geschenk 254. — Grufe aus ber Berbannung 254. — Dr. Beinrich Bone 254. — P. Abolph v. Dof 255. — Die Jesuiten 255. — Die Kapuziner 255. — Danksagung 256. — Rachklänge 256. - Deffentliche Erflarung gegen bie Schmähungen 256. - Gemischtes Empfinben 257.

#### 4. Streithändel. G. 257-279.

Das "politische Programm" 257. — Schon früher versaßt, erst jetzt ausgegeben 257. — Innere Berechtigung 258. — Hünfzehn Fahre später 258. — Bedeutung für den Augenblick 259. — Das Zustandesommen der neuen Neichsgewalt 259. — Rücklaltsose Anerkennung 259. — Die katholischen Blätter 260. — Preß-Angrisse 260. — Die Nationalzeitung über Lassalter's Tause 260. — Aussehnung der Gräfin Hathelbert 261. — Texahlung der Gräfin Hathelbert 261. — Erzählung der Gräfin Hathelbert 261. — Die Nebersührung von Lassalter 263. — Die Nebersührung von Lassalter Zeiche 263. — Gerüchte von einem Consessionswechsel 264. — Streit mit Dr. Friedberg 264. — Sine alte und eine neue Unwahrheit 264. — Zurückweisung 264. — Bismarcks hervenhausrede 265. — Das "Krogramm des Bischofs von Mainz" 265. — Unbetheiligt an der Bisdung des Centrums 265. — Bas wirklich erstrebt 266. — Keine Ahnung vom Besen und Birken eines kathoslischen Bischofs 266. — Ein hesspiechen 266. — Freih gefrischer Cultursampsminister über den Gehorsam im Felustenorden 266. — Zurechtweisung durch den Bischof 267. — Frohschaumers Schmähungen 267. — Das "Kirchen-Orakel in Deutschaland" 267. — Reue Mode für

beutsche Staatsminister 268. — Die Säcularseier zu Oggersheim 268. — Retteler in Bayern 268. — Bureaucratische Borficht 269. — "Ausländer" im neuen beutschen Reich 269. — Abweijung bei Lut 269. — Telegramm an den König 269. — Bischof v. Saneberg 270. — Künftlicher Zeitungsfturm 270. — Officielle Darftellung des Berfahrens 270. — Schmähungen ber "Allgemeinen Zeitung" 271. — Zwei Sandichreiben des Königs 271. - Deffentliche Ruge für die Bifchofe 272. - Sancbergs Abwehr 272. — Antwort des Bischofs von Maing 272. — Verwicklung in Münfter 272. - Disciplinarstrafe gegen ben Magistrat 273. - Der Oberpräfident auf die erhobene Befdwerde 273. — Ehrenkränkung für den Bifchof 273. — Erklärung im weftfälischen Mertur 273. - Sobe Stellung berechtigt nicht zu öffentlichem Augriff auf fremde Ehre 273. - Die politische Bergangenheit bei Bischof und Oberpräsident 274. — Ein gläubiger Katholik kann nicht jo urtheilen 274. — Ungerechte Anklagen wiber die Bischöfe 274. - Rühlwetter verlangt gerichtliche Verfolgung 275. - Vorlabung 275. - Bebenfen wider ein perfonliches Erscheinen 275. - Budrang gur Gerichtsverhandlung 276. — Bertheidigung bes Bischofs 276. — Rede und Gegenrede 276. — Das Urtheil 277. — Appellation 277. — Das Disciplinarverfahren gegen den Magistrat zurückgezogen 277. — Neue Verhandlung vor Gericht 278. — Eine Culturtampfspauke coram episcopo 278. — Faliche Anklagen 278. — Gegenwehr 279. - Urtheil in zweiter Inftang 279. - Bergicht auf weitern Recurs 279. -- Ehre für den Ratholifen, einen Bijchof seiner Rirche zu vertheidigen 279.

#### 5. Wirfen über die Grenzen der Dibcese hinaus. S. 279-288.

Kettelers Name weit durch die Weft bekannt 280. — Katholische Lebrer für Columbia 280. — Die Deutschen in Brasilien 280. — Sympathie-Abresse aus Austrasilien 280. — Die treuen Mainzer von Toowoomba 280. — Culturkampss-Gaben aus Baltimore 281. — Der christliche Mütter-Verein Erzbruderschaft 281. — Der Verein in Stadt und Diöcese 281. — Zusammenhang mit auswärtigen Vereinen 282. — Elberseld die Perle 282. — Verein zu Ehren der heiligen Familie 282. — Gründung der Görres-Gesellschaft 283. — Centenarseier des Visthums Prag 283. — Die Kevelaer-Ballschrt für den Papst 283. — Das Konradis-Fest in Konstanz 283. — Die Predigt über die Standeswahl für Jünglinge und Jungfrauen 284. — Anstrengungen für den Vischof 284. — Ketteler auf der Kanzel 285. — Worte beim Abschiedsmahl 285. — Druck der Predigten 286. — Schriftsellerische Entwürse 286. — Die Keste des gläubigen Protestantismus 287. — Bor allem die Misperständnisse klären 287. — Unmittelbarkeit mit Christus 288.

#### 6. Das lette Wort in ber focialen Frage. S. 288-303.

Des Bischofs Interesse ungeschwächt 288. — Ausmerksames Berfolgen aller einschtägigen Erscheinungen 289. — Entwürfe neuer Schriften 289. — Der Culturkampf ichiebt den Riegel vor 289. — Ju alt für große Bersuck 289. — Eine Waisenanstatt als Buchdruckerei 290. — Fachmännische Gutachten 290. — Offenes Wort zu rechter Zeit 290. — Socialer Rathgeber 290. — Socialpolitisches Programm sür die Kathosliten in Deutschland 290. — Der Antrag Galen 291. — Dr. Sitze im Reichstag 291. — Kettelers "große katholische Socialpolitit" 291. — Der Wohsstand des Volkes 292. — Hirtenbrief über die Arbeit 292. — Volkswohl und Religion 293. — Plan einer neuen Schrift 293. — Sellungnahme zur socialsissischen Arbeiter-Partei 294. — Seit Kettelers erster Schrift die Verhältnisse gendert 294. — Bestrebungen und Endziele 294. — Drei Kassen 294. — Die berechtigten Forderungen der Arbeiter von den Führern als Lockspeice benutz 295. — Ju Wirtlichteit andere Ziele erstrebt 295. —

Gefahr für die Arbeiter 295. — Drei Hauptforderungen berechtigt 296. — Organissation 296. — Bernichtung derselben durch den absolutistischen Staat 296. — Bershängnisvolle Folgen 297. — Gefahr derzelben 298. — Grundbedingungen einer gebeihlichen Herstellung 298. — Naturwüchsige Litbung 298. — Wirthschaftliche Zwecke 298. — Auf sittlichem Boden 299. — Zwei weitere Boraussetzungen 299. — Bischerige Bestrebungen, die Arbeiter wieder zu vereinigen 299. — Staatshilfe und Staatsschutz 300. — Berkehrte Bege zu einem berechtigten Ziel 301. — Höchst bebenkliche Bestrebungen 301. — Aufhebung des Privateigenthums 302. — Endurtheil über den Arbeiter-Staat 302. — Der "christliche Arbeiterwerein" in Augsburg 303. — Der "einzig rechte Weg" für den Arbeiter 303. — Des Bischofs letztes Bort 303.

#### 7. Noch eine Romfahrt. S. 303-315.

Bewegte Herbstmonate 303. — Das Fest im Saufe Braganza 303. — Gin ans deres Fest in Salzbury 303. — Rudigier und Ketteler 304. — Winterarbeiten 304. — Papft-Bubilaum in Sicht 304. — Grund zu abermaliger Romreife 305. — Arbeit bis zuleht 305. — Abschieds-Huldigung 305. — Ankunft in Rom, nicht mit frijder Rraft 305. — Unwesende Bischöfe 306. — Ratholische Zeugen aus dem deutschen Abel 306. — Gerne in Rom 306. — Das "London der Briefter" 306. — Glud, in der Jugend Rom zu feben 306. — Der erfte Gang 306. — Ruderinnerungen an's Concil 307. - Bewußtsein treu erfüllter Pflicht 307. - Alte Borfampfer ber "Majorität" 307. — Befreundete Cardinale 308. — Die beutschen Pilger 308. — Predigt in der Anima 308. - Fest-Abend im Palazzo Altemps 309. - Rettelers Ansprache 309. — Troft- und Mahnworte an bie Germanifer 310. — Die Andieng der Deutschen 310. - Bio IX. und Retteler 310. - Privataudieng 311. - Betfahrten und Andachtsftunden 311. — Die Pflichten ber Geselligkeit 312. — Stalienische Bettler 312. — Das Bettelweib bei San Machuto 313. — Interesse fur die Dentmaler ber Stadt 313. — Ausflug nach Moute-Caffino 313. — Zeitungsente ber "Norddentschen Allgemeinen" 314. — Ein "in Rom weilender deutscher Bischof" in ber "Germania" 314. — Abreife in freudiger Stimmung 315.

#### 8. Das Ende. S. 315-331.

Daheim Firmungereisen angesagt 315. — Raft-Stationen: Fiesole, Meran, Innsbrud 316. — Gefühl der Erschöpfung 316. — Noch weiter Umweg 316. — Zartfinn für einen alten Freund 316. — Liebe für Altötting 316. — Ankunft am Gnadenort 317. - Beim Bijchof von Baffan 317. - Lette Meffe am Gnadenaltar 317. -Theilnahme an ber Ballfahrtsfeier 317. - Abschied vom Bifchof 317. - Die Rapuginer in Burghaufen 318. — Gine Belle als Krankenfinbe 318. — Bedürfniß nach, Ruhe 318. — Ericheinungen auf religiofem Gebiet in Deutschland 319. — Gin befferes Kranfenzimmer 319. — Graf Prenfing als treuer Freund 319. — Qual durch die Merzte 319. — Erregung in Mainz 320. — Deffentliche Gebete 320. — Des Papftes Theilnahme 320. - Beforgniß der Mergte 320. - Rurge Befferung 321. - Geduld und Frommigfeit 321. - Die heilige Delung 321. - Dr. Beinrichs Besuch 322. -Bericht bes Dieners 322. — Bendung jum Schlimmen 322. — Des Schicifals bewußt 323. — Berwandte und Freunde am Todesbett 324. — Trübungen im Bewußtfein 324. — Gebet und Saframent 324. — Abidied 325. — Lettes Auffladern, der Kraft 325. — Stilles Erlöschen 325. — Großherzog Ludwig im Tod furz vorangegangen 326. — Letzte Rube in einem Kapuzinerflofter 326. — Zwei Weihefratten der Mutter Gottes 327. - Ehrung der irdifchen Sulle 327. - Beerdigung und Leichenrede 328. — Lette Bitte 328. — Trauerfeier durch gang Deutschland 329. —

#### Inhaltsverzeichniß.

Ehrung in Rom 329. — Bermächtniffe 329. — Dant den Diensthoten 329. — Nachrufe in der Preffe 330. — Gedentstein 330. — Berewigung des Andenkens 331.

#### 9. Charafterbild. S. 331-358.

Schätzung aus Reindesmund 331. - Richt in Sonderlichkeiten oder Sonderbestrebungen ruht Rettelers Bedeutung 332. — Macht der Perfonlichfeit 333. — "Millenar-Mensch" 334. — Aenßere Gaben 334. — Gesellschaftliche Bortheile 334. — Gerabheit und Bahrheit 334. — Billensenergie 335. — Körperfraft und Arbeitsluft 335. - Richtung aufs praktifche Leben 336. - Richt Universitätstheologie, sondern fatholifche Thaten 336. — Ueberlegene Perfonlichfeit 337. — Tiefes Gemuth 337. — Behoben durch die Religion 337. - Geht auf in feinem Beruf 338. - Sorge für bie eigene Seele 338. - Gebet, Saframentenempfang, Tagesordnung, Lejung 338. -Beiftliche Bucher 339. - Die Beilige Schrift 339. -- Berth ber Exercitien 339. --Theilnahme am öffentlichen Gottesbienst 340. - Kirchliche Undachten 340. - Die Herz-Jesu-Rapelle 340. — Strenge gegen sich selbst 341. — Einfache Lebensweise 341. - Selbftüberwindung 341. - Beherrichung der angebornen Beftigkeit 342. - Sieg der Geduld 342. - Theologische Ausruftung 343. - Beiterbildung 343. - Borbereitung der Predigt 313. - Schulung als Ratechet 343. - Unlage zum Predigtamt 344. Darangabe bes rhetorischen Schmudes 344. Ordnung; Volfsthumlichteit 344. Gindrud der Berfonlichkeit 344. - Urtheile Rundiger 345. - Birfung auf das Bolf 345. - Erschöpfende Charafteriftif 346. - Thätigfeit als Schriftsteller 346. - Schlagfertigfeit 346. - Schätzung der Preffe 347. - Intereffenahme an ben Fragen des Lebens 347. - Bedeutung des Mainger Bifchofftuhles 348. - Lebt vor allem der Diocefe 348. — Beilfpiel des hl. Rarl Borromeo 348. — Maghaltendes Entgegenkommen gegenüber der Landesregierung 349. - Fern von extremen Beftrebungen 349. - Feuereifer für Freiheit der Bifchofsmahl 350. - Stellung zu Dals wigt 350. - Besetzung wichtiger Posten 350. - Stimmung des Diöcesauclerus 350. - Borguge der Bermaltung 351. - Bleibende Denkmale des Gifers 351. - Bethätigung in der Seefforge 351. - Beiftliche Pflege für die Ordenshäufer 351. -Thätigfeit außerhalb ber Diöcese 352. — Einfluß auf den Abel 352. — Corresponbeng in Seelenangelegenheiten 352. - Theilnahme für den Einzelnen 353. - Silfreich beim Rudtritt zur fatholijchen Kirche 353. - Convertirte Beffische Prediger 353. - Rettelers Rame 353. — Borliebe für das Landvolf 353. — Die Kinder 354. — Beihnachtsbescherungen 354. - Die Armen 354. - Aufwendungen 355. - Blid für das, mas fehlt 355. -- Geldverlegenheiten 355. - Perfonliche Theilnahme 356. - Aufmertsamkeit für Dienstboten 356. - Liebling des Boltes 356. - Thätigkeit im Dienfte des Boltsmohles 356. - Retteler gang Priefter 357. - Richt nach dem äußern Erfolg zu beurtheilen 357. - Brofe und bleibende Frucht 358. - Bedeutungevoll für gang Dentichland 358. - Rame in ber Beidichte ber Rirde 358.

Berichtigung und Nachträge. S. 359-362.

Unhang. Bergeichniß ber Schriften. S. 363-374.

Sachregister. S. 375. Personeuregister. S. 388.

THZ



### Bedystes Buch.

# Von den Vorbereitungen zum vaticanischen Concil bis zum offenen Culturkampf.

#### 1. Borbereitungen zur allgemeinen Rirchenversammlung.

on der Romreise zur Centenarseier des Fürsten der Apostel im Juli 1867 nach Mainz zurückgesehrt, erließ Ketteler unter dem 13. August ein Ausschreiben an sämmtliche Pfarreien, welche er auf der Bisitations-reise zu besuchen gedachte, mit der Aussindigung, daß er bei dieser Gelegen-heit von der von Pins IX. ertheilten Vollmacht Gebrauch machen werde, den Apostolischen Segen mit Zuwendung eines vollkommenen Ablasses in seierlicher Weise zu spenden. Das Schreiben schloß mit der Ermahnung:

"Möge diese Gnade, die uns ein neuer Beweis der Liebe des hl. Baters ist, Such ein besonderer Antrieb sein, bei dieser Gelegenheit und sort und sort in Euern Gebeten der Kirche und ihres obersten Hirten des hl. Baters eingebent zu sein. Insbesondere betet auch ohne Unterlaß, daß die allgemeine kirchen von den und sprechlichen Freude aller, die Christus und seine Kirche lieben, angesindigt hat, und worin wir ein sicheres Zeichen anßerordentlicher geistlicher Segnungen und Gnaden für die ganze Welt ersennen, nach der Fülle der Liebe und Erbarmungen Gottes stattsinden und durch sein entgegenstehendes Ereigniß ausgehalten werden niche."

Während der Festseier selbst, am 26. Juni 1867, war den zum Consistorium versammelten 500 Bischösen in St. Peter vom H. Later der Entschluß kundgethan worden, ein allgemeines Concil einzuberusen. Jur Borbereitung auf dasselbe wurden schon kurz darauf durch die Congregatio

<sup>1)</sup> Zum exften Male batte Pins IX. diese Abssicht bereits im Confiserium vom 6. Dez. 1864 vor dem hl. Collegum ausgesprochen, um die Gutachten der Cardinäle einzusordern, aber noch im strengsten Gebeimniß. Unter dem 10. April 1865 war von 36 Bischösen des Erdreises ein Gutachten hierüber, gleichsalls in strengem Gesheimniß einverlangt worden. Es ist nichts darüber befannt, ob Ketteler unter diesen 36 gewesen. Bgt. Manning, The True Story of the Vatican Conneil, London 1877 p. 3. 25.

S. Concilii den sämmtlichen Oberhirten der Kirche 17 Quaestiones, Fragen über besondere Bedürfnisse der Kirche und die Mittel ihrer Abhilse, zur Beantwortung vorgelegt.

Um gemeinsam über dieselben zu berathen, versammelten sich die Bischöse Deutschlands zur Conserenz in Fulda vom 16.-20. October 1867. Nach Ablauf von 2 Jahren wollte man zur Berständigung über gemeinsame Bestrebungen und Interessen im Hinblick auf die Kirchenversammlung nochmals in Fulda zusammentressen. Unterdessen erfolgte unter dem 29. Juni 1868 die päpstliche Bulle, durch welche die Bischöse des Erdreises zu den Berathungen des Concils berusen wurden, dessen Eröffnung auf den 8. December 1869 sestgesetzt ward.

Der Gedanke an den Zusammentritt einer allgemeinen Kirchenversfammlung war nicht mit einem Male aufgetaucht. Seit dem Erlaß der berühmten Enchelica vom 8. December 1864 und den Erörterungen, welche sich an den sie begleitenden Spllabus angeknüpft hatten, war eine solche Möglichkeit vielsach ins Auge gefaßt und erwogen worden. Auch Ketteler war dem Gedanken geneigt<sup>1</sup>), und daß er neue, eingreisende, von der höchsten Autorität ausgehende Maßregeln zur Hebung des Eisers und Geistes im Gesammtorganismus der Kirche für zeitgemäß hielt, beweist sein Schreiben vom 5. Januar 1867, in welchem er ohne sede äußere Veranlassung dem Appstolisichen Nuntins in München eine Keihe von Vorschlägen für eine heilsame Resorm der Gesammtkirche in Vorschlag brachte.

Nur wenige Wochen danach war Kettelers Werf erschienen "Deutschland nach dem Kriege von 1866". Im 13. Capitel, über "die Lage der fatholischen Kirche", enthielt es die Worte:

"Nichts ftärkt so die Wirksamkeit der göttlichen Kraft in der Kirche als die Pssege der Einheit . . . . Ein Organ des Gesstes der Einheit sind die großen Zusammenkünste in der Kirche, namentlich ihre Concisien, von den allgemeinen Concisien die zu den Diöcesansynoden. Ein Zeichen des neu erwachenden Geistes und der mächtigen Entsaltung des christlichen Lebens ist es daher immer gewesen, wenn diese Zusammenkünste sich mehrten. Das scheint num in der Gegenwart allgemein der Fall zu sein und viele Hindernisse dieser Zusammenkünste, wie sie in den setzten Jahrhunderten bestanden, sind beseitigt. Wir haben schon in den setzten Jahren diese außerordentlichen Zusammenkünste

<sup>1)</sup> Schon 2. März 1865 hatte er an Cardinal Reisach nach Rom geschrieben: "Benn ich zuweilen an die Möglichkeit deute, daß Gott eine zeitweise Entsernung des hl. Baters von Rom zulassen fönnte, und dann nach meinen Phantassen Pläne mache, so versetze ich den hl. Bater nach Frland . . . . und dort, durch die Englischen Berkehrsmittel allen Bischösen erreichbar, ein allgemeines Concil abhaltend. Daran kann ich mir die schönsten Bilder von der so bewirkten allmählichen Bekehrung Englands, des Nordens von Europa u. s. w. knüpsen." — Roch ausdrücklicher batte Ketteler in seinem Hirtenbriese vom 27. Juni 1862 die Möglichkeit eines bald zu bes rusenden allgemeinen Concils ins Auge gesaßt. Bgl. II, 248.

#### 1. Borbereitungen gur allgemeinen Rirchenversammlung.

aller Bischöfe der Welt in Rom gesehen; vielleicht sind sie die Vorläufer zu großartigen Concitien, wie die Kirche sie kann noch gesehen hat; vielleicht wird der vertriebene heitige Bater in der Lage sein, ein Concit um sich zu versammeln, wie noch keiner seiner Borgänger."

Um dieselbe Zeit, da Ketteler jenes Wert zum Abschluß brachte, während er noch unschlüssig schwantte, ob er der Einladung des H. Laters zur Sentenarseier des Martyriums der Apostelsürsten im Juni 1867 solgen würde, gelangte an ihn von Bischof Dupanloup von Orseans ein merkwürdiges Schreiben. Dupanloup war einer der thätigsten und einflußreichssten Stimmführer unter den Bischösen Frankreichs. Ketteler hatte ihn in Rom früher persönlich kennen gelernt und achtete ihn hoch. Die Wärme, mit welcher Dupanloup der von seinem Generalvicar Abbé Gaduel betriebenen Wiedereinführung der Vita Communis sich angenommen hatte, seine Berdienste und literariichen Arbeiten in Bezug auf die Jugenderziehung, wie seine ganze rastlose und energische Thätigkeit machten diesen in der Oeffentlichkeit damals viel geseierten Prälaten für Ketteler besonders schätzenswerth.

Wiederholt nannte er ihn in seinen Hirtenbriefen und Erlässen, stets mit besonderer Bezengung seiner hohen Achtung, als den "muthigen Bischof Dupanloup", den "apostolischen Bischof von Orleans" und liebte es, schöne Aussprüche von diesem zu citiren.).

Umsomehr Eindruck mußte es auf Ketteler machen, als dieser angesiehene Kirchenfürst ihm auf dem Wege einer sondirenden Anfrage Einblick gewährte in die Besürchtungen, welche ein Theil des französischen Episcospates in Bezug auf die devorstehende Bischossversammlung in Rom zu hegen schier. Wan redete sich ein, besürchten zu müssen, daß dieses so zahl reiche Zusammenströmen von eifrigen Bischösen des ganzen Erdreises durch eine, extremen theologischen Anschauungen zuneigende Partei benugt werden könnte, um gleichsam durch Ueberrumpelung dogmatische Entscheidungen in ihrem Sinne herbeizussühren, die dann mit dem ganzen gedietenden Anschen des mit dem Oberhaupte der Kirche gesimmugseinigen Episcopates umsleidet wären. Insbesondere war es die von den alten Gallicaner Zeiten her die französisische Kirche so viel beschäftigende Frage von der persönlichen Unsehlbarkeit des Papstes bei antoritativen Glaubensentscheidungen, von der man glaubte, daß sie dei Gelegenheit einer solchen Bischosversammlung zum Gegenstande einer Kundgebung könne gemacht werden.

<sup>1)</sup> Bgl. besonders hirtenschreiben über bie gegenwärtige Lage des hl. Baters, Nov. 1867 S. 7. 11.

<sup>2)</sup> Der Brief findet fich nicht mehr, aber Mettelers Antwortidreiben hat denjelben gur Boraussehung.

Ketteler war durch diese Mittheilung, in deren sachliche Genauigkeit er einem solchen Gewährsmanne gegenüber nicht glaubte ein Mißtrauen setzu zu können, bestürzt und beunruhigt. Wohl anfangs März schrieb er an Dupanloup zurück 1):

"Ich kann Ihnen noch nicht bestimmt sagen, ob ich nach Rom gehen werde, denn ich will vorab die Ereignisse abwarten. Sobald ich mich überzeugt habe, daß ein Interesse der Lirche es verlangt, werde ich mich dazu verpstichtet hatten. Ich brauche es Ihnen, Monseigneur, nicht erst auszusprechen, welches Bergnügen es mir machen würde, so viele Amtsbrüder in der bischöstlichen Bürde und vor allem Ew. Bischösse. Gene werhehten, daß eine große Versammlung von Bischösen, ausschließtich zu dem Zweck einige fromme Teste zu seiern, etwas mir Widerstrebendes hat, und wenn es sich nur darum handeln sollte, würde ich es vorziehen, mich sern zu hatten. Sonst haben zur Zeit der großen Weltereignisse die Bischösse oft um den Papst sich versammelt, um unter Beistand des H. Geistes in ernster und heitiger Berathung die Interessen der Wenschheit wahrzunehmen.

Wirde es sich jest, da wir ohne Zweisel an einem der ernstesten Wendepunkte der ganzen Weltgeschichte stehen, um so etwas handeln, so würde ich der Emladung des H. Vaters mit Frenden solgen, und sollte er mich rusen bis an die Grenzen der Erde. Aber Bersammlungen von Vischösen, einzig dazu bestimmt, gewisse große Feierlichkeiten glänzender zu gestalten, oder auf welchen man lediglich schon im Voraus sestgestellten Entschließungen eine formelle Sanction leihen soll, ohne an ihrer Fassung selbst betheiligt zu sein — solche Bersammlungen mißfallen mir . . .

Aus demfelben Grunde würde ich es in tiefstem Herzen bedauern, wenn die Unschlbarkeit des Papstes und andere wichtige Lehrpunkte bei einer solchen Gelegenheit plöglich und sozusagen im Borübergehen sollten entschieden werden. In unserer Zeit, so ist wenigstens meine persönliche Ueberzeugung, handelt es sich nicht darum, die Zahl der Glaubenssäße zu vermehren und insbesondere wünsche ich nicht, und zwar lediglich aus Opportunitätsgründen, daß die persönliche Unsehlbarkeit des Papstes definirt werde. Biel wichtiger dagegen wäre es, wie ich glaube, den Geist der Heiligkeit in allen Stufen der firchlichen Hierarchie mächtig anzusachen.

Aber selbswerständlich würde ich einer höhern Entscheidung gegenüber diese meine persönliche Ueberzeugung bedingungstos und bereitwillig unterwersen. Immerhin erscheint es mir nothwendig, zumal in gegenwärtiger Zeit, daß wenn Dogmen formell ausgesprochen werden sollen, dies nur auf einem allgemeinen Concil geschehe. Je mehr die Welt trankt an den Kraftäußerungen des Abstaltismus, desto mehr sollte die Kirche, welche in ihrer Hierarchie einen so wunderbar gegliederten Organismus besitzt, jeden leisesten Anschein vermeiden, als sei selbst von diesem jetzt herrschenden Geiste beeinslußt.

<sup>1)</sup> Bgl. F. Lagrange, Vie de Msgr. Dupanloup (4 éd. Paris 1884) III, 49 f. wo das genaue Datum nicht angegeben wird. Acttelers Brief fam nach Orleans "quelques jours auparavant" des Schreibens eines französischen Prälaten, welcher "quelques semaines" nach Msgr. (Linoulhiae von Grenoble (31. Jan.) geschrieben hatte. Ansangs März schwankte Ketteler noch über die Romreise.

#### 4. Borbereitungen gur allgemeinen Rirchenberfammlung.

Sollte baher jenes Gerücht sich in irgend einer Weise als gegründet heransstellen, so bitte ich Sie inständigst, Ihren ganzen Ginfluß in Rom aufzubieten, um einem derartigen Borangehen in einer Sache von so großer Trag weite hemmend entgegenzutreten. Sollte der H. Bater glauben, Entscheidungen wie die in Frage stehenden treffen zu müffen, so möge er dieselben materielt wie formell vorbereiten und zum Abschluß bringen lassen in jener erhabenen Weise des firchlichen Alterthums, in welcher die Kirche vor allem das Unterpfand besitzt, daß in ihr der H. Geift sich bethätigt.

Ich habe diese Gedanken ein wenig weitläufig ausgesprochen, weil sie meine Seele oft und viel beschäftigen und weil es ein Trost für mich ist, diefelben im Herzen eines Amtsbruders niedergelegt zu haben, in dessen Sinsicht ich so großes Bertrauen setze."

Ein angesehener französischer Prälat, welchem Dupanloup im Bertrauen dieses Schreiben mittheilte, äußerte sich darüber in der Rückantwort 1):

"Ew. Bischöfl. Gnaden danke ich für die giltige Gewährung der Einsichtnahme in den Brief des Bischofs von Mainz. Ich weiß, daß dieser Prälat
sehr gelehrt und sehr scharsblickend ist. Ich glaube, daß er über die Inoppor
tunität gewisser Glaubensentscheidungen, von welchen Sie mir gesprochen haben,
gerade so denkt, wie wir. Aber ich glaube nicht, daß man in Kom derartige Ubsichten nährt. Mir scheint, daß der genannte Prälat der in Aussicht genommenen Bischofsversammlung nicht die Bedeutung beilegt, welche ihr zukommt.

Denn auch wenn feine einzige dogmatische Frage dort erörtert werden follte, so wird doch ein so zahlreiches Zusammenströmen von Bischöfen nach Rom im gegenwärtigen Augenblick seine genügende Bedeutung haben. Es ift gleichsam eine erneute Besitzergreisung von Rom durch die katholische Welt, und wenn Sie wollen, eine energische Berwahrung wider den gottesräuberischen Plan, den Papst seiner weltlichen Hernschaft zu berauben. Im übrigen wird es auch ohne förmliche Abhaltung eines Concils möglich sein, heilsame Beschlüsse zu fassen."

Derartige Erwägungen gewannen auch bei Ketteler allmählich die Obershand, und in dem Hirtenschreiben, durch welches er am 4. Juni 1867 im Hindlick auf die römische Centenarseier für seine ganze Diöcese Gebete ansordnete, fündigte er den Gläubigen seine bevorstehende Romreise an 2).

Sonntag, den 22. Juni stand Ketteler zu Rom auf der Kanzel der Anima. "Er predigte," schrieb man damals aus Rom an die "Allgemeine Zeitung" 3), "vor einer so zahlreichen Zuhörerschaft, wie man ihr dort

<sup>1)</sup> Lagrange l. c. III, 51. Der Name des Bischofs wird nicht genannt, wie Abbe Lagrange stets in Bezug auf Bischöfe thut, welche zur Zeit der Abkassung seisnes Wertes 1883 noch am Leben waren. Es scheint jedoch eine der bedeutendsten Veriönlichkeiten des franzöl. Epistopates gewesen zu fein.

<sup>2)</sup> Bgl. II, 331.

<sup>3) 1867</sup> Nr. 192 S. 3131.

setteler innerlich gehoben und mit voller Befriedigung von dem Feste in Nom zurück<sup>1</sup>) und sein Anzelredner zu hören." Allen Anzeichen zufolge fehrte Ketteler innerlich gehoben und mit voller Befriedigung von dem Feste in Nom zurück<sup>1</sup>) und sein Anselhen in den dortigen maßgebenden Kreisen schied durch diese seine Anwesenheit noch gesteigert worden zu sein. Es geht dies unter anderem aus der vertraulichen Bitte des Münchener Nuntius Meglia vom 27. August 1868 hervor, daß Ketteler ihm einige angesehenere deutsche Theologen nennen möchte, welche mit Nugen zu den Borarbeiten nach Kom berusen werden könnten. Aus Bahern waren bereits drei solcher Vertrauensmänner berusen. Man wünschte nun, das übrige Deutschland gleichsalls zu berücksichtigen. Es sollte dabei solchen Männern der Vorzug gegeben werden, welche auch in den practischen Seiten des sirchlichen Lebens sich Ersahrung und Urtheil gesammelt hätten.

Retteler antwortete 3. September 1868:

"Ich spreche Ihnen für das Vertrauen, welches Sie mir in dem sehr geschrten Schreiben vom 27. Angust erweisen, meinen aufrichtigsten Dank aus. Die Auswahl der Männer, welche nach Rom berusen werden, um bei den nothwendigen Vorarbeiten für das allgemeine Concil mitzuwirken, ist gewiß von hoher Wichtigkeit und ich sreue mich über den Beschluß, noch einige Priester aus Deutschland zu berusen.

Aus meiner Diöcese fann ich nur den Domeapitular und Regens Mousfang in Vorschlag bringen. Er ist Ihnen gewiß zu ausreichend bekannt, als daß ich ihn näher zu schildern brauchte. Er hat durchaus correcte sirchliche Grundsfäße, ist mit allen Verhättnissen in Deutschland wohl vertraut und hat einen nicht gewöhnlichen practischen Sinn sür Behandlung der Geschäfte. Ich halte ihn daher für sehr geeignet.

In den übrigen Diöcesen des nördlichen Deutschlands kann ich nur den Domcapitular Dumont aus Cöln, den langjährigen Secretär des sel. Cardinals Geiffel, und den Domcapitular Giese in Münster aus persönlicher und genauer Bekanntschaft als ganz geeignet bezeichnen. Der Lestere namentlich würde bei den Borarbeiten eine sehr brauchbare Kraft sein. Die Grundsätze beider sind ganz zwerlässig.

Bei dieser Gelegenheit kann ich einen Gedanken nicht unterdrücken, den ich nit meiner Umgedung schon oft in dieser Hinsicht besprochen habe; ob es nämlich nicht ganz zwecknäßig wäre, einige Prosessoren der deutschen Universitäten nach Rom zu berufen, wenn auch ihre Persönlichseit nicht in jeder Hinsicht sich empsehten sollte. Ich erlaube mir z. B. Hesele in Tübingen, Mzog in Frei burg und Dieringer in Bonn zu nennen. Alle drei werden für die Berhandlungen keinen großen materiellen Gewinn bringen, sie würden aber troß ihrer Schwächen nicht schaden und zugleich allen Anhängern der sogenannten dent schwächen nicht schwad verstopfen, während im anderen Falle man ohne Zwisseld die Anklage einer gewissen Einseitigkeit dei Answahl der betreffenden Priester erheben wird.

<sup>1)</sup> vgl. II, 332.

#### 1. Borbereitungen gur allgemeinen Rirdenverfammlung.

Indem ich natürlich alles Ihrem weisen Ermeffen anheimgebe, benute ich mit Freuden die Gelegenheit, meine ausgezeichnete Verehrung auszusprechen, in ber ich verharre 2c."

In Folge bieses vertraulichen Vorschlages wurde unter dem 13. October 1868 Dr. Mousang nach Rom eingeladen und zugleich erhielt Ketteler die Mitteilung, daß auch an Giese, Alzog, Dieringer und Hefele eine Berufung ergangen sei.

Während man dem Zusammentreten des Concils erwartungsvoll entgegensfah, begannen bereits im Borans die beiden thätigsten Geister, welche später bei demselben, als die entgegengesetzten Pole, die Reihen der Kirchensfürsten in so lebhafte Bewegung setzen sollten, ihre Einwirtung zu versuchen. In Bezug auf Ketteler hatte Dupanloup vor seinem mächtigen Antagonisten, Cardinal Manning, den Vorsprung.

Noch im Laufe des Jahres 1867 wurden zwischen Orleans und Mainz mehrere Briefe gewechselt. Ueber dieses und jenes, namentlich Ansgelegenheiten der staatlichen Erziehung betreffend, hatte Dupanloup zu fragen und für "werthvolle Aufschlüsse" zu danken. Nachdem die bestimmte Anfündigung des Concils einmal erfolgt war, richtete auf Dupanloups Betreiben der Erzbischof Dechamps von Mecheln unter dem 7. September 1868 eine Emladung an Ketteler zu einer Zusammenfunst. Von der Firmungsreise aus fündigte Ketteler auf den Abend des 29. September sein Eintreffen in Mecheln an. Er bemerkte dazu:

"Ich weiß nicht, was Sie mit meiner armen Person dort aufangen wollen, da ich weder französisch noch lateinisch gut sprechen kann und daher gänzlich unbrauchbar bin. Da ich aber die außerordentlich große Bedeutung des persönlichen Vertehrs der Bischöse auß den verschiedenen Ländern überaus hoch auschlage und zugleich für Sie und Dupanlaup von Hochachtung erfüllt din, so will ich zum Zeichen dieser Gesinnung mich nicht ausschließen. Wenn meine Amvesenheit Ihnen absolut nichts nützt, so tragen Sie selbst die Schuld daran."

Unter dem 19. September sandte Dupanloup von Orleans aus nochmals eine Anfrage:

"Sehr theurer, sehr verehrter Monseigneur! Der hochwürdige Herr Erzbischof von Wecheln hat mir Hoffnung gemacht auf das Glück, am Ende dieses Monats mit Ihnen bei ihm zusammenzutreffen. Ich erlaube mir die Anfrage, ob ich dieses Glück wirklich hoffen darf. Ich würde einen großen Werth darauf legen; das dürfen Sie mir glauben.

Genehmigen Gie den treuen Ausdruck meiner hochachtungsvollsten Ber

ehrung,

Felix, Bifchof von Drleans".

Die Zusammenkunft fand statt und währte, wie es scheint, 2 Tage, so daß Ketteler den 2. October die Rückreise wieder antrat und zwar versmuthlich in Dupanloups Begleitung. Dieser berührte Nachen, besuchte dann

Erzbischof Melchers in Cöln und war am Abend des 4. October in Paris. Am 6. October nahm Ketteler wieder in Mainz bei den Schwestern der ewigen Anbetung die Ernenerung der Gelübde entgegen.

Um 14. October Schrieb er an seinen Bruder Wilberich :

"Die Neise nach Mecheln hat mich unendlich interessirt. Der Erzbischof ist ein überaus angenehmer, bezüglich aller großen Weltfragen ganz orientirter Mann. Dupanloup und der Minister Dechamps (Bruder des Erzbischofs) waren auch da und dann noch ein grundgelehrter Jesuit (P. B. de Buch), der an den Bollandisten arbeitet 1). Ich wollte, Du hättest unsern Gesprächen beiwohnen können."

Achnlich ist Ketteler in einem Briefe an seine Schwester Sophie 23. November voll des Lobes für Erzbischof Dechamps und dessen Bruder, den Minister.

Man hat diefer Zusammentunft Rettelers mit Dupanloup eine große Bedeutung beigemeffen, und wohl eine größere, als ihr zufommt. Rettelers mit ben Angelegenheiten feines Bijchofs meift wohlbertrauter Geheimfecretar schreibt über dieselbe, die Bijchöfe hatten fich gufammengefunden, "um angefichts des nahenden Concils ihre Gedanten über die Angelegenheiten der Kirche auszutaujchen2)" Dupantoups Biograph spricht hier von "quelques entretiens très importants." Die gange Bedeutung aber, wenigstens soweit sie das Concil angeht, scheint sich auf die perfonliche Annäherung zwischen Ketteler und Dupanloup zu beschränfen. Unter ben Gegenftänden der Besprechung, wie fie Ketteler gelegentlich in seinen vertrauten Briefen berührt, ftanden obenan die Fragen des Constitutionalismus, des Kampfes gegen das Freimaurerthum und der fatholischen Universität. P. B. de Buck erwähnt in einem Briefe an Retteler vom 10. Märg 1869 als einen Gegenstand ihrer gemeinfamen Besprechung "la grosse question des temps modernes", womit er nach dem Zusammenhang die moderne Auffassung der Gewissensfreiheit bezeichnen zu wollen scheint.

Bestimmte Verabredungen in Bezug auf die Stellungnahme zur Infallibilität dürften schon deßhalb kann getroffen worden sein, da Erzbischof Dechamps, wie der gesammte Belgische Episcopat, und voraus die Universität Löwen, nachmals als die entschiedensten Vertheidiger des Infallibilitätsdogmas sich bewährten.

Aber allerdings geht aus dem genannten Schreiben P. de Bucks hervor, was übrigens selbstverständlich war, daß das Concil im allgemeinen, bessen Aufgabe und Aussicht auf weitergreisenden Erfolg, auch einen Haupt gegenstand der Unterredungen gebildet hat. Nur in Bezug auf eine Per-

<sup>1)</sup> Nach Lagrange l. c. III, 117 war P. be Bud nur zu einer einzigen bieser Besprechungen beigezogen.

<sup>2)</sup> Bgl. Raich, Briefe S. 386, Annt. 1.

#### 1. Borbereitungen gur allgemeinen Rirchenversammlung.

sonenfrage könnten vielleicht bestimmte Absichten geäußert worden sein. Benigstens sah sich P. de Buck, der mit Dupanloup, wie es scheint, auch sonst in brieflichem Vertehr stand, unter dem 10. März 1869 zu der perstönlichen Mittheilung an Bischof Ketteler veranlaßt:

"Bor nunnehr 3 Monaten erhielt ich von unserem hochwürdigen P. General die Mittheilung, daß er mich zu seinem Concilstheologen erwählt habe. Ich habe diese Ernennung dem Urtheile dreier unserer Patres, gelehrten, einsichtigen und unabhängigen Männern unterbreitet, die einstimmig mir erklärt haben, ich könne einem solchen Austrage mich nicht entziehen. Gottes Wille geschehe!"

Der Bischof von Mainz war mit dem Gedanken an das bevorstehende Concil so ganz und gar erfüllt, daß er die herannahende Abventszeit 1868 benutzen wollte als eine Borbereitungszeit zum Concil für sich selbst und für seine Heerde. Am 1. Abventssomtage, den 29. November, begann er im Dome einen Chelus von sechs Predigten über das Concil, "um dessen Bedeutung zu erfennen", wie er sagte, "und uns würdig darauf vorzubereiten, unsere Pflichten ihm gegenüber zu erfüllen." "Das wichtigste Erzeigniß der Gegenwart", so begann er gleich die erste seiner Predigten, "ist das bevorstehende Concil, wohl das größte des Jahrhunderts, wenigstens unter den ausbauenden, da die anderen mehr groß waren unter den niederreißenden".

Mit den ersten Monaten des Jahres 1869 begann die Erregung hinsichtlich des bevorstehenden allgemeinen Concils höher zu steigen. Wer in den letzten Jahren den Artiseln und Correspondenzen über Rom in der "Allgemeinen Zeitung" aufmerkjam gesolgt war, konnte sich nicht darüber täuschen, daß in Deutschland und zwar auch in Kreisen von Gelehrten, welche ihrer ganzen äußern Stellung nach der Kirche angehörten, hier und dort Mistrauen und Vitterkeit wider den Einheitspunkt und die Centralgewalt der Kirche in bedenstlicher Weise sich angesammelt hatten. In der ersten Februarwoche 1869 brachte die den sührenden sirchlichen Kreisen nahestehende italienische Zeitschrift "Civiltà Cattolica" eine ihr zugegangene Correspondenz aus Frankreich, welche den Hoffnungen einer Richtung innerhalb der streng firchlichen Partei jenes Landes, es möchte auf dem bevorstehnden Coneil die lehranntliche Unsehbarkeit des Papstes unzweidentig und seiertich ausgesprochen werden, etwas sanguinischen Ausberuf verlieh.

Weder ihrem Inhalte noch der äußern Form ihres Auftretens nach trug diese Correspondenz die Spuren eines officiellen Charafters, und brachte eigentlich nichts mehr zum Ansdruck, als was die Geister längst beschäftigte und was den mit den Strömungen innerhalb der Kirche einigermaßen Vertrauten längst bekannt war. Gleichwohl erregte sie ein ungeheures Aussichen und gab das Signal zu einem allgemeinen Sturm. Vor allem die "Allgemeine Zeitung" be-

trachtete fie wie eine Kriegserflärung und eröffnete faum vier Wochen später eine Reihe von Gegenartifeln. Es waren die Borboten jenes leidenschaftlichen und bitteren Kampfes wider Papftthum und Concil und in der Folge wider die fatholische Kirche überhaupt, welchen dieses Blatt von da an Bu feiner Haupt- und Lebensaufgabe gut madjen ichien. Die Erregung, von der einen Seite planmäßig und fünftlich geschürt, von der gesammten afatholischen Presse mit Ungestüm noch höher gepeitscht, und durch Unflars heit und Unfenntniß in manchen wohlmeinenden Kreisen begünftigt, wurde bald eine allgemeine und nahm einen höchst bemuruhigenden Charafter an. Unter ihrem Eindrucke, und mehr noch unter geheimer Beeinfluffung von nahe betheiligter Seite, erfolgte 9. April 1869 bie berüchtigte Circulardepefche bes bamaligen Leiters bes Bagerifchen Ministeriums, am 18. Mai die ungeziemende Koblenger Laienadreffe an den Bischof von Trier; am 17. Juni versammelten fich zu Berlin die bei den Parlamenten anwesenden fatholischen Notabilitäten jum befannten Berliner "Laienconcil". Huch sie, die in ihren Reihen die ausgezeichnetften fatholischen Männer gahlten, richteten an ihre Bischöfe vertraulich ein Schreiben, welches ben Ausdruck ihrer Beforgniffe enthielt.

Die Bischöfe als die Hirten ihrer Herde fonnten dem Einflusse der immer wachsenden Bewegung sich nur schwer entziehen, und dies um so weniger, da, unabhängig von allen Concilsaussichten, auf sirchenpolitischem Gebiete die trübsten Betterzeichen am Horizont aufgestiegen waren. Auch Ketteler soll um jene Zeit Unruhe und Erregung fundgegeben haben. Ein Bericht darüber aus dritter Hand und nicht ohne die angenscheinlichste Entstellung ist von der durch eine Partei von Apostaten geschäftig ausgessammelten ehronique scandaleuse begierig festgehalten worden. Am 12. Mai weilte der Bischof zur Firmung in Oberolm in Rheinhessen. Bon dem dortigen Pfarrer will der 1879 als Landgerichtsrath verstorbene Dr. Kilp schon solgenden Tages den Juhalt einer Unterredung erfahren haben, welchen er später in seiner Weile wiedergab 1). Die Fesigiten, so soll der Bischof einem ihm untergebenen Landpfarrer gegenüber, bei welchem er einen Tag zu Gast war, getlagt haben, strebten dahin, daß "die Lehre von der päpstlichen Unselbarseit, von der absoluten Gewalt des Papstes

<sup>1)</sup> Friedrich (Geschichte des Batikan. Concils, Bonn 1883, I, 36) vermeidet es, die Datirung vom Briefe Kilps beizustigen, auf dessen abgerissenen Sähen die ganze Erzählung ruht. Die Worte selbst stimmen mit Rettelers damaliger Haltung und Gestimmung durchaus nicht überein. Pfarrer Bendix, damals in Oberolm, bestreitet aufs Bestimmteste, jemals mit dem Bischof eine derartige Unterredung gehabt, geschweige denn einem Tritten über eine solche etwas berichtet zu haben. Wahr sei nur, daß Kilp als ehemaliger Mitschüler ihm in jenem Jahre einmal einen Besuch abgestattet habe.

#### 1. Borbereitungen gur allgemeinen Rirchenverfammlung.

über den Clerus und die Laien resp. dessen Universalepiscopat, sowie von der weltlichen Herrschaft des Papstes dogmatisiert werden sollte. Wenn dieser Jesuitenplan gelinge, erleide dadurch die römisch katholische Kirche, insbesondere in Deutschland einen ungeheneren Schaden und komme es sicher zu einem Schisma."

Unterdessen hatte auch Dupansoups großer Widerpart in der Jusallibilitätsfrage, Cardinal Manning, begonnen, seine Anschauungen in Kettelers Gesichtsweite zu bringen. Unter allen hervorragenden Geistern innerhalb der Kirche, welche eine Glaubensentscheidnung über die Jusalsidilitätslehre auf dem kommenden Concil für unausdteiblich hielten, war Manning einer der entschiedensten und wohl sicher von allen der thätigste. Sogleich nach der Heinschr von der römischen Centenarseier des Jahres 1867 hatte er über dieselbe eine eigene Schrift herausgegeben, "Das Centenarium des hl. Petrus und das allgemeine Concilium", in welcher er die moralische Tragweite der bei dieser Gelegenheit hervorgetretenen Kundgebungen und ihre Bedeutung hinsichtlich der katholischen Lehre vom Primat mit aller Klarheit und Schärse hervorhob. Die Schrift war nach Mannings eigener Auffassung an erster Stelle eine öffentliche Stimmabgade für die Nothwendigkeit einer entscheidenden Ertlärung des bevorstehenden Concils über die höchste Lehrs autorität des Papstes.

Diese Schrift, welche den Männern von der Richtung Dupanloups so unwillsommen, namentlich aber den Bühlern wider das bevorstehende Concil in Deutschland so unspmpathisch war, erschien bald in deutscher llebersetzung. Sie schien auf Ketteler großen Eindruck hervorzubringen. In seiner Festrede zum Jubiläum des Erzbischofs Hermann v. Bicari am 28. März 1868 führte er eine Stelle daraus an unter Nennung von Mannings Namen 3). Dieselbe bezog sich freitich auf einen andern Kreis von Wahrheiten, aber man sah doch, daß die Schrift ihn innerlich ersfaßt habe.

Seit Ende des Jahres 1868 weilte Regens Monfang in Kom als einer der 102 Theologen und Canonisten, die zu den Vorarbeiten des allgemeinen Concils berusen waren. Er traf mit Manning viel zusammen, und erstattete Ketteler fleißigen Bericht. Diese Berichte wersen Licht auf den Jdeenkreis, in welchem Ketteler wie Monsang in Bezug auf das bevorstehende Concil sich bewegten, denn es sand hier zwischen beiden volle llebereinstimmung statt:

<sup>1)</sup> Bgl. The True Story of the Vatican Council, London 1877 2. edit. p. 62.

<sup>2)</sup> l. c. p. 55; vgl. E. S. Burrell, Life of Cardinal Manning II, Condon-1895, 420 s.

<sup>3)</sup> Raich, Predigten II, 242.

Rom, 6. Januar 1869. "Gegen meine Hoffnung ist mir eine Andienz beim H. Bater noch nicht bewilligt worden, wahrscheintich weil höchsterselbe in den Feiertagen durch die kirchlichen Ceremonien zu sehr in Anspruch genommen ist. . . Ich war am 29. December bei H. Cardinal Antonelli in Andienz. Derselbe ließ über alle brennenden Fragen in Deutschland — namentlich Rottenburg, Freiburg, Limburg, die Bischofswahlfreiheit — mich aussprechen, so daß ungesähr eine halbe Stunde darüber hinging. Beim Weggehen sagte er mir, daß er mich, so ost ich wollte, gern bei sich sehen werde. Er trug mir in der allerfreundlichsten Weise seine Empfehlungen an Sie auf und drückte mir namentlich öfter das große Vertrauen aus, das er in die Auffassungen u. s. w. Ew. Bischössischen Gnaden seize. Ich halte es sür Pflicht, daran die Bemertung zu knüpfen, daß Ew. Vischössischen dies recht zum Vesten der Kirche benüßen müffen — mehr wie seither.

Wir Deutsche sind durch unsere Sprache den Römern fremd: aber man fängt an, mehr und mehr das Teutsche zu studieren und legt auf Deutschland großes Gewicht. Zedoch muß für jest noch Alles, was hier in größern Areisen wirken soll, in französischer Sprache lesdar sein. Erlanden mir Ew. Bischöfl. Gnaden, daß ich einige Vorschläge mache:

Ich bitte, schreiben Sie doch eine Broschiire über das Concil und besorgen Sie soson eine französische Uebersetung. Ich verspreche mir davon viel. Man nimmt hier gerne Vorschläge an und schenkt ihnen alle Berücksichtigung; und es ist gut, daß schon bei den Vorarbeiten die richtigen Gedanken in die Köpfe aller kommen. Es ist ja nicht möglich, daß man alle Verhältnisse kenne, und Ersahrungen über ein Concil hat man hier auch nicht. . . .

Herrn Erzbischof Manning habe ich gesehen und werde ihn oft sehen 1). Er sagte mir, er wünsche, wenn es möglich wäre, eine philosophisch-theologische Allianz zwischen dem katholischen England und Deutschland zu gründen. Bom Concil sprach er nicht; aber er macht sicher seinen Einfluß hier geltend. Das ist auch Ihre Pflicht, und da es nicht mündlich geschen kann, so ditte ich, machen Sie sich ans Schreiben und sorgen Sie, daß, was Sie schreiben, sosort hier gelesen werden kann."

Rom, 29. Januar 1869. "Ich glaubte die in Ihrem lieben Brief vom 12. (Jan.) angefündigte Zusendung Ihrer Schrift über das Concil, deren Anfunft ich mit Schnsucht entgegensche, abwarten zu können, dis ich Ihnen abermals schrieb. Aber so sind 14 Tage vorübergegangen und es drängt mich, Ew. Bischöft. Gnaden wieder etwas aus Rom zu schreiben.

Um mit meiner Person auzusangen, so geht es mir, Gott Dank, gut. Ich fühle mich gesund; in der schönen Gesellschaft, worin ich mich besinde, fröhlich; von der Arbeit hinreichend, fast mehr wie hinreichend, beschäftigt; und so geht, da Rom in anderer Beziehung durch die schönen Feste und Andachten ze. die freien Stunden gut ausstüllt, ein Tag nach dem andern gut und schnell vorüber. . .

<sup>1)</sup> Moufang war 1862 zur Einweihung der Bonifatiusfirche am Tstende Lendons zugleich mit Kettelers Neffen, dem Grafen Max v. Galen, einige Zeit in London gewesen und hatte Manning fennen gelernt. Bei der Festpredigt hatte damals schon Manning Nachdruck gelegt auf die geistigen Wechselbeziehungen zwischen England und Deutschland.

Wir hatten — d. h. die fünf in der Anina wohnenden Consultoren —, am 14. d. M. Andienz beim ht. Bater. Hochderselbe empfing uns, wie Ew. Bischöft. Gnaden ohne Zweisel schon gehört haben, sehr freundlich, gab uns im Allgemeinen einige Ermahnungen und sprach sodann mit jedem Einzelnen, der ihm vorher seinen Namen und die Diöcese nennen mußte. . . . Alls ich Mainzunden, sprach der H. Bater sogleich sehr lebhast und liebewoll von Ihnen und sagte u. a.: "Ah, c'est un évêque, comme il kaut." — Ich wollte diese Einzelheit in dem Briese, den ich an das Seminar schiefte, nicht erwähnen, aber ich brauche nicht zu sagen, wie diese offen ausgesprochene und start betonte Aeußerung mich freute.

Vor zwei Tagen war ich wieder bei Migr. Manning, der mir durch H. Cardinal Reisach hatte seinen Wunsch ausdrücken lassen, mich wieder bei sich zu sehen. Er ertlärte sogleich, er habe enwas Besonderes mit mir zu sprechen. Ich ahnte wohl, was er wollte, habe mich auch darin nicht getäuscht. Er sagte, er habe den Plan, ein besonderes Zuaven Corps für den hl. Stuhl zu bilden, woran ich Theil nehmen sollte. Und da ich ihn fragte, ob er mich etwa als Feldpater vorschlagen wolle, verließ er das Bild und sagte, es handelte sich um eine Bereinigung von einigen, etwa 12 Theologen, Franzosen, Deutsche, Italiener, Engländer, welche von setzt bis zum Concil, sich bestrebten, die Einheit sestzuhlten und gegen alle Bersucht von nationaler Stellung, die mächtig von Napoleon genährt würden, einträchtig zu wirken.

Ich erwiederte ihm: recht gern, aber ich sei, so lange die Commissions- Arbeiten dauern, nicht Herr meiner Zeit, und sobald sie beendigt, ruse mich mein Amt nach Mainz zurück. Er ging nun noch klarer in die Sache ein, nahm sein Hirtenschreiben von 1867 über das Centenarium 1) hervor und tieß mich den Passus lesen, ungesähr in der Mitte, wo er von der Gesahr der gallikanischen Anzückten spricht, und sodann als Heilmittel dagegen die Ogsmatisiung der Infallibilität des Papstes angibt.

Ich erklärte ihm, daß ich von der Unschlarkeit des Papites vollkommen iberzeugt sei, daß ich es aber gar nicht opportum halte, daß darüber ein sirchticher Aussepruch ersolge, und ging nun in einem etwa halbstündigen Gespräche, so gut ich es verstand, daran, die Gründe, die mir dagegen sprächen, darzulegen. Es war eine sehr interessante und angenehme Unterhaltung, denn, sowiet auch die beiderseitigen Ausställungen — nicht über die Sache, sondern über die Opportunität — auseinandergingen, so ruhig, freundlich, auf meine Gedanten eingehend, zeigte sich der Herr Erzbischof, so daß er schließtich sagte: "Schreiben Sie Ihre Gründe ganz einsach und kurz auf; ich will die meinigen anch ausschen. Wir wollen sie nochmals durchsprechen, und wenn Sie mich siberzeugen, so trage ich fein Bedenken, meinen Gedanken auszugeben."

3ch erklärte, daß ich Bedenten trüge, mit ihm in dieser Weise zu concurriren; er aber bestand darauf, und so habe ich gestern meine 12 Bunkte zu-

<sup>1)</sup> Das Centenarium des hl. Betrus und das allgemeine Concil. vgl. oben E. 11.

<sup>2)</sup> Es ist zweisellos jene jelbe Unterredung, welche bei Burcell, Life of Cardinal Manning II, 416 f. erwähnt wird und von welcher Monsang später erzählte: "Cardinal Manning wußte die Uebel, welche uns bedrobten, mit jolder Araft und Lebendigteit zu schlebern, daß mir darüber die Haare zu Berge standen. Es lag in seinen Argumenten eine gewisse Kraft."

sammengeschrieben, die ich ihm nächster Tage bringen werde. Wie ich Ew. Bischöft. Gnaden schon früher zu schreiben die Ehre hatte, wurde mir erzählt, daß nicht einmal die Meinung der hiesigen Theologen über diese Frage so aussegemacht sei, und daß gar manche die Ansicht hätten, es sei mit den Worten des Concilium Florentinum genug. Ich sagte ihm beim Weggechen, daß ich Ew. Bischöft. Gnaden von dieser Unterredung Mittheilung machen möchte, worauf er mir sagte, daß er nur wünsche, ich möge es Ihnen allein und nicht andern Personen mittheilen. Ob er gestirchtet hat, ich wolle von dieser Unterredung vielleicht gar öffentlich Gebrauch machen, weiß ich nicht, da aber so vieles, was selhst in den päpstlichen Andienzen gesagt worden, hier weiter erzählt wird, ist seine Bemerkung nicht auffallend. Ich din num begierig, was er zu meinen Gründen sagen wird und ob sie einigen Eindruck auf ihn nachen. Der Herre Erzbischof läßt sich Ew. Bischösse. Gnaden vielmals empsehlen. Deßegleichen auch Se. Eminenz Herr Cardinal Reisach und Antonelli."

Die von Moufang zusammengestellten 12 Gründe wider die Opportunität einer Definirung des Infallibilitätsbogmas betrachtete Manning als Kettelers eigene Anschauung. In der Schrift "die wahre Geschichte des Vaticanischen Concils", wo er dieselben ohne Nemung von Namen in ihrem ganzen Wortlaut zur Mittheilung bringt, bezeichnet er sie als "aus einer hochangeschenen und authentischen Duelle kommend" und "verfast von einem der 102 Theologen, welche die Schemata für das Concil vordereiteten". Er bezeichnet dabei den Verfasser als einen "gelehrten und fähigen Theologen" und einen solchen, welcher "die Lehre von der Unschlaufeit des Papstes als eine göttliche Wahrheit im vollsten Sinne betrachtete". Bald hatte Moufang Neues zu berichten:

Rom, 10. Februar 1869. "Gestern wurde hier erzühlt, daß von Paris eine Note eingetroffen sei in Betreff des Concils, worin die französische Regierung die Erwartung ausspricht:

- 1) daß man nicht mit den "organischen Artifeln" sich beschäftigen werde; und
- 2) daß die Frage wegen der Infallibilität des Papstes unentschieden bleibe.

Ihrer Schrift über das Concil sehe ich mit Spannung entgegen; ich bitte doch anzuordnen, daß mir wenigstens 2 deutsche und 3 französische Cremptare zukommen.

Auch bitte ich, mir bald melden zu laffen, mit welcher französischen Hansbelösirma sowohl die Uebersetzung der Schrift über die Bischosswahlen, als die über das Concil erscheinen wird; ich fann vielleicht schon etwas für die Antündigung thun. Die Redaction der Civiltà cattolica ist für solche Notizen sehr dantbar.

Nachdem nun die Brofchüre vollendet und der Fastenhirtenbrief veröffent licht ift, finden Ew. Bischöfl. Gnaden hoffentlich Zeit, mir auch mit nächstem

<sup>1)</sup> The True Story of the Vatican Council 2, ed. p. 102; vgl. die autorifirte Uebersetzung von Dr. W. Bender, Die wahre Geschichte des Batican. Concils (Berlin 1877) S. 80 f.

Brief einige tractanda für das Concil zu schicken. Ich bin überzeugt, man

mird fie gern annehmen.

Mit Migr. Manning bin ich trop verschiedener Berfuche bisher nicht gufummengekommen, auch hat er nicht feine 15 Puntte 1) mir, wie er versprochen, in lesbarer Abfchrift zugestellt. Dich bat unter seinen Puntten tein einziger überzeugt. Bard's Edrift De infallibilitatis extensione (London 1869 bei Burns, Oates a. C.) ift febr lehrreich, wenngleich ich nicht mit Allem einverstanden bin.

Man beschäftigt sich jest überall viel mit der Secundig des Bl. Baters. Bon manchen Seiten kommen fehr überflüffige Beschenke; Beld ift - was Noth that. . . Auf dominica Quinquagesima waren wir im Collegium Germanicum zu Gaft; es ging wie immer fehr fchon und erbaulich ber. Man freut fich fehr, Ew. Bifchoft. Guaden bald als Ginwohner zu befommen 2). Se. Eminenz herr Cardinal Reifach läßt fich Ew. Bifchoft. Bnaden freundlichft empfehlen. Er ift überaus gutig gegen mich und feine Bibliothet hilft uns in unferen Arbeiten aus."

Rom, 26. Februar 1869. "Erzbischof Manning will nächsten Montag nach England zurückreisen. Es war mir sehr schwer, ihn, wenn ich ihn suchte, Bu Baufe zu treffen, und wohl mehr als acht Mal habe ich den Weg umfonft gemacht, oder ich fand ihn fo von Besuchen beläftigt und von folchen, die noch im Borgimmer warteten, gedrängt, daß ich nicht dazu fommen fonnte, über die Buntte mit ihm zu fprechen. Endlich fand ich ihn am vorigen Sonntage gu einem Spaziergange bereit, und da er feine 15 Buntte mir endlich auch schrift lich übergab, fo fonnte etwas in die Sache eingegangen werden. Er erflarte mir dabei, daß er die von mir angedenteten Grunde für fehr wichtig halte und daß er meine Notig nach England gefchickt habe.

Die von ihm redigirten 15 Gründe fonnten mich nicht überzeugen, daß ich Unrecht habe. Ich habe, da es schwerlich nochmals zu einer eingehenden mundlichen Besprechung fommen wird, furz darauf geantwortet und lege nun Ew. Bischöft. Gnaden die Acten vor, die, wie Gie leicht feben werden, febr schnell gearbeitet find, und es fo werden mußten, weil wirklich meine Zeit gang in Anspruch genommen ift. Ich bin sehr gespannt, was Sie mir in Ihrem nächsten Briefe, den ich ohnehin ersehne, schreiben werden. Ich hoffe, Gie werden, jo unvollkommen auch die Form meiner fleinen Arbeit ift, mit dem In-

halte ber Sauptfache nach einverstanden fein."

Unterdeffen war um die Mitte Februar Kettelers Schrift : "Das allgemeine Concil und feine Bedentung für unsere Zeit" ans Licht getreten. Sie fam zu guter Stunde. Die Agitationen wider bas Concil und gegen bie

<sup>1)</sup> D. h. die Antwort auf Moufangs 12 Buntte und die positiven Momente für Mannings Ueberzeugung von ber Rothwendigfeit der dogmatifchen Enticheidung in ber Injallibilitätsjrage. In The True Story of the Vatican Council gibt Manning außer den 12 Gegengrunden neun folder positiven Momente. (Bgl. p. 105 s. 110 s.: Bender 1. c. S. 83 ff.)

<sup>2)</sup> Retteler hatte für die Zeit des Concils dort Logis genommen. Moufang ichrieb icon 27. Fan : "Ihr Logis im Germanicum, das mir P. Rector gezeigt bat, ift febr nett, einfache und wohnliche Bimmer; das Colleg freut fich jett ichon auf Ihre Ankunft."

höchste Lehrautorität in der Kirche hatten die Geister innerhalb Deutschlands in große Verwirrung gesetzt. Das berüchtigte Janus-Pamphlet hatte seinen Zweck erreicht, Lärm gemacht und Staub ausgewirbelt. Stets wird es ein hohes Verdienst Kettelers bleiben, hier zur rechten Zeit die Stimme erhoben zu haben. Für die, welche sich belehren lassen wollten, war jetzt ein sicherer Weg gezeigt. Viele sind durch diese Schrift innerlich beruhigt und von gesährlichen Jerwegen zurückgehalten worden.

Der bischöfliche Verfasser sucht in seiner Schrift die Geister für den Gedanken eines allgemeinen Concils und der von demselben zu erwartenden Lehraussprüche empfänglich zu stimmen. Er weist die Nothwendigkeit wie die Wohlthätigkeit eines unsehlbaren Lehrantes in der Kirche nach und führt den Beweis für die göttliche Einsetzung desselben aus der hl. Schrift. Der Furcht, es könne durch Annahme eines solchen Lehrantes ein derechtiges Maß von Freiheit des Geistes vertümmert werden, kommt der Bischof zuvor, indem er die Grenzen nachweist, welche naturgemäß der Anwendbarkeit dieses Lehrantes gesteckt sind. Die Besprechung der Trgane dieses Lehrantes sührte von selbst auf die Frage der Verfassung der Arche und der päpstlichen Lehrantorität. Ketteler geht dieser Frage nicht aus dem Weg, sondern beantwortet sie durch die schröne Darlegung des Cardinals Litta "über die sogenannten vier Artikel des Elerns von Frankreich", zu welcher er sich rückfaltssos bekennt.

Um der Frage von der päpstlichen Unsehlbarkeit noch offener und unsweidentiger nahe zu treten, bringt er dann die vier Ansichten vor, welche nach Bellarmins Aufzählung sich hierüber sinden. Die erste, welche die Infallibilität überhaupt leugnet, ist häretisch; die zweite, welche sene Prärosgative des Papstes auf seine Mitwirkung bei den Aussprüchen eines allgemeinen Concils einschränken will, ist irrig und steht der Häresie nahe. Die dritte, welche von je der lehrhaften Kundgebung des Papstes die Möglichteit des Frrthums ausschließen will, ist nicht hinreichend begründet. Dann fährt Ketteler fort:

"Die vierte Ansicht endlich läßt die Frage unerörtert, ob der Papft in Glaubenssachen persönlich irren könne oder nicht, und beschräntt sich darauf zu behaupten, daß wenn der Papst über Glaubenssachen für die ganze Kirche eine

<sup>1)</sup> Die Schrift ist im Grunde nur die Berarbeitung des im Advent 1868 mit Rücfficht auf das Concil abgehaltenen Predigt-Cytlus. Wie es scheint, hatte Ketteler im Borans die Absicht, diese Predigten in Buchsorm zu veröffentlichen. Dieselben sind daher auch aussiührlicher und sorgfältiger niedergeschrieben, als er sonst in diesen Jahren zu thun pstegte. Eine dieser Predigten ist als "Apologetischer Bortrag" gebruckt bei Raich, Predigten des Hochw. H. E. Fr. v. Ketteler II, 50 st. Man vergleiche damit die Schrift "Das Allgemeine Concil" S. 60. VI. Die Frage aller Fragen.

## 1. Vorbereitungen zur allgemeinen Kirchenverfammlung.

feierliche Entscheidung gibt, diese Entscheidung nicht häretisch, nicht irrig sein könne. Diese Anzicht neunt Vellarmin "die allgemeinste fast aller Ratholiten", die sicherste und jene, welche er vertheidigen will. Die drei letzen Ansichten sind also nach Bellarmin innerhalb der Rirche noch zulässig, man kann sie behaupten, ohne von der Kirche ausgeschlossen zu werden. Der letzten Ansicht [b. h. der vierten] schließen wir uns aber entsiche den an.

"Man hat die Frage aufgeworfen, ob ein allgemeines Concil über dem Bapfte stehe oder umgekehrt. Abgesehen aber von Zeiten einer zweiselhaften Bapftwahl ist die Frage ganz unzulässig, wie es jene wäre, ob beim ersten apostolischen Concil Petrus über oder unter demselben gestanden habe. Ein Concil ohne oder gar gegen den rechtmäßigen Papst ist tein allgemeines Concil mit den Bollmachten desselben. Es läßt sich sogar nach den Berheißungen Christi der Fall gar nicht denken, daß auf der einen Seite der zweisellos rechtmäßige Papst, auf der anderen der gesammte Episcopat, auf einem Concil verversammelt, sich gegenüberständen. Dann wäre ja die Kirche in der Verfassung zerstört, welche ihr Christus gegeben hat."

Nicht zufrieden, diese Wahrheiten unzweideutig und mit allem Nachebruck vor aller Welt befannt zu haben, jügte Ketteler, vielleicht ohne sich selbst darüber ganz flar zu sein, ein wichtiges Moment bei, was die feierstiche Desinirung dieser selben Wahrheiten im gegebenen Zeitpunkte als im höchsten Grade berechtigt und selbst nothwendig erscheinen ließ:

"Hente stehen wir am Vorabend eines neuen allgemeinen Concils, und es wirft sich ganz natürlich die Frage auf, welches denn die Irrthilmer seien, denen es die von Gott geoffenbarte und von den Aposteln her überlieserte Wahr heit entgegenstellen, welches die Uebel, die es befänpfen, die Heilungtel, die es anwenden werde. Diese Frage fann nur das Concil selbst uns beantwerten, und es ist unstatthaft, den Erleuchtungen und Führungen des Heiligen Geistes vorzugreisen.

Wohl aber ist erlaubt und nitstich, durch eine Betrachtung der gegenwärtigen Lage der Christenheit, der Kirche und der Welt uns einigermaßen die Eigenthümlichseit und Größe der Aufgaben klar zu machen, welche die Kirche Gottes in der Weltperiode, welcher wir angehören, zu lösen hat.

In unserer Weltperiode ift der große, die Welt beherrschende Frethum, mit dem das Christenthum ringt und den es zu überwinden berusen ist, die grundsätiche Leugnung seder übernatürlichen Offenbarung und folglich auch jeder übernatürlichen Heilsbronung, sowie aller der Mittel, die zur Bewahrung und Mittheilung der göttlichen Offenbarung dienen, also der H. Schrift als Wortes Gottes geradeso wie eines von Gott eingesetzten und verbeistandeten kirchlichen Lehramtes."

Die Schluffolgerung aus ber Aufgabe des Concils gegenüber dieser herrichenden Geistesverfassung unserer Weltperiode hat Ketteler in dieser Schrift nicht gezogen. Seinen Grundfätzen gemäß sollte dies dem Concil selbst vorbehalten bleiben.

Die Schrift war gut, mehr pinchologisch als theologisch angelegt, auf die Stimmung der Gemüther in Deutschland berechnet, aber echt fatholisch und firchlich correct 1).

Manche hatten vielleicht gegenüber dem Toben und Lästern der frichenschilden und untirchlichen Parteien eine noch entschiedenere Stellungnahme des bischöflichen Vorfämpfers gerade in der bremmenden Frage des Augenblicks gehofft. Wenigstens schrieb einer der Beamten der Münchener Nuntiatur 9. April 1869 in einem vertrausichen Briefe an Kettelers Geheimsecretär, der ihm persönlich näher befannt war, mitten unter andern Angelegenheiten privater Natur:

"Hente kam ein Privatbrief aus Nom, der andentete, daß man mit der Schrift Ihres Reverendissimi über daß Concil dort nicht recht zufrieden ist. Ich weiß wirklich nicht, was beanskandet werden könnte; mir einmal war sie ganz aus der Seele geschrieben und wurde daher von hier aus mit dem größten Lobe begleitet nach Rom gesandt."

Moufang indeß war mit der Schrift sehr vergnügt; er schrieb darüber 26. Februar:

"Für die Brojchitre über das Concil sage ich Em. Bischöft. Gnaden den aufrichtigsten Dank. Ich din überzeugt, daß damit viel Gutes erreicht wird, weil viele, sehr viele darin eine Drientirung sinden über die Bedeutung des Concils. Migr. Manning hat Briese aus England, die davon sprechen. Migr. Patterson will, so wird ihm geschrieben, die Uebersegung sertigen. Auch Auskunst, so viel als erreichbar ist, will derselbe über das Frische Beto verschaffen. Alls mir der Herr Erzbischof dies nittheilte, trug er mir besonders auf, ihn Ew. Bisch. Gnaden bestens zu empsehlen."

Es scheint sogar Moufangs Bunsch und Vorschlag gewesen zu sein, daß Ketteler alsbald ein Exemplar der französischen Uebersetzung seiner Schrift direct an Pius IX. schiese. Der Entwurf zu einem längeren Bescheitschren, mit welchem dies geschehen sollte, von Moufangs Hand sorgfättig ins Reine geschrieben, sindet sich noch jetzt unter Kettelers Papieren. Alles deutet jedoch darauf hin, daß es bei dem bloßen Entwurfe geblieben ist. In diesem Entwurse waren nicht blos die Punkte namhaft gemacht,

<sup>1)</sup> Es erichien bald eine Gegenschrift von Kettelers früherem Gegner Professor Boltmuth: Petrus u. Paulus auf dem Concil zu Jerusalem, Leipzig, Frissche (1869) 68 S., welche sich jedoch nur gegen einen Punkt der Broschüre wendete. Bgl. das Concil und der Gallicanismus, 1870 (Stimmen aus Maria-Laach. Neue Folge VIII S. 179 f.) Sine andere Gegenschrift kam von einem einstigen Priester der Diöcese, dem apostasierten Beter Götz, jetzt Prediger der evangel. hessischen Landeskirche: "Evansgelische Briese an den römischen Bischof Wilhelm Emmanuel Freiherrn v. Ketteler zu Mainz, Kumenlese aus dessen Schrift: "Das allgemeine Concil und seine Bedeutung", Friedberg 1870. Dagegen schrieb Mousang aus Rom schon 6. März 1869 wegen einer italienischen Ueberschung von Kettelers Schrift, welche in Mailand erscheinen sollte.

### 1. Borbereitungen gur allgemeinen Rirchenversammlung.

mit welchen nach Kettelers (Monfangs) Dafürhalten das Concil hauptfächlich sich beschäftigen solle, sondern es war auch ganz eingehend eine Geschäftsordnung vorgeschlagen, nach welcher die conciliaren Verhandlungen am geeignetsten vorzunehmen seien.

So manches Gute der Entwurf enthielt, ist es doch ein Zeichen für Kettelers richtiges Urtheil, daß dieses Schreiben an den Papst in Wirfslichkeit nicht ausgesertigt worden ist.

Die Stimmung, wie sie während dieser dem Concil unmittelbar voraufgehenden Zeit in Rom und namentlich in den Reihen der zu den Borarbeiten berusenen Gelehrten herrschte, spiegelt sich in Monfangs sort laufenden Berichten:

Rom, 24. März. "Die Zaht der Fremden, die zu Dstern und wegen des Jubitämms des hl. Baters hierhergekommen, ist ungemein groß. Es hält schwer, Zimmer für dieselben aufzutreiben. . . Ich erwarte mir vom 11. Aprit mehr als ein schwers, gemithliches, großartiges Famitiensest. Ich hoffe, es wird dadurch der Muth, der nöthig ist, um das begonnene Wert des Concils zur Aussichrung zu bringen, belebt und gehoben werden. Wie ich von verschiedenen Seiten höre, aut meisten von Franzosen, deren einige sehr liedenswürzige und vortrefstiche Priester mit uns arbeiten — will unachmal der Muth sinken, und es kämen, sagen sie, Aleußerungen zum Borschein, welche die Abhaltung des Concils zweiselhaft zu machen geeignet sind. Aber es ist auch möglich, daß der hl. Later, in Ambetracht der unsichern Weltlage, sich einsach dahin äußert, daß noch Schwierigkeiten kommen könnten, die das Concil unmöglich machen würden, und daß man dies als ein Zeichen einer gewissen Entmuthigung ansieht."

Mom, 5. April. "Hier ist jest alles mit Vorbereitungen für das bevorstehende Fest beschäftigt, und es läßt sich hoffen, daß nicht nur demselben große Pracht nicht sehlen, sondern daß es auch große Wirfung und Nachwirfung haben werde. Gott Vob, ist der hl. Vater frisch und wohl, und an allen Gerüchten, die über seine Gesundheit in nachtheitiger Weise sich ver breiteten, war und ist kein wahres Wort. Auch ist es in der Stadt ganz ruhig und ich wenigstens habe von den Bewegungen, worüber die Zeitungen allarmirende Artikel brachten, nichts gehört und gemerkt. . . .

Wahrscheintich wird in der Loggia, d. h. in dem großen Raume über der Vorhalte von St. Peter, eine große, allen Deputationen der ganzen Welt gemeinsam gegebene Andienz statthaben, worin die Gratulationen dargebracht werden und der hl. Bater danken will. Verschiedene Ursachen auch politischer Natur namentlich aber auch die Riicksicht auf die Gesundheit des hl. Baters, die durch zu viel Gemilthsbewegungen am Jubeltage leiden könnte, haben zusammengewirft, daß von dem ersten Gedanken, jeder Nation eine eigene Andienz zu bewiltigen, abgegangen wurde. Jedoch ist gegründete Hoffnung vorhanden, daß an einem spätern Tage wir Tentsche, keine ofsizielle, aber eine samitiäre Andienz haben werden. Die 1,200,000 Unterschriften und die 1,000,000 Franken werden die Sympathie Tentschlands für den hl. Stuhl offen legen. Da ich neutich in der Bibliothef der Vaticana die Original

adreffe des Mainzer Alumnats aufbewahrt fand, so werden auch die neuen Documente deutscher Treue dort eine bleibende Stelle finden."

Rom, 24. Mai. "Geftern waren es volle 5 Monate, daß ich in Rom Ich hatte nicht gedacht, daß fich meine Abwesenheit von Maing auf eine fold lange Zeit erftrecken würde . . . Wit den mir aufgetragenen Arbeiten und Boten bin ich so ziemlich fertig, benn ich arbeite foeben am letzten derfelben, und wenn alfo fein neuer Auftrag dazufommt, jo konnte, wenn die Sitzungen der Commission häufiger wären und rascher expedierten, mit einiger Zuversicht gesagt werden, wann ich daheim ankommen könnte. Aber neulich hat mir ber herr Cardinal 1) noch von der "fozialen Frage" gesprochen, für deren Bearbeitung es freilich hier fehr an Material fehlt. Wenn er nicht felbst auf den Punkt zurückkommt, fo werde auch ich davon keine weitere Erwähnung thun. Für Beforderung meiner Beinreife burfte es bienlich fein, wenn Em. Bifchoft. Gnaden, fei es in einem Briefe an den herrn Cardinal ober auch an mich, in oftenfibler Beife barnach fragen refp. ben Bunfch, mich wieder in Maing zu haben, ausbruden wollten. Gern gibt man die Entlaffung nicht; nur wo Gesundheitsriichsichten oder andere dringende oder dringendicheinende Urfachen geltend gemacht wurden, ward die Abreife zugestanden. So find alle Universitäts-Professoren bei Beginn des Commerfemesters wegen ihrer Borlefungen, fo Giefe wegen feiner Unentbehrlichfeit in Münfter, fo andere wegen Kränklichkeit entlaffen worden. Aus mir allein habe ich keinen folden titulus oder einen andern titulus coloratus, aber ein Wort Ew. Bifcoft. Bnaden tounte Gewicht in die Wagfchale legen. Dag man bei den Discuffionen die auswärtigen Confultoren dabei haben will, ift erflärlich. Aber daß die römischen herrn auf die Lage diefer auswärtigen Priefter gu wenig Riicfficht nehmen, ift nicht zu lengnen; fonft würde man per Woche zwei Situngen halten, wodurch fich das gange Geschäft zu allseitigem Bortheil schneller vollenden würde."

Alls Moufang nach der Mitte Junis endlich in die Heimath zurückstehrte, fand er Ketteler nicht in seiner Bischofsstadt. Dieser war seit Ansfang April fast ununterbrochen auf Firms und Bisitationsreisen begriffen. In seiner gesammten Correspondenz aus dieser Zeit sindet sich nirgends eine Spur außergewöhnlicher Erregung oder Beunruhigung.

Erst mit Ende Juli sehrte der Bischof nach Mainz zurück. Vom 23.—27. August hielt wieder einer der Mainzer Zesuitenpatres die geiststichen Exercitien für die Priester der Diöcese, an welchen der Bischof ganz wie sonst setheiligte. Gerade im Laufe dieses Monats war ihm Geslegenheit geworden, seine wohlwollende Gesimmung gegen den P. Superior der Mainzer Zesuitenniederlassung zu befunden, indem er ihn gegen un gerechte Anklage eines erzürnten Liberalen energisch in Schutz nahm. So sam die wichtige Bischofs-Conferenz von Fulda, die mit dem 1. September erössnet wurde.

Diese Versammlung der deutschen Bischöfe war feineswegs eine außergewöhnliche und noch viel weniger eine solche, welche durch irgend ein

<sup>1)</sup> Cardinal Reisach scheint gemeint zu fein.

#### 1. Vorbereitungen gur allgemeinen Rirchenberfammlung.

Mistrauen oder eine oppositionesse Gesinnung zusammengeführt worden wäre. Schon 1867 waren die Vischöse Deutschlands übereingefommen, sich alse Zahre in Kulda zu gemeinsamer Berathung versammeln zu wollen. Der Erzbischof von Söln hatte 1. Mai 1869 dem Papst von der bevorsstehenden Berathung Mittheilung gemacht und den Segen des H. Baters für dieselbe erbeten. Unter dem 17. desselben Monats war dieser ertheilt und der Erzbischof durch ein huldvolles Antwortschreiben gechrt worden. Bohl war der Bischof von Regensburg der Versammlung fern geblieden, aber die übrigen Vischöse, welche Richtung immer die damaligen Parteimänner ihnen zuschreiben mochten, hatten sich theils in Person, theils in ihren Stellvertretern betheiligt.

Bereits waren einige Schriftstücke für die versammelten Bischöfe einzelaufen, welche nicht ohne jeden Eindruck auf dieselben bleiben konnten. Unter dem 29. August hatte Dr. Förg jenes Schreiben des Berliner "Laienconcils", in welchem die Besorgnisse der politischen Führer der deutschen Katholiten im Hindlick auf das bevorstehende Concil angedeutet waren, mit einem ehrfurchtsvollen Begleitschreiben zur Mittheilung an die Bischöfe überschiekt"). Außerdem war mit der Post eine Broschüre einzegangen ohne Namen, Ort, Jahr, Orneterei oder Verlagssirma. Sie trug den Titel: "Ist es zeitgemäß, die Unschlarteit des Papstes zu desiniren? Den hochwürdigsten Erzbischöfen und Bischöfen ehrsurchtsvoll gewidmet." Es war dieselbe Barteischrift, die gleichzeitig in französischer, spanischer, englischer und in italienischer Sprache überallhin, auch in die Vereinigten Staaten und die englischen Colonien, anonym an die Vischöfe versandt wurde. Schrift und Versendung waren das Wert Dupanlaups<sup>2</sup>).

Unmittelbar vor dem Zusammentritt der Fuldaer Conferenz hatte dieser ruhelose Mann abermals eine Neise nach Deutschland angetreten. Es war ihm auch gelungen, den Erzbischof von Eöln noch zu treffen. Bischof Eberhard von Trier aber, den er gleichfalls in Cöln zu sehen gehofft hatte, war ausgedlieben. Bon hier reiste der Bischof von Orleans nach Coblenz, das durch die Abresse, welche eine Anzahl der Katholisen dieser Stadt an ihren Bischof gerichtet, bei den Gegnern der Infallibilität eine gewisse Besrühntheit erlangt hatte.

Dupanloups Freund, Graf Montalembert, hatte, obgleich tobtfrauf, unter dem 10. Juli an die Verfasser der Adresse ein emphatisches Zuftimmungsschreiben gerichtet.

<sup>1)</sup> Bgl. Pfülf, Hermann v. Mallindrodt, Die Geschichte seines Lebens, Freiburg 1892 S. 353 f.

<sup>2) &</sup>amp;gf. Yagrange l. c. III, 130 note; Manning The True Story of the Vatican Council, p. 70. Cecconi II, 480 f.

Es ist tein Zweisel, daß jetzt Dupanloup selbst mit dem Coblenzer Laienelement in Berührung trat <sup>1</sup>). Während die deutschen Bischöse in Fulda sich sammelten, reiste der Bischos von Orleans von hier nach Heim zu einer Zusammentunft mit Oöllinger. In diesem unglücklichen Gelehrten sah ganz Deutschland damals — ob mit Necht oder Unrecht — den Hauptverfasser einer der giftigsten und bösartigsten Streitschriften, welche se gegen die katholische Kirche geschrieben worden sind, des "Janus". Es kann daher nicht Wunder nehmen, wenn diese auffallende Reise des französischen Bischoss ernste Besorgniß und eine Art von Argwohn erweckte <sup>2</sup>).

An Ketteler hatte Dupanloup noch von La Chapelle bei Orleans aus, 21. August, ein Schreiben gerichtet:

"Monseigneur! Auf einer Bilgerreise, die ich demnächst nach Einsiedeln augutreten gedente, werde ich am 31. August Mainz berühren. Kann ich hoffen die Ehre zu haben, Sie dort zu treffen und um Ihre Gaststrundschaft bitten zu dürsen? Haben Sie doch die Güte, mir durch Ihren Setretär ein Wort zurückschreiben zu lassen, und genehmigen Sie den getreuen Ausdruck meiner ganz ergebensten Hochachtung.

+ Felix B. v. Orleans."

Allen Nachrichten zufolge hat jedoch eine solche Begegnung nicht stattsgesunden. Am bezeichneten Tage, dem 31. August, befand sich Ketteler auf der Reise nach Fulda, wo am Morgen des 1. September die Bischosse conserenz eröffnet wurde. Für diese Conserenz hatte er längst seine Vorsberathungen gepstogen und sich für alles gerüftet.

Seit Jahren pflegte er in allen wichtigen Fragen den Nath des ihm sehr congenialen, frommen und gelehrten Dr. Heinrich zu hören, von dessen Hand noch eine Reihe von Gutachten in Kettelers Nachlaß vorliegen. Das bedeutungsvollste unter allen ist jedenfalls dasjenige über die Stellungnahme und Anträge, welche Ketteler auf der Conferenz von Fulda zukommen würden 3). Dasselbe ist nicht nur besecht von echt fatholischem Sinu, sondern auch voll Weisheit und Umsicht. Ein Vergleich mit dem gedruckten Protocoll der Fuldaer Versammlung ergibt, daß Ketteler von den drei Handteilen des Gutachtens nur den ersten, der sich auf die Infallibilitätsfrage bezog, in den Verhandlungen verwerthet hat. Das Gutachten begann:

"Der Hauptzweck der diesjährigen Versammlung der Vischöfe in Fulda nurft doch offenbar möglichst gute Vorbereitung auf das allgemeine Concil sein. Nicht als ob die Vischöfe hier sie bindende Abmachungen seststellen sollten:

<sup>1)</sup> Bgl. Lagrange l. c. III, 131.

<sup>2)</sup> Mannard, Msgr. Dupanloup, p. 188.

<sup>3)</sup> Es ist gang von Dr. Heinrichs Hand geschrieben, und trägt ausdrücklich deffen Unterschrift; nirgends findet sich darin auch nur ein einziger Federstrich von Wettelers Sand.

denn das ist der Natur der Sache nach unmöglich und unstatthaft — aber doch so, daß sie sich über gewisse Hauptfragen, die vermuthlich auf dem Concil behandelt werden, klar machen.

Es dürfte daher in Inlda mit Anderem die Zeit nicht für dieses Eine Nothwendige verloren gehen und daher die früher (1867) bestimmten Referate

vorerst verschoben werden.

Darauf miißte von vornherein ein Antrag gestellt werden.

Trot allem wird auf dem Concil die Frage über die Unsehlbarkeit des Papstes in den Vordergrund treten. Freilich, wenn diese Frage gar nicht vorgelegt oder deren Entscheidung furzweg als inopportun abgelehnt würde, dann wäre Alles erledigt. Allein, wenn die Frage überhaupt vorgelegt wird, dann dürste ein Absehnen kurzer Hand sah fast ebenso unstatthaft sein, als ein Declariren kurzer Hand.

Es scheint daher nothwendig oder doch sehr wünschenswerth, daß die deutschen Bischöfe in dieser Frage über ihr Verhalten einig seien. Ich sage: über ihr Verhalten. Denn die Entscheidung, wie über die Sache, so auch über die Opportunität kann nur das Ergebniß der Verathungen in Rom selbst sein, und hier kann eine Verabredung nicht stattsinden, sondern jeder Vischof hat dann selbständig als Zeuge und als Richter sein Votum abzugeben. Aber bezüglich der Instruktion der Sache und ihrer Behandlung, meine ich, könnten und sollsten die Vischöfe auf zwei Dinge bestehen:

- 1. Daß die Frage, ob die Unsehlbarkeit des Papstes aus der Tradition vollständig bewiesen werden könne, aufs Gründlichste nach allen Anforderungen wissenschaftlicher Exitit untersucht werde, und daß hierbei die Gegner der Unsehlbarkeit vollständig zu Wort kommen. . . Freitich wird zulet nicht die gelehrte Untersuchung, sondern die sebendige vom hl. Geist geleitete Vehr Autorität auf dem Concil den Aussichtag geben. Aber die menschlichen Träger dieser Autorität sünd zur Untersuchung verpflichtet und könnten durch deren Ergebniß selbst sich zu einem Aussichtung der Entscheidung, dis noch gründticher Untersuchungen und Discussionen stattgefunden haben, veranslaßt sehen.
- 2. Das Zweite, worauf die Bifchöfe, wie ich bereits früher ausgeführt, bestehen follten, wäre, daß die Lehre vom infalliblen Haupte der Kirche im Zusammenhang mit der Gesammtlehre von der Kirche im Concil in einer Weise exponirt würde, daß nicht nur die Irrthümer verworsen und für fundige Theologen bezeichnet, sondern auch die Wahrheit für alle, die guten Willens sind, genügend verständlich und annehmbar dargestellt würde."

Dies waren genan die Gesichtspuntte, welche Ketteler bei der Conserenz gleich zu Anfang der 1. Sitzung zur Geltung brachte. Ein "Promemoria", welches das Protocoll erwähnt, und das im Beginn zur Mittheitung kam, ist allem Anscheine nach eben dieses von Dr. Heinrich entworfene Gutachten. Das Protocoll fügt bei:

"Hiermit wurde der Wunsch in Berbindung gebracht, eine gemeinsame Ausprache an die Natholifen Deutschlands zu richten, in der die das firchliche Gemeinteben bedrohenden Gesahren und die zur Abwehr und Beseitigung der-

selben zu ergreisenden Mittel zu erörtern seien, um zugleich die untengbar vorhandene Aufregung und Leidenschaftlichkeit zu beschwichtigen und die vielen Matholifen nothwendige Crientirung in Betreff der angeregten Frage über die Unsehlbarkeit zu geben."

Zu diesem gemeiniam zu erlassenden Hirtenichreiben hatte Ketteler bereits einen fertigen Entwurf mitgebracht, der gleichfalls vom Domdecan Dr. Heinrich herrührte. Aber es waren fürs Erste andere Momente seines Vortrages, welche die Ausmertsamfeit der Beriammlung auf sich zogen. Ketteler hatte sich nicht damit begnügt, den beiden von ihm ansgestellten Postulaten hinsichtlich des Insaltibilitäts Dogmas die aussührtiche Begründung beizusügen, welche Dr. Heinrich denielben gegeben hatte, sondern brachte zur Unterstützung und Verstärtung dieser Gründe auch ein Gutsachten zur Verleiung, welches Professor Franz Brentano, z. Zeit Lehrer der Philosophie an der Würzburger Hochschule, auf seine Aussorderung hin versaßt hatte.

"Der Biichof von Mainz," ichreibt Lord Acton", "hatte zu Fulda eine kleine Dentichrift, von einem Bürzburger Professor verfaßt, vorgeleien, welche die Anregung der Unschlbarkeitsfrage als unflug widerrieth, während gleichzeitig der Bischof seinem eigenen Glauben an das tünftige Dogma der Unschlbarkeit Ausdruck gab."

Diese Angabe Actons wird vollständig bestätigt durch das, was in Dr. Heinrichs Gutachten sich findet; denn durch seine Hände war Brentanos Denkschrift zunächst gegangen. Heinrich hatte darüber geschrieben:

- 1) Die Angaben über diesen Entwurf und dessen weitere Schickiale find lediglich Dr. Friedrichs Geschichte des Baticaniichen Concils (II, 174, 190—191) entnommen. Zwar bietet dieses Werf sehr schwache Bürgschaften für die Richtigkeit seiner Angaben. Allein für diesen Fall beruft sich Friedrich ausdrücklich auf die Erzählung Erzbischof v. Scheres und Wischof v. Hefeles, und die Angabe stimmt im Uebrigen zu den Berbältnissen. Aus Dr. Heinrichs Entwurf für die Fuldaer Berbandlungen selbst scheinen sich Andeutungen zu ergeben, daß er in Kettelers Auftrag noch ein anderes Schriftskied ausgesetzt hatte, das in Kettelers Nachlaß nicht mehr sich sindet, und dies war eben der Entwurf des Hirlarichens.
- 2) Tağ Brentano zur Abfassung von Ketteler aufgefordert war, vermag ich nicht durch Dokumente zu belegen, weiß es jedoch durch glaubwürzige mündliche Mittheilung. Ketteler war mit Brentanos ganzer Familie befreundet; andererseits ist es höchst unwahrscheinlich, daß Brentano (ein noch ziemlich iunger Mann) damals eine solche Denkschrift unausgesordert sollte aufgedrängt baben. Bernutblich ging die Anfforderung direkt nur von Dr. Heinrich aus, wenn auch mit Borwissen und vielkeicht auf Bunsch Kettelers.
- 3) Zur Geschichte des Baticanischen Concils, München 1871 S. 45; vgl. Friedrich 1. c. II, 175: "Endlich hatte Bischof Ketteler selbst eine Schrift des Profesior Brentano in Bürzburg zu der seinigen gemacht, welche die ganzliche Inopportunität einer Tefinition der Jusallibilität des Papsies den sich in Fulda versammelnden Bischöfen darthun sollte."

### 1. Borbereitungen zur allgemeinen Rirchenversammlung.

"Die hier beitiegende Abhandlung ist von einem jungen!), frommen und getehrten Theologen, in der Kirchengeschichte einem Schilter Böllingers. Sie ist ganz gewiß bona fide geschrieben und die Darstellung ist geeignet, einen Eindruck zu machen?). Sie soll aber nicht mehr beweisen als die Wichtigleit, den Traditionsbeweis über die Infallibilität des Papstes mit großer Sorgsalt und strenger Critik vor der Entscheidung zu untersuchen.

Denn was nich betrifft, so muß ich gestehen, daß ich bei diesen Argumentationen gegen die Unsehlbarkeit nicht ruhig bin. Wie täuschend sind oft gelehrte Argumentationen, mit welchem Schein der Wahrheit konnten die Eusebianer gesehrte Abhandlungen gegen das Spoodstos, und jedenfalls gegen die Opportunität seiner Definirung schreiben? Auf mich machen zu Gunsten der Unsehlbarkeit einige sehr einsache Argumente einen großen Eindruck."

Nun hatte Heinrich unter 5 Nunmern seine Gründe geordnet, welche schlossen mit einer grellen Zeichnung des Standpunktes, auf welchem das "Janus"-Buch, seine Verfasser und Gläubigen bereits standen, und der Consequenzen, die sich aus demselben ergaben.

Diese von Dr. Heinrich im Auftrag Kettelers fixirte Auffassung hielt der Bischof in seiner Darlegung vor den versammelten Bischösen in der ersten Sitzung (1. September) auch wirklich aufrecht, und nur aus dem Juhalt der Argumente Heinrichs wird erklärlich, weßhalb Hejele gegen Kettelers Vortrag sich äußerte, und wie das Protocoll der Berathung unmittelbar fortsahren kann:

"Bon anderer Seite [Hefele] wurde darauf hingewiesen, daß es verwirrend und sowohl die Charitas als Beritas beeinträchtigend sei, diese Frage vom Standpunkt der bloßen theologischen Parteibenennung zu behandeln — (Heinrich hatte nachdrücklich darauf hingewiesen, wer denn seit Jahrhunderten die Gegner und wer die Vertheidiger der Insallibilität ge wesen seien) — sie müsse vielniche in ihrer ganzen obsectiven Wichtigkeit ins Auge gesaßt werden. Daher sei als wesentliches Moment hinzuzuziehen

<sup>1)</sup> Diefes Wort ift nachträglich ausgetilgt.

<sup>2)</sup> Dr. Heinrich trat, wenigstens schon mit Beginn des Jahres 1870, mit Entschiedenheit für die Definirung der Infallibilität ein, und führte über dieselbe auch mit seinem Bischof eine lebhafte Correspondenz. In Bezug auf sein Promemoria für die Bersammlung in Fulda schreibt er am Christischimmetsahrtstage 1870: "Ich habe stets, sowohl wegen der überwiegenden Antoritäten, als aus innern Gründen die Insallibilität des Papstes vertheidigt. Einen Gedanten, daß sie destarirt werden solle, hatte ich nie, und, weit entsernt, daß ich, als die Frage prastisch wurde, zu den Enthusiasten gehörte, die für diese Testaration agitirten, bin ich, wie Bischösliche Gnaden wissen, fast irr und schwankend geworden. Es machte damals das von Töllinger ausgestellte, aber von Brentano mir mit Mäßigung und Markeit vorgetragene (Gegensbeweissschlen auf mich einen Eindruch, der sich erst verlor, als ich dieses System näher tennen sernte. In meiner damaligen Gemilthsversassung schrieb ich meine Bemerstungen, die ich Ihnen gab."

die Frage nach der Opportunität einer solchen Dogmatisirung. Ganz verschieden [d. h. davon unabhängig] sei die weitere Hinweisung auf die Nothwendigkeit einer gemeinsamen Ansprache."

Es fam nun zu einer sehr bewegten Erörterung. Manche Bischöfe waren schon mit den beiden Postulaten Kettelers nicht einverstanden, indem sie geltend machten, daß dieselben wesentlich ösumenischer Natur seien, daß solche Erörterungen zu Inconvenienzen führen könnten, und der Competenz einer solchen bischösslichen Borberathung sich entziehen müßten. Für Ketteler war es nicht schwer, auf diese Einwürse eine Antwort zu sinden. Allein, seitdem Hesele die Frage der Opportunität so scharf in den Bordergrund gestellt und auf die Majorität der Bischöse großen Eindruck hervorgebracht hatte, erschienen Kettelers Postulate vorläusig überslüssig. Denn wenn man sich entschließen wollte, die Berhandlung über die Infallibilitätsfrage als "nicht opportun" von voruherein abzuweisen, bedurfte es auch seiner weiteren Normen über die Art, in welcher Berhandlungen über die Desinirung der Jufallibilität geführt werden sollten.

Die Debatte endete damit, daß Hefele beauftragt wurde, in einer der nächsten Sitzungen die Frage der Opportunität in einem eigenen Vortrage zu behandeln, und dis dahin blieben die weiteren Erörterungen über die Infallibilitätsfrage ausgesetzt. Nur daß durch die Verlesung der Dentschrift Cardinal Schwarzenbergs für die Patres kuturi Concilii osecumenici, welche am Nachmittag des gleichen ersten Tages noch stattshatte, die Stimmung, welche gegen die Opportunität einer Desinition sich zu bilden begann, noch verstärft wurde.

In der Nachmittagsstitung des 2. September hielt dann Hefele seinen Bortrag. Er erörterte die Frage über die Opportunität der etwaigen dogmatischen Definirung der päpstlichen Unschlbarkeit "nach ihrer positiven und negativen Seite: ob die Gegenwart wichtige und zureichende Gründe zu dieser Dogmatissirung darbiete, oder ob es der Zustand der Gegenwart vielmehr wünschenswerth erscheinen lasse, daß eine solche Desinirung nicht ersfolge." Er kam zu dem Resultat:

"Die in ihren Grundprincipien so sehr angeseindete kathol. Kirche bedürse vor allem der Einheit und des einmilthigen Jusanmenwirkens, um ihr hohes Ziel versolgen und erreichen zu können. Da nun im Bolksbewußtsein das Berständniß und die Würdigung dieser ohnehin schwierig zu sormulirenden Definirung noch nicht allgemein zu wurzeln scheine, da notorisch die sog, gebildeten Katholiken in eine unleugdar aufgeregte und mißtrauische Stimmung sich versetzt fühlten, und da vorausssichtlich die Sündsluth der Verdächtigungen gegen die Kirche, sowie das Mißtrauen der Regierungen gegen die kath. Kirche durch die etwaige Definirung dieses Dogmas sich noch mehren werde: so erscheine es angemessen, hierauf Nücksicht zu nehmen und die Opportunität nicht anzuerkennen."

## 1. Borbereitungen gur allgemeinen Rirchenversammlung.

Auf diese Gründe war vieles zu erwidern, und es wurde auch vieles dagegen eingewendet, aber unter dem mitwirfenden Druck der gesammten Zeitumstände und der in Deutschland allgemein gewordenen siederhaften Erregung trug Hese auf allen Punkten den Sieg davon. Es wurde deschlossen, daß in dem gemeinsamen Hirtenschen der Bischöse an die Gtäubigen der Infallibilitätsfrage gar nicht Erwähnung geschehen solle, dagegen sollten aber "in einer separaten, durch eine Commission zu entwersenden und dann zum weitern Bortrag zu bringenden Eingabe an Se. Heiligkeit die erörterten Bedeusen gegen die Opportunität der fraglichen Desinirung, soweit sie für das katholische Deutschland in Betracht zu ziehen sei, zur weiteren Erwägung und Prüfung gebracht werden".

Dieses Schreiben wurde sogleich entworfen und erhielt in der Morgensstung des 4. September die Zustimmung von 14 der anwesenden Bischöfe. Umr fünf Stimmen hatten sich von ihnen gesondert. Ketteler, der 3 Tage zuvor seinen sesten Glauben an die Unsehlbarteit vor allen Bischöfen seierslich ertlärt hatte, unterschrieb an 5. Stelle. Noch am gleichen Tage ging das Schreiben auf die Post, um als Sache von großer Dringlichseit mit aller Eile nach Kom expedirt zu werden.

In der gleichen Morgenfitzung des 4. September brachte Ketteler auch den Entwurf des gemeinsam zu erlassenden Hirtenbrieses zur Verstesung. Derselbe wurde einer Commission zur weitern Prüfung und Medaction überwiesen; sie bestand aus Förster, Eberhard und Hesele. Der ganze Abschultt, welcher sich auf die Infallibilität bezog, wurde gestrichen; nach Hesele-Friedrich hätte dies etwa die Häste von Dr. Heinrichs ursprüngslichem Entwurse ausgemacht. Hingegen wurde ein Satz eingeschaltet, auf welchen nachher die Feinde des Concils triumphirend hinwiesen?): "Dagegen tönnen wir uns nicht verbergen, daß auf der andern Seite selbst von warmen und treuen Gliedern der Kirche Besorgnisse gehegt werden, welche geeignef sind, das Vertrauen abzuschwächen."

In der 10. Sitzung am Vormittag des 6. September wurde der revidirte Entwurf nochmals verlesen und von allen angenommen und einsmüthig unterschrieben 3).

Ketteler war somit, soweit es die Jusallibilitätsfrage anging, im Laufe der Verhandlungen in eine andere Stellung hineingedrängt worden als er vorgesehen und ursprünglich beabsichtigt hatte. Seine firchlich entschiedene

<sup>1)</sup> Der Bortlaut in Collectio Lacensis VII, 1196 a.

<sup>2)</sup> Bgl. "Allgem. Zeitung" 1869 Nr. 268 S. 4133; Friedrich 1. c. II, 191.

<sup>3)</sup> Collectio Lac. VII, 1191 ss.; vgl. Allgem. Zeitung 1869 Nr. 323 B. C. 1972: "Tas Pastoralichreiben, zu welchem Domfapitular Heinrich aus Mainz den Entwurf vorlegte, der aber dann wichtige Bereicherungen erfuhr, unterzeichenten alle . . . . ."

Gesinnung war dabei unverändert geblieben. Bei der großen Debatte vom 2. September legt ihm sein Gegner Friedrich 1) auf die ungerechtfertigten Besorgnisse eines Mitbischofs hin die Worte in den Mund: "Nur Gallicaner und Döllingerianer könnten bezweifeln, daß das Concil wohlthätig wirken werde."

Die Borberathungen für das Concil beschränften sich in Fulda feineswegs auf die Fragen betreffend der Infallibilität. War es doch nicht einmal sicher, ob die Infallibilität überhaupt zur conciliaren Berhandlung fommen werde. Vielmehr war schon in der Nachmittagssitzung des 1. September der Antrag gemacht worden, die deutschen Bischöfe follten in einer besonderen Dentschrift die Bunkte zusammenstellen, "welche sich auf Grund der firchlichen Berhältniffe und Buftande Deutschlands zur Berhandlung empfehlen dürften". Man beschloß, den Stoff hierzu jetzt in Kulda zu erörtern, ein Mitalied der Bersammlung mit der Redaction zu betrauen, durch welches dann der Wortlaut den in Rom anwesenden Bischöfen zur Vollziehung unterbreitet und in Rom zum Druck befördert werden follte 2). Bur Bufammenftellung ber biesfälligen Bunkte murbe für jett eine Commiffion von 3 Bischöfen ernannt. Die Namen berselben find zwar nicht tundgegeben worden, aber unter den zusammengestellten Bunkten selbst machen an erster Stelle Rettelers Lieblingsgedanken sich bemerkbar: Die Vita Communis der Bischöfe mit den Domcapiteln, die Freiheit der Bischofsmahlen, Priefter-Exercitien und Regelung des Hausstandes der Geistlichen.

Die Tage vom Schluß der Fuldaer Conferenz bis zur Abreise zum Concil waren für Ketteler noch eine bewegte Zeit. Es galt den Abschied von der Diöcese für underechendare Frist, und diesmal wurde der Abschied schwer. Am 11. September nahm der Bischof nochmals in Kleinzimmern die Gelübde der Fosephs-Brüder entgegen, 9. October bei den Schulschwestern in Finthen, 28. October bei den Englischen Fräntein in Mainz, 21. November bei den Frauen vom Guten Hirten. Am 7. October spendete er zu Haßloch die hl. Firmung, am 10. October seierte er zu Dieburg die Eröffnung des Convictes, am 30. und 31. ertheilte er in Mainz die heiligen Weihen. Um die Mitte November erschien der Hirtenbrief vom 12. desselben Monats zum Abschied an die Diöcese. Es hieß darin 3):

"Nicht die Wiffenschaft, die Weisheit, die Lebensersahrung dieser vielen hundert Bischöse ist der Grund unserer Zuversicht, sondern die volle Gewisheit, daß wenn sie alle menschlichen natürlichen Mittel, um das Wahre und Nechte

<sup>1)</sup> l. c. II, 191.

<sup>2)</sup> So gripah es aud 8. Fan. 1870. Egl. Collectio Lac. VII, 873 s. Quaedam désideria S. Concilio Occumenico Vaticano proponenda.

<sup>3)</sup> S. 11-14.

#### 1. Borbereitungen zur allgemeinen Rirchenversammlung.

zu finden, durch die "forgfältigste Priifung", durch die "angestrengteste Mühe", erschöpft haben, dann die ewige Weisheit in übernatürlicher und wunderbarer Weise ihre Beschtüffe auf das hinteiten wird, was diese selbst in ihren ewigen Rathschlüffen als das für das Menschengeschlecht Gute und Heilfame exfennt.

Damit seht ihr aber auch wiederum, wie überaus nichtig und armselig alle jene Besürchtungen sind, welche jest öffentliche Blätter und gelehrte und ungelehrte Leute über das Concil ausstprechen. Sie kommen theils vom Unsglauben . . . . oder sie kommen von Schwachglänbigen, die in dem Maße schwach sind im Glauben an die Kraft Gottes in der Kirche, an das Licht, das vom Hinnel kommt, . . . wie sie start sind im Bertrauen auf ihre eigene Einsicht, die doch wie alle menschtiche Einsücht so beschränft und hinsfällig ift. . . .

Db und welche dogmatischen Entscheidungen das nächste Concil treffen wird, ob namentlich die Unsehlbarkeit des Papstes in Glaubenssachen und ihr Umfang zur Verhandlung sommen wird, das können wir nicht wissen, das wird wieder hauptsächtich von der Leitung der göttlichen Vorsehung abhängen. . . .

Wenn das kommende Concil über Glaubenswahrheiten eine Entscheidung geben wird, so könnt ihr versichert sein, daß es dazu durch die Zeitverhältenisse zur Reinerhaltung der Lehre Jesu hingedrängt worden ist, und daß vor allem in dieser Entscheidung das Haupt und die Glieder des apostolischen Lehrsörpers, der Papit und die Bischöse, in unaustwelcher Einheit . . übereinstimmen. . .

Darum haben wir alle Ursache, mit Zuversicht, mit Vertrauen, mit großer geistiger Freude dieser Versammlung entgegenzugehen . . . . Lasset euch durch alle die vielen Weimungen, Gerüchte, Urtheile, die euch von der Welt her zukommen, in euerem Vertrauen nicht im mindesten beieren . . . Wie die nächste Zeit verlausen wird, können wir nicht wissen. Db das Concil . . . ohne äußere Störung verlausen wird, wann ich wieder zu euch zurücksonne, alles das liegt in der Hand Gottes. Nur das steht fest: ein allgemeines Concil wird, nachdem es einmal ausgeschrieben ist, abgehalten werden, und es wird überaus reiche, überaus glückliche Früchte sier die Zukunst der Welt tragen . . . ."

Unter dem 16. November wurde die definitive Ernennung des Dombecaus Dr. Heinrich als Generalvicar, welches Amtes derjelbe bisher nur provisorisch verwaltet hatte, officiell befannt gegeben, und nun war alles zur Abreise vorbereitet. Bom 17. -19. November hielt der Bischof im Dome zum Abschied noch 3 Predigten über das Concil. In der Stizze zur ersten derselben notirt er:

"In einigen Tagen werde ich abreifen. In einem Hirtenbriefe habe ich von meiner lieben Diöcese Abschied genommen. Aber auch an Euch persöntich möchte ich einige Abschiedsworte richten. Dazu habe ich vielerlei Beran-laffung:

a. Pangere Trennung von End; defthalb ichon Bedürfnig meines herzens.

- b. Dann das hohe Biel diefer Neife, welches Euch alle fo nahe angeht.
- c. Dann die Bewegung, Mißdentung selbst der Hirtenbrief der Bischofe von Julda ist mißdeutet worden! damit Euch nichts beunruhige in der heiligsten Frende.

"Ich fnüpfe meine Worte an die des Papftes in dem Schreiben vom 3. Inti 1868, wodurch er der Welt die Abhaltung des Concils verfiindete. Sie sind gang geeignet, uns den Zweck des Concils flar zu machen, den Ungrund aller Mißdeutungen zu zeigen und unfere Seelen mit heitiger Frende zu erfüllen."

In Anschlusse an die Worte des Papstes erörterte dann der Bischof die Aufgabe der Allgemeinen Concilien überhaupt und im besondern die Fragen, wann solche zusammenberusen werden, wer daran Theil zu nehmen habe, wie und was zur Berathung fomme.

In der dritten Predigt besprach Ketteler insbesondere das Schreiben des Papstes an die Protestanten, und snüpfte daran einige Bitten an seine Mainzer, die sich zusammensaßten in dem Wunsche, sie möchten durch eifriges Gebet und steißigen Empfang der hl. Sacramente die Arbeiten des Concils unterstützen 1). Unter dem 23. November 2) gab der Generalviear Dr. Heinrich der Geistlichkeit der Diöcese zu wissen, daß an diesem Tage, Dienstag, Vormittags 10 Uhr, der Bischof seine Keise zum Concil angestreten habe, und ordnete das Kirchengebet für eine glückliche Reise an.

# 2. Beim Baticanischen Concil.

Samftag, den 27. November, in der Frühe zwischen 8 und 9 Uhr traf Bischof v. Ketteler in Begleitung seines Neffen, des Grasen Max v. Galen, und seines Secretärs Dr. Raich in der Hauptstadt der Christenheit ein. Unterwegs hatte er bei den Heiligthümern des hl. Antonius zu Padua furze Rast gemacht und mit dem Wege zu seinem ernsten Reiseziel eine kleine Pilgersahrt nach Loreto verbunden. Freitag Morgen hatte er mit großer innerer Tröstung im heiligen Hause das Meßopfer dargebracht.

Die ersten Eindrücke von Rom waren freundlich. "Mit unserem Quartier sind wir wohl zufrieden," meldete der Secretär schon Tags nachsher in die Heimath. Ketteler selbst fonnte dies 19. December nur bestätigen:

<sup>1)</sup> Im gleichen Sinne brachte das Novemberheft des "Natholit" (1869 II 638) einen furzen Aufruf an alle Katholifen Deutschlands unter der Aufschrift: "Bor dem Concil."

<sup>2)</sup> Bon bemfelben Datum ift das tendenziös verdächtigende Referat über Kettesfert fir ber "Allgem. Zeitung" (Nr. 329 B. S. 5064).

"Bir wohnen hier im Germanicum sehr angenehm und abgesehen von etwas kalten Zimmern ist sehr gut für uns gesorgt. Die Ordnung im Hause ist wahrhaft vollkommen und die jungen Leute machen mir den allerbesten Einsdruck. Wenn alle Priester so erzogen würden, dann wäre der Welt geholsen. Wan kann teine frendigeren, bescheideneren, lieberen jungen Leute sehen. Hente habe ich ihnen allen wieder die Communion ertheilt, was mir immer wahre derzensstrende ist wegen der frommen Haltung der Allumnen. Ich betrachte es als eine ganz besonders gnädige Fügung Gottes in meinem Leben, daß ich in diesem friedlichen, ruhigen Hause ein Zeit lang zubringen kann."

Auch das römische Bolt erwarb sich wieder nach wie vor des Bischofs besonderes Bohlgefallen. Ein damals in Rom anwesender Deutscher notirt zum 27. Februar 1870: "Auf dominica Quinquagesima im Collegium Germanicum gespeist. Ich saß neben dem Bischof von Mainz. Er lobte die Moralität des römischen Bolkes. Er sei mehrmals um 9 Uhr sos klends über die Straßen gegangen, habe nie etwas bemerkt, was dem strengsten Austande zuwider sei." Einige Monate später sand Ketteler Beranlassung, diesen seinen Eindruck von Rom auch öffentlich zu schildern 1):

"Es ift nicht möglich, sich eine friedlichere, ruhigere Bevölferung zu benken. Alle die großen Teste dis zu den herrlichen Beleuchtungen, dei welchen ein großer Theil der Bevölferung dis tief in die Nacht auf den Straßen verssammelt blieb, verliesen in einer Trdnung, in einer Wohlanständigkeit, in einer Ruhe, von der man außerhald Roms, wie ich mit aller Wahrheit sagen kann, keinen Begriff hat. Bei einer dieser großartigen Beleuchtungen hatte man fitr uns Bischöfe eine erhöhte Tribiine aufgeschlagen. Ich war dort anwesend. Der Platz war vielleicht mit hundertaussend Menschen angestüllt, nud ich habe nicht ein Geschreit, nicht ein rohes Wort, nicht eine Unart gesehen oder gehört. So war es aber immer. Ich din seizt viermal in Rom gewesen. Ich habe bei diesem viermaligen Ausenthalt sast vierwal in Rom gewesen. Ich habe bei diesem viermaligen Ausenthalt sast vierwal in Rom gewesen. Ich habe bei diesem viermaligen Ausenthalt sast vierwal in Konn gewesen. Ich habe bei diesem viermaligen Ausenthalt sast vierwal in Rom gewesen. Ich habe bei diesem viermaligen Ausenthalt sast vierwal in Konn gewesen. Ich habe bei diesem viermaligen Ausenthalt sast vierwal in Konn gewesen.

Noch anderes Erfreuliche trat hinzu, wie der Bischof gleich aufangs seiner Schwester schwester ichreibt:

"Eine sehr angenehme Beigabe zu unserm diesmaligen Aufenthalt ist Enwesenheit so vieler lieben Befannten nebst den jungen Lenten aus unsern Familien. Ihre Zahl wird ja wohl noch im Laufe des Winters recht wachsen."

Ketteler hatte viel Vergnügen am Verkehr mit diesen jungen Männern aus dem westfälischen und rheinischen Adel und liebte es, auf seinen Spaziers gängen sich von ihnen begleiten zu lassen. Es blied dann jedoch gewöhnlich nicht bei interessanten und belehrenden Gesprächen. Wenn man einmal im Freien war, wurde auf ein Wort des Bischofs der Rosenstanz herausges

<sup>1)</sup> Die Gewaltthat gegen den Beiligen Bater, Maing 1870 G. 11.

zogen zum stillen Gebet. Im Februar kam zu Kettelers "unbeschreiblicher Freude" sein Bruder Wilberich für einige Zeit nach Kom; als eine andere "große Freude" erwähnt er in seinen Briefen "den Ausenthalt der lieben Geschwister Galen". Des nähern Umgangs mit Ketteler während dieser Zeit gedachten später noch mit Vergnügen der als Geschichtschreiber bekannte Graf Maxime de la Rocheterie, der um die römische Archäologie verbiente Graf Desbassfauns de Richemont und Graf Revertera von Wien.

Eine angenehme Erinnerung blieb es Ketteler für die ganze Folgezeit, hier in Nom dem österreichischen Episcopate näher gefommen zu sein. Nach einem furzen Ausenthalt in Salzburg schreibt er noch 10. November 1876 an seine Schwester: "Bei der Consecration des Erzbischofs von Salzburg habe ich mit großer Frende so viele alte Bekannte unter den österreichischen Bischösen wiedergesehen, mit denen ich in Nom Monate lang zusammen war. Ich bin mit ihnen sehr befreundet und sie waren voll Herzlichkeit gegen mich."

Namentlich bezeigte der Secretär des Concils, Fürstbischof Fester, Ketteler in späterer Zeit wiederholt seine Hochachtung. Im Briese an Bischof Rudigier von Linz 16. Februar 1875 1) erinnert Ketteler selbst an "unser Zusammensein in Kom"; ihm hinwieder ruft 18. Juli 1875 der Fürstbischof von Gurf "die heißen Tage der ersten Hälfte des Jahres 1870 in Rom" ins Gedächtniß, wo er von Ketteler "manche Beweise freundlichen Wohlwolleus" erhalten habe. Auch der Cardinal-Primas Erzbischof Simor von Gran und der Erzabt von Martinsberg dei Kaab nahmen später noch Gelegenheit, Ketteler ihre besondere Verehrung zu beweisen.

Solche fleine Freuden famen indeß gar nicht in Betracht gegenüber den großartigen Eindrücken, welche Rom in jenen Tagen für das Auge des gläubigen Katholiken bot. "Der Andlick der in ihren Hirten versammelten tatholischen Welt," schreidt Ketteler an seine Schwester, "ift undeschreiblich rührend und ergreifend." "Es ist faum auszusprechen, wie außerordentlich, wie wunderbar der Aufenthalt in diesem Augenblick hier ist. Man ist wirklich zu klein dafür und muß sein Herz erst nach und nach weiter dafür machen. Könnte ich Dir einmal eine solche Sitzung zeigen, wo die katholische Welt in ihren Bischösen versammelt ist und durch ihren Mund redet!"

Im gleichen Sinne heißt es im Briefe Kettelers an den Fürsten Hohenlohe-Waldenburg noch am 9. Februar 1870: "Es würde mich sehr gesreut haben, Dich, verehrter Freund, mit so vielen andern Landsleuten bei Gelegenheit dieses großen Ereignisses hier in Rom zu sinden. Alle treuen Kinder der Kirche, welche kommen können, sollten es nicht versämmen. Sie werden unauslöschliche, erhabene Eindrücke für das ganze Leben empfangen."

<sup>1)</sup> Meindt, Leben und Wirken des Bifchofs Frang Joseph Andigier, II, 208.

Ueberdies hatte Dr. Naich schon 28. November in die Heimath melben können: "Die Frage über die Unfehlbarkeit des Papstes wird erst später zur Verhandlung kommen." Das Schema über die Kirche, in welchem diese Frage berührt werden mußte, stand unter den Berathungsgegenständen erst an zweiter Stelle, und in diesem Schema war von der Infallibilität nicht die Rede. Ja, es war von Seite des Papstes noch nicht einnal ein Vesichluß gesaßt, ob die Infallibilitätsfrage dem Concil vorgelegt werden sollte oder nicht.

Die ersten Tage waren natürlich mit Besuchen, Begrüßungen und Briefschreiben ausgefüllt. Sonntag, den 5. December predigte der Bischof in der Kirche des deutschen National-Hospizes der Anima; am gleichen Abend hielt er im Casino der deutschen Soldaten an die Landsleute im päpstlichen Heere eine begeisternde Ansprache über "den großen Beruf, als Soldat für den Papst zu kämpfen".

Die Predigt dieses Tages in der Anima kennzeichnet vollständig den Standpunkt, welchen Ketteler beim Beginne des Concils einnahm, den des wahren katholischen Bischoss, des treuen und sestgländigen Sohnes der Kirche. Sie hat damals einiges Aussichen erregt und verdient in der That Beachtung. Auschließend an den Text (Matth. 11, 3) "Bist du es, der da kommen soll, oder sollen wir einen andern erwarten?" nahm er zum Gegenstand seiner Betrachtung das am Borabend seiner Eröffnung stehende Concil. Die vorliegende doppelte Stizze läßt den Gedankengang klar versolgen.

"Um 4. December 1563 wurde das letzte öcumenische Concil beschlossen. Seitdem sind 300 Jahre verstrichen voll der gewaltigsten Kämpfe. Seitdem ist alles verändert, außer der Seele mit ihren Bedürsniffen, ihrer Sehnsucht, ihrem Suchen nach Wahrheit und Glück, und ber hl. Kirche, die auf jenen Fessen gegründet ift, welchen die Pforten der Hölle nicht überwältigen können.

In wenigen Tagen findet nun die Eröffnung einer neuen allgemeinen Synode statt, jener ehrwürdigen Bersammlung, welche zu allen Zeiten. . . . Wir sollen hier Augenzeugen sein. Schon sind aus allen Theilen der Welt die Hirten der Rirche dazu eingetroffen.

Bor diesem Ereigniß muffen alle andern Gedanken zurücktreten; auch wir wollen ihm unsere Betrachtung zuwenden. Ich werde destalb die Frage beantworten: Mit welchen Wedanken, Empfindungen, Entschlüffen soll ein trenes Kind der Kirche der Eröffnung des Concils beiwohnen?

I. Bor allem muß ein treues Kind der Kirche Gott aus dem Grunde der Seele danken, daß er durch seine liebevolle Vorsehung die Abhaltung eines Concils möglich gemacht hat, daß er Alles so geleitet hat, daß die Eröffnung stattsindet. Das ist ein Wert Gottes, so handgreislich wie die sichtbaren Werte Gottes (in der äußern Natur). Welche Schwierigkeiten sich der Albhaltung eines Concils entgegenstellen können, sehen wir an der Judictionsbulle vom 22. Juni 1542, mit welcher Paul III. das Concil nach Trient berief."

<sup>1)</sup> So das Zeugniß Erzbischof Cardoni's am 13. Dez. 1869 bei Friedrich, Tageb. 29.

An der Hand der Geschichte schildert nun der Bischof die Schwierigsteiten, welche gegen die Abhaltung des Concils von Trient sich aufthürmten, sowohl vor der Berufung, wie während der 20 Jahre bis zu dessen Abschluß. Damit vergleicht er das nun bevorstehende Concil: "Es schien uoch vor wenigen Jahren absolut numöglich; tein Mensch dachte daran" . . . . Er schließt: "Das ist die Hand Gottes, die Wirfung der Vorsehung. Inferi non praevaledunt. Also Dant, innigsten Dant! Das Concil ist ein Besweis, wie Gott seine Kirche beschützt."

"II. Zweitens foll ein treues Mind feiner Rirche diesem Ereigniß mit großer Freude und unbedingtem Bertrauen entgegensehen.

Eine mertwürdige Erscheinung hat uns Tentschland geboten. Tas Bolk ift voll Frende, voll Nührung, voll Berständniß. Tas ist wohl erklärlich. Die Glieder eines Leibes haben durch das gemeinschaftliche Leben stets Berständniß für einander. . . So das Bolk.

Auf der andern Seite ein kleiner Haufen, fast nur aus Professoren. Kein freudiges Wort, kein Dank, keine Rührung; nur Furcht, nur Berdacht, nur Mißtrauen. D. Sogar die feindlichsten Blätter in Deutschland werden erwählt für (Kundgebung) dieser Gesinnung. Gine Anklage der Kirche vor ihren ärgsten Feinden!

Ich selbst habe dies erfahren. Aritik meines Buches?. Erst da merkte ich, was im Zuge sei. Diese Bewegung wird immer stärker bis heute.

Woher biefe Berichiedenheit zwischen Bolf und Professoren? Woher biefe Befürchtungen? Woher biefes Mistrauen?

Aus einem rein natürlichen Ursprung. Alles was Menschen thun, kann Bebenken erregen. Im Concil wirken Menschen. Wenn wir nur sie im Ange haben, können wir vielleicht Bedenken haben. Aber nach unserem Glauben wirken dort nicht nur Menschen, sondern Gott. Nach unserem Glauben gibt die Entscheidung nicht Menschengeist, sondern Gottes Geist. Wer das nicht glaubt, — kein Katholik. Wer aber das glaubt, kann kein Bedenken haben. Also Grund: Mangel an Glauben is Grund: Ho du uth, Wistramen auf die Kirche aus Vertrauen auf eigene Weisheit, das Umgekehrte von dem Ausspruche Pauls III<sup>3</sup>). Sie: diksidere Dei misericordiae, und: sidere sich felbst.

Fern sei diese Gesinnung von treuen Kindern der Kirche!

III. Soll nun ein gutes Kind der Kirche sich vorbereiten. Wie? Antwort aus 2 Documenten: 1. In der zweiten Sigung des Tridentimuns (7. Januar 1546) ein Deeret au "omnes et singulos Christi fideles

<sup>1)</sup> In der ersten Bleistift-Stizze: "Dagegen einige, namentlich Professoren, voll Mißtrauen. Wie rasend oft die Neden — meine Erfahrung — seitdem angefündigt, nur Mißtrauen, Berbächtigung."

<sup>2)</sup> Er meint wohl: "Das allgemeine Concil und feine Bedentung für unfere Zeit."

<sup>3)</sup> Ketteler hatte vorher bei einer Stelle der Berufungsbulle des Trienter Concils verweilt und von Paul III. erzählt: "Da endlich habe er, von aller menschlichen hilfe verlassen, den Entschluß gesaßt magis Dei elementiae und misericordiae sidere als suae imbeeillitati dissidere, und so habe er (das Concil) berusen."

in civitate Tridentina." 2. Erffärung des Ausschreibens des Papites (Bius IX.) über den Jubiläums-Ablaß:

a) Gebet ; b) Lentsamfeit.

Werfen wir jum Schluß einen Blief auf die Ergebniffe. Das also ist verlaugt: erftens Dank — [zweitens] Vertrauen — [brittens] geistliche, fromme Gesinnung . . .

Fragen wir mit den Jüngern: tu es qui venturus es? Die Worte voll Liebe . . . Als Jünger in Liebe fragen! Wer kann helfen? Tu es qui? Er wird helfen, der liebe Heiland. Uns [ist das Concil] die Zeit Gottes mitten im Sturme."

So natürlich eine solche Auffassung der Dinge in Rettelers Mund lautete, und fo fehr fie feiner gangen bisherigen Haltung entsprach, jo erregte fie doch in Rom bei den Fremden wie bei den Ginheimischen ein gewisses Erstaunen. Der Pariser "Univers" berichtete über diese Prebigt mit bem Ausbruck ber Ueberraschung: "Der am meiften als "liberal" gepriesene unter ben Fulbaer Bijchöfen habe fich in folden Worten ausgebrückt, daß er hinfichtlich seines Glaubens an die Unschlbarkeit keinen Zweifel laffe" 1). Es fam dieje Ueberraschung von den Gerüchten und dem Argwohn, welche den deutschen Bijdbofen und insbesondere Retteler nach Rom vorausgegangen waren. Es ift bies fehr erregten Zeiten eigen, daß Difftrauen leicht erweckt und daß auf geringe Anzeichen bin dem Argwohn Raum gegeben werbe. Burde ein ungerechtes Difftrauen gegen Rom und gegen bas Oberhaupt ber Kirche und seine Rathgeber bamals von vielen Deutschen genährt, jo hatte durch eine unglückliche Wechselwirfung auch in Rom ein gewiffes Miftrauen gegen die Deutschen überhaupt Plat gegriffen 2). Geit einem Jahre hatte gerade die deutsche Presse, und nicht nur judische ober protestantische Blätter allein, in der unwürdigsten Weise den hl. Stuhl beschimpft und verdächtigt. Es war nicht beim Kampf wider die Unfehlbarfeit geblieben, sondern der Primat und die gesammte Berfaffung der Rirche war mit der allergiftigsten Feindseligfeit angegriffen worden.

Nun verlautete plöglich, Aufang September 1869, beim hl. Later, daß Dupanloup, dessen rastlose Agitation man in Rom wohl tannte, bei den dentschen Bischösen umherreise. Einige Tage später traf der Brief von Fulda ein, in welchem 14 dentsche Bischöse den Papst abmahnten, die Frage der Unsehlbarkeit auf dem Concil verhandeln zu lassen. Der Eindruck wurde noch verstärtt durch die Berichte des Apostolischen Nuntins in München über den Verlauf und die Ergebnisse der Fuldaer Versammlung.

<sup>1)</sup> The Vatican Counc. p. 15; Friedrich, Geschichte des Latifanischen Concils III, 161.

<sup>2)</sup> Lehrreich find hier die Aufzeichnungen des Fürstbischofs Zwerger, welcher gleich aufangs von der "schiefen Stellung der Mehrzahl der deutschen Bischöfe" spricht und sie gemeinhin als "Gallicaner" bezeichnet, obgleich er sonst vorurtheilstos und unabhängig urtheilt. Bgl. Fr. v. Der, Fürstbischof J. B. Zwerger E. 232.

Abermals wenige Tage später erschien in Paris das Buch Migr. Marcts, des Vischofs von Sura, dessen ausgesprochener Zweck angesichts des eben zum Zusammentritt sich auschickenden Concils die Bekämpfung der Unsehlbarkeit war. Die Widmung desselben war datirt vom 8. September. Fast zur gleichen Zeit trat der Hirchrief der Fuldaer Vischöfe an die Oeffentlichteit. Derselbe war sehr schön und würdig gehalten und mahnte ausdrücklich zu Gehorsam und Unterwerfung gegen das kommende Concil, aber eben weil alles im Entwurf unterdrückt worden war, was auf die breunende Frage des Augenblicks sich bezogen hatte, blieb der übrige Theil der Missbentung ausgesetzt. Diese Missbentung ersolgte denn auch sogleich. Unter dem 25. September 1869 schrieb die "Allgemeine Zeitung" Nr. 268 über diese Hirtenschen:

"Den deutschen Katholifen die Berficherung zu geben, daß wenigstens die Bifchöfe deutscher Zunge den beabsichtigten Lehrsätzen nicht zustimmen werden, ift die Abficht und bildet den Sauptinhalt des Raftoralschreibens. Die Bischöfe verpfänden feierlich ihr Wort vor der gangen Nation, daß fie auf bem Concil für folgende drei Grundfate einstehen merben : Erstens "wird das Concil feine neuen und feine andern Grundfape aufstellen als diejenigent, welche euch allen (deutschen Ratholifen) durch den Glauben und das Gewiffen in das Berg geschrieben find." Zweitens: "Rie und nimmer wird und fann ein allgemeines Concil eine neue Lehre aussprechen, welche in der hl. Schrift oder in der apostolischen Ueberlieferung nicht enthalten ift." Drittens: wird nur "die alte uripriingliche Wahrheit in flares Licht gestellt" werden. Das ift nun allerdings fehr beruhigend . . . Demnach ift uns in den Worten des bischöflichen Schreibens mit aller wiinschenswerthen Bestimmtheit das Bersprechen gegeben, daß, foweit die Stimmen der deutschen Rirchenhäupter reichen, dem tatholifden Theil der deutschen Ration das Joch der neuen Glaubensartifel nicht wird aufgelegt werden."

Die Bischöfe in Fulda hatten es als ersten Grundsatz zu Anfang ihrer Berathungen ausgesprochen, daß sie den Verhandlungen und Entschiungen des allgemeinen Concils in irgendetwas vorzugreisen weder das Recht noch den Billen hätten. Noch weit mehr sag es ihnen fern, in solch heimstücksischer und gehässiger Weise, wie es hier ihnen instinuirt wurde, eine etwaige fünstige Glaubensentscheidung von vormherein in den Angen der Gläubigen zu verdächtigen und herabzusezen. Sie hatten einsach und ehrlich die katholischen Grundsätze über die Entscheidungen der allgemeinen Concilien in Erinnerung gebracht. Allein die Missentung und Verdächtigung fand Voden nicht nur bei den Feinden der Kirche, sondern zum Theil auch im sirchlichen Lager selbst. Dies um so mehr, als 11. November auch der Hirchlichen Lager selbst. Dies um so mehr, als 11. November auch der Hirchlichen Lager selbst. Dies um so mehr, als 11. November auch der Hirchlichen Enger selbst. Dies um so mehr, als 11. November auch der Girchologische Lehre von der Unsehlbarkeit, die aller Voraussicht nach dem Concil zur Entscheidung vorgelegt werden mußte, und ein noch heftigerer auf alle zene Kreise innerhalb der Kirche, welche zene Lehre versochten und

beren endgiltige Erffärung durch das firchliche Schreiben nicht für geboten hielten 1). Dabei war allerdings dieses bischöfliche Schreiben nicht frei von solchen rhetorischen Kunftgriffen, deren man fälschlich den Fuldaer Hirtenbrief geziehen.

Aber noch Schlimmeres fam nach. Das Schreiben ber Bischöfe aus Fulda an den Papst war als ein ganz vertrauliches im strengsten Geheimniß abgefaßt und versendet, und seiner Natur nach auch in Rom als ein streng vertrauliches und geheimes betrachtet worden. Da machte die damals in vorderster Reihe wider Kirche und Papstthum fämpfende "Allgemeine Zeitung" am 19. November die weiteste Dessentlichkeit mit demselben befannt:

"Bon brei Seiten her, von den Prälaten Ungarns, Böhmens und Deutschlands sind warnende Schreiben unmittelbar an den Papst ergangen, worin der dringendste Wunsch ausgesprochen war, daß das Concil nicht zu einem Beschluß über die päpstliche Unsehlbarfeit und zu Decreten über die staatstirchtichen Materien im Sinne des Syllabus gedrängt werden möge. Welche Aufnahme in Rom diese Schreiben gefunden haben, ist leicht zu errathen, wenn man weiß, daß schon der anfänglich im Auszug übersetze und Pius IX. vorgelegte Fuldaer Hirtenbrief bei demselben großes Bestemben erregte. Man hält es num in Rom für politisch, das Ginlausen dieser Abmahnungsschreiben in Abrede zu stellen . . .

In Julda foll es übrigens mit dem Zuftandefommen des Abmahnungsfcbreibens nicht fo glatt abgegangen fein. Das Paftoralschreiben . . . unterzeichneten alle . . . aber bas andere geheime, an ben Papit gerichtete Schreiben fonnte nicht umgedeutet werden und, wenn es fich auch auf die Bervorhebung befchränfte, wie unzeitgemäß die Teftstellung neuer Glaubensfäte, vor allem das Dogma der Unfehlbarfeit fei, fo waren die Jefuitenfreunde unter den Bischöfen gerade vom Gegentheil überzengt. . . . In ihrem geheimen Schreiben haben die transalpinischen Bischöfe bloß aus Opportunitätsgründen sich gegen die beabsichtigten Dogmatifirungen erklärt . . . Um wie viel beffer wäre es, wenn diefe Pralaten furz und entschieden erklärten - was die deutschen Bifchofe allerdings schon in ihrem Paytoralfchreiben, aber freilich nur im allgemeinen und ohne Hinweifung auf die Infallibilitäts Hupothese gethan haben : "Es fehlt diefer Lehre an allen zu einem firchlichen Glaubensfate erforderlichen Bedingungen . . . " Gine folde Saltung ware ungleich wurdiger für die Bifchofe, und ihre Stellung würde badurch um vieles fester und unaugreifbarer."

Diese Mittheilung der concilsseindlichen Zeitung erregte ein ungeheueres Aufsehen. Die für den Papst verletzende Indiscretion konnte nur von einem der Bischöfe ausgegangen sein 2), und erschien in der Erregung jener Tage

<sup>1)</sup> Dupanloup versandte biefes Baftoralichreiben an die Bischöfe der verschiedensten ganber.

<sup>2)</sup> Das Gebeinniß war so forgfältig behütet worden, daß die Bijchöfe glaubten, nur durch eine Berletning des Briefgebeinnisses die Beröffentlichung erklären zu können. Der Bruch des Geheinnisses war jedoch ausgegangen von Bischof Heinrich von Passau, der nicht persönlich, sondern durch Stellvertreter an der Conferenz von

als ein nicht ganz würdiges Partei-Manöver. Unwistfürlich wurde diese Kundgebung in Zusammenhang gebracht mit den Schriften Marets und Dupanloups, und so schien es, als ob zwischen deutschen und französischen Prälaten eine geheime Verbindung sich gebildet habe, um dem kommenden allgemeinen Concil im voraus bestimmte Wege anzuweisen und andere zu verschließen. Durch Gerüchte und Agitationen wurde dieser Eindruck noch vermehrt, und nur schwer gesang es, demselben entgegenzutreten.

Als Ketteler am 22. December endlich Andienz beim Hl. Bater erstangen fonnte, machte Pius IX. aus seinem Befremden über das, was er gehört hatte, kein Hehl. Ketteler seinerseits sprach sich über alles mit der größten Offenheit aus.

In dem Entwurf einer Rede, welche Ketteler um eben jene Zeit an die versammelten Bischöfe zu halten gedachte, erwähnt er eine Neußerung, die bei dieser Unterredung gesallen: "Als ich meine Andienz deim H. Vater hatte, habe ich ihm gesagt, daß ich ihn als sichtbaren Stellvertreter dessen ehre, der von sich gesagt hat: ego veritas — und daß ich es deßhalb für meine höchste Pflicht ansehe, ihm gegenüber wahr zu sein. Die Wahrheit fann man nur durch Wahrheit ehren." Pins IX. zeigte sich durch die von Ketteler gegebenen Auftsärungen beruhigt. So nahm der Bischof trostreiche Erinnerungen an den Verlauf dieser Unterredung mit, und eine Correspondenz aus Kom noch vom gleichen Tage meldete dem "Mainzer Fournal"):

"Hente hatte der hochwirdigste Herr Bischof v. Ketteler eine Privataudienz beim H. Bater. Es ist dies eine Auszeichnung, die Pius IX. bei seinen so mannigsaltigen Arbeiten und Sorgen nur Denjenigen kann zu Theil werden lassen, die hierauf durch große Verdienste einen Auspruch haben. Denn wollte er dieselbe Auszeichnung allen hier anwesenden Bischöfen gewähren, so hätte er sitr Monate nichts Auderes zu thun, als Privataudienzen zu ertheiten. Der Empfang, den der Bischof von Mainz beim Papste sand, war ein besonders freundlicher und herzlicher. Der ht. Bater lud den Bischof ein, sich niederzulassen. Die Audienz währte mehr als eine halbe Stunde."

Ein Ketteler wohlgefinnter und gut unterrichteter Zeuge notirte bamals in Rom zum 23. Dec.: "Dupanloup hatte in den ersten Tagen an den

Fulda Theil genommen hatte. Diefer hatte es für Pflicht erachtet, dem Bayerifchen Cultusminister von allem Mittheilung zu machen, und der Minister fand es für gut, das bischöfliche Geheimniß in die Zeitung zu laneiren. Ketteler hat später den Bischof von Passau direct darüber befragt, blieb aber nach dem zweiten Briefe ohne Antwort.

<sup>1) &</sup>quot;Mainzer Journal" 1869 Rr. 301. Als Ketteler fpäter bethenerte (die Minorität auf dem Concil S. 10), daß er seine "Ansichten über die Opportunität der zu treffenden Entscheidung und über die erwünschten Modalitäten derselben" dem Papst wie den Bischösen der Kirche mit der größten Entschiedunchteit ausgesprochen habe (Bgl. Friedrich, Geschichte des Batikan. Concils III, 226 sf.; Tagebuch [30. Dez.] S. 48.), dachte er wohl vorzüglich an diese erste Audienz.

Mainzer 11 geschrieben, er werde ihm zu einer bestimmten Stunde einen Besiuch machen. Der Mainzer war absichtlich ausgegangen, hatte aber [bann] Dupanlonp besucht, den er auch nicht zu Hause gesunden. Der Mainzer bestreitet, daß er vor der Abreise von Dupanlonp besucht worden sei. Die Hauptschuld wird nun dem Passaner beigelegt, der der Bayerischen Regierung Kenntnis vom Memorandum gegeben." Jum 18. Januar 1870 trägt derselbe Gewährsmann nach: "Der Herr von Mainz behauptet, und ohne Zweisel mit Necht, daß er mit Dupanlonp in keiner Beziehung stehe."

Sinen Tag nur nach Kettelers Audienz, den 23. December 1869, schied in den Bergen Savoyens der zum ersten Präsidenten des Concils ernannte Cardinal Reisach aus dem Leben. Während des Sommers durch Uebersanstrengung erfrantt, hatte er im October sich gezwungen geschen, in den Bergen Norditatiens Heilung zu suchen. Gerade an seine Person hatten sich viele Hosstungen für einen glücklichen Verlauf des Concils geknüpft. Sein Tod war ein Greignis von großer Tragweite für das Concil im Ganzen, besonders aber sier den in mehrere Richtungen gespaltenen deutschen Episcopat, und am meisten vielleicht sür Ketteler, bei dem Reisachs Wort so schwer in die Wagschale siel.

Seit Jahren hatte dem apostolischen Bischof von Mainz der Gedanke an ein allgemeines Concil vorgeschwebt, wie ein schöner Traum. Seitdem es angekündigt war, erfüllte ihn darüber eine hohe Freude. Er hoffte von einer solchen Bersanmlung große, unmittelbar eingreisende practische Maßeregeln zur Besreinug der Kirche von lästigen Fesseln, zur Hebung des Priesterstandes, Aneiserung der katholischen Wisselnschaft, Erleichterung des conciliaren Lebens für Diöcesen und Kirchenprovinzen, und selbst zur Unterstützung der arbeitenden Classen. Schon 1861 hatte er in diesem Sinn einen vollständigen Resormplan entworfen, Anfangs 1867 eine Keihe practischer Vorschläge dem Apostolischen Anntius in München unterbreitet, im September 1869 in Fulda die gleichen Wünsche wieder zur Geltung gesbracht.

Er hatte sich bei der Abreise die Punkte notirt, um welche es ihm bei seinem diesmatigen längern Romansenthalte hauptsächlich zu thun war; nur 2 derselden bezogen sich direct auf das Concil. Sie lauteten: 1) Bischofse wahlen; Entscheidung der betreffenden Fragen in Preußen und der oberrheinischen Kirchenprovinz; 2) Resorm der Anima; 3) Decret über die Kirche: 4, Militärbischof; 5. Seminar: Plan der Vorlesungen, Spiritual; 6) Ablässe für den Berein der heiligen Familie; 7) Resorm.

<sup>1)</sup> Diese Art der Bezeichnung, dem Sprachgebrauch sateinischer Concilsberichte nachgebildet (Moguntinus), bezweckt nur möglichste Kürze, und soll in keiner Weise etwas Geringschätziges ausbrücken.

Hinsichtlich des gewünschten Decretes über die Kirche hatte er sich bereits seine Gedanken zurecht gelegt und 6 Hauptirrthümer schriftlich zusammengestellt, welche er in demselben befämpft sehen wollte. Er wünschte vor allem ein lautes mächtiges Zeugniß für Christus als Haupt der Kirche, als A und  $\Omega$  der Welt, der aber nicht wahrhaft zu sinden außer der katholischen Kirche.

Bischof Retteler fonnte fich jedoch bald überzeugen, daß auf einer Bersammlung von 700 Bischöfen die Bünsche und Anschauungen des einzelnen nicht so leicht sich Bahn brechen und die Erörterungen nicht in so einfachem Geleise sich bewegen, wie bei einer Zusammenkunft von 20 befreundeten deutschen Bischöfen in Julda. Hier in Rom waren die verschiedensten Länder der Erde durch ihre Oberhirten vertreten, die gange Manniafaltigfeit der Bedürfnisse wie der Anschauungen mußte sich fundgeben, und jeder einzeine Bischof hatte das Recht, seine Meinungen und Rathschläge geltend zu machen und Gehör zu verlangen. Bei einer folch großen Bahl von Concilsvätern bedurfte es schon einiger Zeit, bis die Formalien geordnet, waren und die Berhandlungen allmählich in Fluß fommen konnten. Die Congregatio Prosynodalis (Borbereitungs: Situng) in der Sixtinischen Capelle am 2. December, die feierliche Eröffnung in der Concilsanla in St. Beter am 8. December und die drei erften General-Congregationen, welchen allen Ketteler beigewohnt, waren noch hingegangen mit Bahlen zu den verschiebenen Ausschüffen, Berkündigung von Decreten und practischen Anordnungen. Geschäftsordnungsfragen u. dgl. Für Rettelers energisches Temperament mochte dies eine Geduldsprobe bedeuten, doch erfannte er selbst die vorliegende Nothwendigfeit. "Bett," schreibt er 19. December 1869 an seine Schwester, "sind die Vorbereitungen, welche bei folden Versammlungen immer den eigentlichen Verhandlungen vorhergeben muffen, im vollen Gang. Sobald biese Formalien vorüber sind, wird man gewiß die Verhandlungen fo viel möglich beeilen."

Mit der IV. General-Congregation am 28. December 1869 begannen die Concissberathungen selbst. Den Berathungsgegenstand bildete die Borstage zu dem I. dogmatischen Decret über den Glauben, welches sast das ganze Gebiet der Dogmatis umfaßte und die Lehrstücke besonders hervorhob, welche sür die Bedürsnisse der gegenwärtigen Zeit eine Einschärfung erheischten. Bis zum 10. Januar 1870 währte diese Berathung, nur unterbrochen durch die zweite öffentliche Sitzung, in welcher die versammelten Bäter nach dem Borbilde des Tridentinischen Concils seierlich das Glaubensbekenntuiß beschworen. Einhundertundfünsundreißig Bischöse hatten in dieser Berhandlung ihr Wort vernehmen sassen, und es war mit der ganzen Würde und dem ganzen Freimuth gesprochen worden, der einer solchen Bersammlung geziemte. Die Borsage ging zuleht mit den Aenderungsvorschlägen und

Bunfchen der Concilsväter zu nochmaliger Umarbeitung an die für die Glaubensfragen gewählte Deputation zurud.

Nach jedem Glaubensdecret follte, wie es einft auf dem Concil von Trient gehalten worden war, ein anderes in Bezug auf firchliche Disciplin zur Verhandlung fommen. Hier lag das Gebiet, welchem Rettelers Interesse sich vorwiegend zuneigte. Kaum hatte am 14. Januar die Berathung über die Vorlage hinsichtlich der "Bischöfe und Synoden" ihren Anfang genommen, als auch Retteler zum Wort sich melbete. Er sprach am 21. Januar 1870, als der erste in der XIII. General-Congregation, und, wie damals der Brief eines unverbächtigen Zeugen meldete 1), "recht ernst und freimuthig". Ueber Bünsche hinsichtlich des Cardinalcollegiums, der Residenz der Bischöfe und der Bifitation der Diocesen hatten andere Kirchenfürsten vor ihm gefprochen, was ihm nothwendig schien; er begnügte sich damit, ihren Meußerungen sich einfach anzuschließen. Dagegen verweilte er länger bei Gegenständen, die ihn schon so viel beschäftigt hatten, der Freiheit der Bischofswahlen vom Ginfluß der Regierungen, der angemeffeneren Gircumscription ber Bisthumer, dem rechtlichen Berhaltniß der Bischöfe gegenüber den Domcapiteln, der einfachen und apostolischen Lebensweise der Bischöfe, der Rathfamteit ihres gemeinsamen Lebens mit dem Capitel, der Abhaltung von Brovincials und Diöcesansmoden u. s. w. Es waren im Ganzen 8 Hauptpunfte, welche er im Decret ausbrücklicher berücksichtigt wünschte, als dies im vorgelegten Schema der Fall war. Ueberdies nahm aber der bischöfliche Redner diese Gelegenheit mahr, einer Rlage fich öffentlich anzuschließen, welche in der 12. Sitzung am 19. Januar Erzbischof Darbon von Baris erhoben hatte. Die beiden Kirchenfürsten beschwerten sich darüber, daß nicht vom Beginn der Berathungen an den Bischöfen ein Ueberblick geboten worden sei über die Gesammtheit der Gegenstände, welche im Verlaufe des Concils gur Berhandlung fommen follten, um fo die relative Bedeutsamteit ber einzelnen Vorlagen richtiger abschätzen zu können. Das, worauf es Retteler bei dieser seiner Rede hauptsächlich ankam, war und blieb jedoch die freie und gewiffenhafte Handhabung der Bijchofswahlen.

"Ich habe unter anderem darauf hingewiesen," schreibt er selbst einige Tage später über seine Rede, "von welch' hoher Bedeutung die Frage der Bischofswahlen sei, da, wenn nicht den Kirchen gute Hirten vorgeseht werden, alle andern Heilmittel vergebens zur Anwendung kommen. Ich habe deshalb verlangt, es möchte in dem uns beschäftigenden Schema allen und jeden, welche bei einer solchen Wahl mitzuwirfen haben, mit nachdrücklichen Worten eingeschäft werden, sowohl der hohe Ernst der Sache wie die Größe des Verzgebens, dessen diesenigen sich schuldig machen, welche in diesen Hintes unchlässig oder in schlechtem Sinne aussiben."

<sup>1)</sup> bei Friedrich, Geschichte III, 455.

Mit diesen mündlichen Darlegungen vor den versammelten Bätern noch nicht zufrieden, reichte Ketteler am 9. Februar 1870 noch einen besondern schriftlichen Antrag in dieser Sache ein 1).

Auch einem noch wichtigern Antrage, welcher schon einen Monat früher, ben 8. Januar, der für Prüfung solcher Vorschläge bestimmten Deputation übergeben worden war ), stand Ketteler nahe. Es waren die Wünsche und Vorschläge der deutschen Bischöse, über welche man in Fulda eingehend sich besprochen hatte. An der Spitze standen, ganz nach Kettelers zbee, die Mittel zur Heiligung und Hebung des geistlichen Standes, die Bürgschaften sir die Lauterseit priesterlichen Wandels und der Hinweis auf Hauptgebiete des priesterlichen Wirtens: die Schule und die Armenpssege. An letzter Stelle wurde verlangt, daß die alten sirchlichen Verbote wider die geheimen Gesellschaften vom Concil in seiersicher Weise möchten erneuert und befrästigt werden. Zugleich wurde Kettelers Deutschrift über das Verhalten der Kirche gegen die geheimen Gesellschaften gemäß dem Fuldaer Veschluß in lateiznischer Uebersetzung gedruckt beigelegt, und zwar in so vielen Exemplaren, daß sie an alle Väter des Concils vertheilt werden sonnte 3).

Wenn Ketteler nach seiner ersten Nede im Concil drei volle Monate verstreichen ließ, ehe er in der Aula von St. Peter wieder das Wort nahm, so sehlte es ihm deßhalb nicht an Gelegenheit, sich in dieser Zeit um die Kirche und das Concil wahre und bleibende Verdienste zu erwerben.

"In Betreff der dogmatischen Erklärung des unsehlbaren Vehrantes des Oberhauptes der Kirche," schrieb man gegen Ende Januar aus Rom <sup>4</sup>), "sind die Geister allerdings noch immer gespannt. Aber es ist eine viel größere Ruhe eingetreten, nachdem die verschiedenen Postulate <sup>5</sup>) unterzeichnet und an die betreffende Commission eingereicht waren. Um so größer und allgemeiner ist aber die Indignation über den Bertranensmißbrauch, ohne welchen die Berössentlichung einiger Actenstücke in der "Allgemeinen Zeitung" und zu erklären ist <sup>6</sup>). Das ist wahrlich sein gutes Zeugniß sir dentsche Treue und Ehrlichseit. Weniger auffällig ist die diabolische Berbissenheit, mit welcher kirchenseinbliche Blätter über das Concil reserven. Wir sind das bereits gewohnt. . . Wit solcher Berachtung ist wohl kann se iber den katholischen Episcopat gesprochen worden, wie es in den "Concilsbriesen" der "Allgemeinen Zeitung" geschicht, einem Organe, das früher immerhin einen gewissen von Wäßigung zu beobachten pflegte."

<sup>1)</sup> Collect. Lac. VII, 883 d.

<sup>2) 1.</sup> c. 873 b.

<sup>3)</sup> Rur die Exemplare für den Papst und die Präsidenten des Concils wurden sosort vertheilt, die übrigen mit Zustimmung Kettelers in der Secretaria Concilii hinterlegt, dis der Gegenstand zur Berhandlung kommen würde. Die Unterbrechung des Concils ließ dies jedoch nicht mehr zu.

<sup>4)</sup> Ratholif 1870 II, 368.

<sup>5)</sup> Antrage und Bunfche der Bifchofe aus ben verschiedenen gandern.

<sup>6)</sup> Ueber die Berhandlungen des Concils war Stillschweigen auferlegt.

Dieser Bericht, aus Kettelers nächster Umgebung hervorgegangen, spiegelte treu dessen Stimmung und Beurtheilung wieder. Gin haßerfüllter Apostat, der als Begleiter eines Bischofs in Rom auwesend, schon damals in feindlichstem Sinne seine Aufzeichnungen machte, schreibt darüber in der seinen Parteischriften eigenen ehnischen Beise am 3. Fannar 1870):

"Bischof Ketteler ist über die Artifel der "Allgemeinen Zeitung" beinahe in Tobsucht gesallen. Bei jeder Gelegenheit brüllt er dagegen. Gestern in einem zahlreich besinchten Salon schrie er plöglich: "die deutschen Blätter sind so gemein, so tügenhaft, daß man sie nicht mehr lesen kann. Am allermeisten müffen aber die Artifel der "Allgemeinen Zeitung" mit ihrem Lügengewebe indigniren."

Dazu kam jetzt, daß dieselbe "Allgemeine Zeitung" (Nr. 21) unter dem 19. Januar eine neue Erstärung Töllingers veröffentlichte unter der Aufschrift: "Sinige Worte über die Unsehlbarfeitsadresse", in welcher dieser die Lehre vom unsehlbaren Lehrante des Papstes in der leidenschaftlichsten Weise bekämpfte. Kurze Zeit nachher brachte das gleiche Blatt einen Brief vom 27. Januar zum Abdruck, in welchem Döllinger das von der Stadt München wegen seines untirchlichen Auftretens ihm zugedachte Chrendürgerzecht ablehnte. In diesem Brief sprach der abtrünnige Gelehrte sich über die Gründe aus, welche ihn zu seiner Erstärung veranlaßt hätten:

"Ich habe den fraglichen Artifel veröffentlicht, weil ich mich als öffentslicher Vehrer, als Senior der theologischen Brosefforen Deutschlands . . . dazu berufen glandte. Ich habe es gethan in dem beruhigenden Bewußtsein, mit der großen Mehrheit der deutschen Bischöfe . . . im Wesen der Frage einig zu sein, und in dem Drange, das was ich einst als Vehrer der Kirche empfangen, was ich 47 Jahre lang als solcher vorgetragen, nun am Abend meines Vebens in einem Moment drohender Verdunkelung oder Verunstaltung offen zu bekennen. Endtich auch — warum soll ich es nicht sagen? — in der Hoffnung, daß mein Wort . . . selbst dort, wo gegenwärtig über die ganze Jutunft der Kirche entschieden werden soll, noch bevor die Würfel gefallen sind, vielleicht doch einige Beachtung sinden werde."

Was firchenfeinblich und was schwachgläubig in Deutschland war, jauchzte auf diese Erklärungen hin Döllinger zu. Bon allen Seiten, namentsich aus Projessorentreisen gelangten an diesen die überschwänglichsten Zustimmungsadressen. Der Münchener Projessor stieg mit einem Male zu einem Ansehen in Deutschland, wie er es nie zuwor beiessen, und selbst wohlgesinnte Katholisen hielt die Erinnerung an Döllingers einstige Berdienste und Leistungen wie in einer Art von Bann gesesset. Ketteler aber, wiewohl selbst einst Schüler und Berehrer Döllingers, glaubte zu diesem anmaßenden und untatholischen Auftreten eines privaten Gelehrten und zu dieser hämischen Verdächtigung des deutschen Episcopates nicht schweigen zu

<sup>1)</sup> Friedrich, Tagebuch, S. 60.

bürfen. Gben sehrieb ihm von Mainz aus unter dem 5. Februar Dombechant Heinrich: "Böllinger und der ganze Anhang des deutschen Professorenthums fährt mit vollen Segeln entweder der Häreste oder der Blamage zu. Es sind immer dieselben alten Leute. Doch liegen Gesahren darin, und es wäre sehon gut, wenn die Bischöfe rasch einen Riegel vorschöben, damit niemand weiter verführt werde."

Hier begegneten sich die Gedanken Dr. Heinrichs vollständig mit denen seines Bischofs. Wohl noch bevor dieser Heinrichs umfangreiche Zusendung erhalten hatte, unter dem 8. Februar, sandte er an den "Katholik" in Mainz 1) eine öffentliche Erklärung, in welcher er sich dagegen verwahrt, mit den von Döllinger ausgesprochenen Joeen etwas gemein zu haben. Vielmehr bestehe zwischen ihnen gerade "im Wesen der Fragen, welche uns setzt beschäftigen", ein "tieser Gegensat". Und nun begann er das ganze bisherige Verhalten des ungläcklichen Mannes in der Concilssfrage für jeden undesangenen Katholisen in das rechte Licht zu setzen, um jeder Tänschung ein Ende zu machen:

"Herr Stiftspropst v. Döllinger ist öffentlich als Gesinnungsgenosse ber Berfasser jener bekannten, unter dem Namen Janus erschienenen Schmähfchrift gegen die Kirche bezeichnet worden und er hat disher sich noch nicht veranlaßt gesehen, zu erklären, daß er als treuer Sohn der katholischen Kirche die Gesinnung, welche den Janus eingegeben hat, nicht theilt. Der Janus ist aber nicht nur gegen die Unsehlbarkeit des Papstes, sondern gegen der Prinat selbst gerichtet, gegen diese große göttliche Institution in der Kirche, welcher wir in der Einheit so recht eigentlich den Sieg der Kirche über alle Gegner durch alle Jahrhunderte verdanken. Er ist zugleich ein Gewede zahlsosser durch alle Jahrhunderte verdanken. Er ist zugleich ein Gewede zahlsosser Entstellungen der Thatsacken der Geschichte, dem vielleicht an innerer Unwahrhaftigkeit nur die Lettres provinciales von Pascal an die Seite gestellt werden können. Herr Stiftspropst v. Döllinger hat aber . . . . . . . den Zusammenhang mit den Versassern des Janus bisher noch nicht abgelehnt. . . . .

An "drohende Verdunkelungen und Verunstaltungen der Lehre der Kirche" durch Aussprüche einer allgemeinen Kirchenversammlung kann der nicht glauben, welcher die Ueberzeugung hat, daß der Geift der Wahrheit in übernatürticher Weife diefer Versammlung beisteht.

In wie weit daher auch auf mich der Schein fallen könnte, als gehörte ich zu jenen, die "im Wesen" der Fragen, welche jest im Vordergrunde stehen, mit Herrn Stiftspropst v. Döllinger einverstanden seien, muß ich auf das Entschiedenste protestiren. Ich din nur mit dem Völlinger einverstanden, der einst seine Schüler in seinen Vorlesungen mit Liebe und Begeisterung gegen die Kirche und den apostolischen Stuhl erfüllte; ich habe aber nichts mit dem Völlinger zu thun, den jest die Feinde der Kirche und des apostolischen Stuhles mit Ehren überhäusen."

<sup>1) 1870</sup> I, 252

Der Eindruck, welchen diese entschlossene Erklärung hervorbrachte, war ein so einschlagender, daß die Agitatoren der Jamuspartei in Rom es für gerathen hielten, durch Erdichtung einer Fabel denselben abzuschwächen.

"Nachdem ich," erzählt Ketteler selbst, "meine Erklärung gegen Dr. v. Döllinger bereits abgeschieft hatte, hielt ich es dem Geiste freundschaftlicher Besprechungen, welcher unter uns herrscht, entsprechend, hiervon in der Conserenz (der dentschen und östere. Bischöse) ganz vorübergehend eine Mittheilung zu machen. Ich that dies mit wenigen Worten, ohne irgend einen Antrag zu stellen oder auch nur eine Berhandlung anregen zu wollen. Gine solche fand auch gar nicht statt und es wurden nur einige vertrautiche furze Neußerungen gemacht. In kurzen Worten sprachen einige, ohne Widerspruch zu sinden, ihre entschiedene Misstiligung der Erklärung Dr. v. Völltinger's aus, während von anderer Seite die Meinung geltend gemacht wurde, daß wohl nur einzelne Bischöse besonderer Berhältnisse wegen Beranlassung hätten, öffentlich dagegen auszutreten. Damit war die überaus kurze Besprechung zu Ende."

Die "Allgemeine Zeitung" (Nr. 46) vom 15. Februar hatte bagegen ichon ein Telegramm aus Rom vom 13. besselben Monats, welches ganz anderes zu berichten wußte. "Zwei rheinische Kirchensürsten" (Ketteler und Melchers) hätten in der Versammlung der Vischensürsten" (Ketteler und Melchers) hätten in der Versammlung der Vischensürsten. Dagegen seien aber Hefele, Eberhard, Förster u. a. mit Entschiedenheit aufgetreten und hätten Völlinger in Schutz genommen, welcher "abgesehen von einzelnen Argumenten im Wesen der Frage die Ansicht der meisten deutschen Vischöse vertrete." Mit "entschiedener Lossagung vom Standpunft bloßer Jnopportunität" sei dann der Glande an die Infalsibilität als gegen die Lehre der Kirche selbst verstoßend bezeichnet worden. Der Antrag der beiden Kirchensürsten sei denn auch fläglich verworfen worden.

\* Retteler holte wider dieses Lügengewebe sofort zum fräftigen Schlage aus. Unter dem 19. Februar veröffentlichte er eine zweite Erflärung, diesmal im "Mainzer Journal" (Nr. 45) wider die Unwahrheiten der "Allge-

meinen Beitung":

"Dieses Telegranun," schreibt er, "welches ganz den Charafter der "Römischen Briefe über das Concil" in der "Allgem. Zeitung" an sich trägt, bietet mir eine erwänsichte Gelegenheit, an einem Falle, über den ich die genausste Auskunft geben kann, die systematische Unredlichkeit dieser Correspondenz den deutschen Vesern vor Augen zu stellen."

Nachdem er dann den wahren Hergang erzählt und den erfundenen Bericht den Thatsachen gegenübergestellt hat, fährt der Bischof fort:

"Welche unbeschreibliche Unredlichkeit, die unbesangensten Gespräche, die hier unter uns vorkommen, in ein solches System voll Lug und Trug zu bringen und sie mit lauter Erdichtungen zu illustriren! Aber ganz so sind auch die in dersetben Zeitung veröffentlichten "Könuschen Briese" über das Concil. Hier ist einzelner Frethum, sondern ein System, wo täglich allerlei

Nachrichten ausgehorcht werben, um sie dann nach der vorgeschriebenen Tendenz zum Betrug am deutschen Publikum zu benutzen. Und wie unwürdig ist die Art, wie sich dieser Berichterkatter in den Besitz seiner Nachrichten setzt! Daß ein Bischof ihm von sotchen Borgängen, wie sie jenes Telegranum bespricht und die zur Unkenntlichkeit entstellt, Mittheilung macht, ist nicht zu denken, da volles gegenseitiges Bertrauen und die brüderlichste Gesinnung uns versindet. Es kann also nur irgend ein trenloser Aushorcher sein, der verstrauensvolke Mittheilungen ablauert, um sie dann zu verdrehen, zu entstellen, nach Belieben hinzuzussigen und sie so zuzubereiten sier den Effect, welchen diese unwahren Darstellungen in Deutschland machen sollen."

Die "Allgemeine Zeitung" hatte sich bei Gelegenheit einer Berichtigung über Nachrichten vom Concil erst zwei Tage zuvor, den 17. Februar, gerühmt: "Wir glauben bemerken zu dürsen, daß die Berichtigungen, welche die Nachrichten der "Allgemeinen Zeitung" aus Rom erfahren, bis jest nicht den Mittheilungen in den "Kömischen Briesen vom Concil" gegolten haben, daß diese vielmehr unwiderlegt stehen geblieben sind."

Nur einen Tag bevor das "Mainzer Fournal" die letzte Erklärung Kettelers zum Abdruck bringen konnte, am 22. Februar, hatte der XXI. der "Römischen Briefe vom Concil" in der "Allgem. Zeitung" (Nr. 53), wie Ketteler sich ausdrückt, "die erdichteten Thatsachen jenes Telegramms wiederholt, weiter ausgeführt und durch neue Erdichtungen ergänzt," von Kettelers Berichtigung vom 19. Februar aber zog sie vor, keinerlei Notiz zu nehmen. Dies veranlaßte jetzt Ketteler, gegen solche instematisch betriebene Fälschung der Wahrheit nicht mehr blos mit einer Erklärung in einem vereinzelten katholischen Organ, sondern mit einer besondern Broschüre vor ganz Deutschland in die Schranken zu treten.).

"Dieser Nachweis an einem so handgreiflichen Falle," schreibt er unter bem Datum des 5. März 1870, "schien mir um so nothwendiger, da auf der einen Seite die Redaction der "Allg. Ztg." dem Publifum gegenüber in sehr gestissentlicher Weise den Schein zu verbreiten sucht, als ob ihre Correspondenzen von Kom durchaus objectiv und thatsächlich seien, und da auf der anderen Seite auch diese römischen Correspondenzen der "Allg. Ztg." eine ganz andere Bedeutung als die gewöhnlichen Zeitungsberichte haben. Die "Allg. Ztg." ist offenbar in diesem Augenblick nicht blos das Organ jenes sreimanrerischen Asterliberatismus, welcher voll Haß und Ungerechtigfeit gegen die katholische Kirche, sede specifisch katholische Anschaumg mit großer Unduldsamfeit verhöhnt, . . . sondern sie ist auch das Organ jener katholischen Priester, die innerhalb der Kirche das Princip der vollen Unabhängigsteit der Wissenschaft von der von Gott gesetzten Autorität der Kirche, also ein absolut unkatholisches und dem ganzen Begriffe und Wesen der Kirche

<sup>1)</sup> Die Unwahrheiten der Römischen Briefe vom Concil in der Allgemeinen Zeistung, Maing 1870.

widersprechendes Princip auf ihre Fahne geschrieben haben. . . . Wer die Bewegung in der Presse in diesem Augenblicke richtig beurtheisen will, darf nicht vergessen, daß alle Gegner der Kirche und alle der katholischen Kirche seindlichen Negierungen in derselben thätig sind. Das ist eine nothwendige Folge der geistigen Aufregung, welche diese große That der Kirche hervorzust."

Es fam hier Ketteler darauf an, bei einem Falle, der ihn besonders betraf, dem firchenseindlichen Blatte nicht eine einzelne Unwahrheit, sondern "eine combinirte shstematische Entstellung" nachzuweisen. Er sah hier den rationalistischen Protestantismus, das Logenthum, den Liberalismus und die Diplomatie miteinander zu gleichen Zielen verbunden, und sährt daher fort:

"Daß es einer solchen Coalition möglich ist, ihre Drgane mit Nachrichten zu bedienen, wie sie sonst Niemanden zu Gebote stehen, liegt auf der Hand. Daher kommt es auch, daß es diesen Drganen ein Leichtes ist, täglich eine Menge kleiner und großer Details, die das lesende Publikum reizen, zu bieten und in eine Menge Dinge einzudringen, die man auf redlichem Wege nicht erfahren kann. . . . Dabei leisten, wie immer bei solchen Kämpfen, abgefallene oder verrätherische Priester ihre guten Dienste und spielen, nicht die letzte, sicher aber die gewissenlosseste und janumervollste Rolle.

"Daraus ergibt sich denn auch die Wichtigfeit der Correspondenzen der "Mugen. Ztg." in diesem Augenblick. Es ist die große Action der Lüge, um Deutschland über das Concilirre zu führen."

Den ganzen Brief bezeichnet Ketteler als "ein weit gesponnenes Netzistematischer Lüge und Entstellung" ". "Hier tritt die Absicht und der Plan, das ganze Shstem, nach welchem diese Correspondenz einheitlich einsgerichtet ist und zu dessen Ilustration die erdichteten und entstellten Thatsfachen dienen sollen, überall handgreiflich hervor."

Abschnitt für Abschnitt folgt dann der Bischof den Darlegungen des "römischen Briefes". Das einzige Körnchen Wahrheit, das unter der Entstellung sich findet, erkennt er an:

"Der Brieffchreiber ist hier insofern wahrer als das Telegramm, daß er nicht mehr von "zwei rheinischen Kirchenfürsten" spricht, die seinen angeblichen Antrag gestellt haben sollen, sondern von mir allein. Auch ist es vollkommen wahr, daß ich "mit Entrüstung die Solidarität mit Döllinger's Ansicht" zurück-

<sup>1)</sup> In einer spätern Erstärung vom 5. Juni 1870 spricht er dieses Urtheil über die "Römischen Briefe" überhaupt ganz allgemein aus: "Es würde mir leicht gewesen sein, bei jedem Briefe der "Allgem. Ztg." über das Concil grobe Unwahrheiten und Entstellungen nachzuweisen. Wer die Verhältnisse hier kennt und diese Briefe sein, tann nicht zweiselhaft sein, daß dies keine unverschuldeten Irrthümer mehr sein tönnen, sondern daß dier ein Susiem der Irreführung des Publikuns vorliegt. Wenn mir aber auch die Zeit abgeht, diese nunuterbrochene Neibeniolge von Unwahrheiten öffentlich zu besprechen, so kann ich doch da nicht schweigen, wo wieder der Versuch gewaar wird, meine Gesunnung in so unwahrer Veise anzugreisen."

gewiesen habe. Die fernere Behauptung "ich habe meinen Glauben an die persönliche Unsehlbarkeit des Papstes betheuert" ist insosern ungenau, als weder ich noch irgend ein Katholik schlechthin den Papst siir persönlich unsehlbar hätt. Sie ist aber insosern wahr, als ich bei dieser und jeder andern Gelegenheit, hier und in Deutschland, jest und früher die Ansicht bekannt habe, daß der Papst, wenn alle ersorderlichen Bedingungen vorhanden sind und er iber jene Gegenstände, welche nothwendig zu dem depositum siedei gehören, entscheidet, vor jedem Irrthume bewahrt werde. Gänzlich und in jedem Betrachte unwahr dagegen ist die Behauptung, daß ich die Bischöse zu einer Collectivprotestation gegen Döllinger aufgefordert habe. Hierin liegt aber der ganze Nachdruck für diese Mittheilung."

Gleich wieder von dem folgenden Abschnitt muß der Bischof schreiben:

"In dieser Stelle sind fast so viele Unwahrheiten wie Worte . . . Das sind reine Ersindungen, Unwahrheiten, zu denen in der Versammlung auch nicht die leiseste Veranlassung geboten wurde, die also dieser Correspondent mit dem Bewußtsein, die Unwahrheit zu sagen, niedergeschrieben hat, um das Publikum über den Charakter der Versammlung der deutschen Bischöse irre zu führen. Diese Absächlichkeit bestätigen auch die solgenden Sätze, die gleichsalls so durchaus unwahr sind, so gänzlich ohne jeglichen thatsächlichen Anhalt bezüglich dessen, was in jener Versammlung vorgesallen ist, daß ohne Absüchtslichtet diese Mittheilung gar nicht erklärt werden kann."

Der Höhepunkt der Lüge kam aber am Ende, und Ketteler meint darüber:

"Es ist gänzlich unmöglich, daß meine verehrten Leser von dem Umfange der Umwahrhaftigkeit dieser Schitderung sich einen richtigen Begriff machen. Man nimmt ja so ungern an, daß ein Mensch im Stande sei, etwas nach allen Seiten hin Böses zu thun . . . Daher werden auch meine Leser kaum im Stande sein, es auch nur für möglich zu halten, daß dieser Correspondent ohne irgend einen wirklichen Vorfall oder doch ohne den Schatten eines solchen in solchem Maße die Unwahrheit sage, wie es hier geschehen ist. Und doch ist es so."

Ketteler wandte sich jedoch nicht nur gegen die Unwahrheiten, sondern auch gegen die unbeschreiblich unwürdige Behandlung, welche diese Corresspondenten der "Allg. Ztg." den deutschen Bischöfen zu Theil werden ließen, "eine Charafteristif der deutschen Bischöfe, wie wohl kein Feind der kathoslischen Kirche sie häßlicher und widerwärtiger je entworfen hat":

"Beld, entwürdigende Rolle läßt doch diefer Professor — ein Professor muß der Schreiber sein, denn so kann nur ein von sich selbst ganz eingenommener Professor schreiben — die deutschen Bischie hier spielen . . .

Man fann sich doch fein pitonableres Bild von Bischöfen nachen. Und fo behandeln uns diese selben hochmüttigen Professoren, welche uns bei andern Gelegenheiten nicht genug als ihre Zöglinge, als die "Vertreter der deutschen Wiffenschaft" loben können."

Dieser Prosessoren-Hochmuth war es gerade, was Ketteler besonders entrüstete, und auf den er mit Fingern hinweist:

"Allmählich greift nach diesem Correspondenten "die Literatur in den Gang des Concils wirksam ein". Dieses wirksame Eingreisen kann sich nur auf uns deutsche Bischöse beziehen, da die "Allg. Ztg." ja gewiß nicht beshaupten will, daß die sogenannte Majorität bisher sehr wirksam von ihr derührt worden sei. Wir haben also hiernach frührer noch nicht die Absich geshabt, die wir setzt vertreten, und die "Literatur", natirtisch einschließtich der "Allg. Ztg.", fängt an, uns allmählich aufzustären. Wetch' ein kindscher Hochmuth! Was mißte man von uns Bischösen halten, wenn unan uns hiersnach beurtheien und glauben wollte, daß wir in den großen Fragen, die uns hier beschäftigen, unsere Ansächten nach den Erzeugnissen der Tagespresse bildeten und wechselten. In diesem verächtlichen Tone gegen uns geht es nun weiter:

"Bas unter andern Umständen von keinem Bischof in dem Concil angefochten worden wäre", das wird jest von einem Theile angesochten, d. h. mit andern Worten, Diesenigen, welche gegen die Opportmität der Entscheidung der Unsehlbarkeit sind, wirden nie dazu gekommen sein, wenn nicht die Herren von München und Consorten uns belehrt und von unserer früheren Umvissen-heit befreit hätten. Ich protestire gegen diese freche Instination ans ganzer Seele und mit tiesstem Abhren. Wenn ich dis dahin, wo das Concil anders entscheidet, wo ich mich dann den Entscheidungen des Concils aus ganzer Seele unterwersen werde, nach der eingehendsten und tiessten Priisung, zu der mein Weist und mein Gewissen im Stande war, gegen die Opportmität einer solchen doguntischen Entscheidung gewesen bin und noch din, so habe ich dazu wahrlich keinen Jupuls von dieser "Literatur" empfangen. Im vollen Gegentheil, wenn mir etwas schmerzlich gewesen ist, in meiner Stellung, so war es der entsernte Schein einer Geistesverwandtschaft mit solchen Genossen."

Um dieser Kundgebung noch mehr Nachdruck zu verschaffen, hatte Ketteler den letzten und wichtigsten Passus seiner Schrift in der Versammelung der deutschen Bischöse in Gegenwart aller vorgelesen. Alle waren mit der Richtigkeit seiner Darstellung einverstanden. Vischos v. Hefele, dessen Namen gleichfalls mißbrancht worden war, ermächtigte Ketteler, auch in seinem Namen öffentlich zu erklären, "daß diese Darstellung durchaus wahr sei".

Die römischen Berichte der "Allgemeinen Zeitung", die damals mit Begierde verschlungen und überall hin verbreitet wurden, dazu die Erstärungen Döllingers und die leidenschaftlichen Agitationen der Jamus Gläubigen hatten in den Reihen der Katholisen Deutschlands eine Berwirrung und Bestürzung erregt, wie faum die schlimmsten Zeiten dieses Jahrhunderts in Deutschland es gesehen hatten. Auch bei den Bestgesinnten war die Entmuthigung und Besorgniß groß.

"Es ift ein wahrer Troft," schrieb Domeapitular Diehl aus Limburg an Ketteters Geheimsecretär nach Rom 8. Februar 1870, "daß wir jetzt das "Mainzer Journal" mit seinen trefslichen Artischn gegen Döllinger und seine Gesinnungsgenossen haben. Ist es auch unter dem Chore schliechter und liberaltatholischer Blätter nur eine "Stimme des Rusenden in der Wiste", diese Stimme wird doch an mancher maßgebenden Stelle gehört und beachtet. Die

Bifchöfe fammt dem Papfte sind nichts — die "Wiffenschaft", namentlich die bentsche, ist Alles. So spricht und schreibt mancher abgestandene Katholik, der seinen Katechismus nie gewußt oder längst wieder vergeffen hat, mancher Katholik, dessen Austritt aus der Kirche für diese gewiß tein Schaden wäre."

Aber während abgestandene Katholisen und offene Kirchenfeinde so declamirten und schrieden, lastete auf den treuen Anhängern der Kirche Druck und Niedergeschlagenheit, und zwar vor allem deshald, weil sie ob all der dreisten Zeitungslügen an ihren Oberhirten und geistlichen Führern irre zu werden begannen. Unter solchen Umständen war es in Wahrheit eine erlösende That, und was in Dentschland noch recht katholisch war, athmete auf, als Kettelers erste Erstärung gegen Döllinger wie ein Blitz die dunkte Atmosphäre durchleuchtete, und Schlag auf Schlag die beiden Erstärungen wider die "Römischen Briefe" erschienen. Döllinger stand unn da als das was er war, nicht mehr als der firchlich treue Lehrer von ehemals, sondern als Empörer und Notrünniger. Die pisanten Briefe der "Allgemeinen Zeitung" waren mit einem Wale ihres blendenden Schimmers entsleidet; man durchschaute das kecke Wachwerf systematischer Lüge.

Kettelers Worte haben oft machtvoll gewirft, aber wohl nie ist ihm eine Kundgebung von tausenden gläubiger Katholisen so heiß und freudig gedankt worden, wie seine Erklärungen in jener Zeit. Noch klingt dieses nach in den Briefen, die damals an ihn gelangten. Weihbischof Kübel äußert sich in einem Schreiben vom 1. März 1870:

"Schr zu bedauern ist das Auftreten Böllingers und der Herren zustimmenden Professoren. Da sehlt es am Glauben, an der Pietät, an der Liebe zur Kirche und Wahrheit. Diese Leute säen viel Aergerniß und Verwirrung und arbeiten den Feinden des Christenthums in die Hände. Wehe, durch wen Aergernisse sonnen! . . Den besten Sindruf haben Ihre Erklärungen gegen Böllinger gemacht. Ich danke Ew. Bischöft. Gnaden recht herzlich für diese apostolischen Worte."

Schon wenige Tage zuvor, den 26. Februar, hatte Graf Anton Pfeil, wiewohl mit Ketteler persönlich ganz unbefannt, aus Nieder-Dirsdorf in Preußisch Schlesien an diesen geschrieben:

"Die beiden von Ew. Bischöft. Gnaden der Deffentlichkeit überlieferten Stundgebungen aus Rom sind gewiß für viese zaghafte Herzen ebensoviele segnsreiche Machtsprüche gewesen, um die Fessell der Besorgniß zu sprengen, die sich ihnen angeschmiegt hatten bei dem unverbrüchlichen Schweigen ihrer Oberhirten gegenüber den täglichen Leistungen kirchenfeindlicher Niedertracht und Berlogenheit. — Tausende (von) "Bergelts Gott!" werden Hochvenstellen dassitir zugerusen werden, denen das meinige selbstverständlich sich anreiht."

Der Graf dankte indeß nicht nur mit Rücksicht auf sich selbst und auf die Katholisen, sondern vorzüglich auch im Sinne der gläubigen Protestanten in den Abels-Kreisen, in welchen er mit Vorzug sich bewegte. Er schildert sie als "die rechtschaffensten, gutwilligsten, glaubensbedürftigsten Menschen,

### 2. Beim Baticanischen Concil.

die blos das Unglück haben, von Jugend auf protestantisirt und später . . . . verleithammelt worden zu sein."

"Diesen wohlmeinenden und nach gegenseitiger Aussöhnung sich sehnenden Menschen gegeniber," fährt der Schreiber sort, "tann ich sorten mich mit aller Freiheit bewegen, da die segensreichen Worte Ew. Bischöfl. Gnaden mir den bisher sehtenden Müchalt einer, auch von jenen in hohem Maße respectivten Autorität verliehen haben."

Allein nicht blos in Dentschland hatten Kettelers Erklärungen laute Frende hervorgerusen; auch in Rom selbst wurde ihnen hohe Bedeutung beigelegt. Bins IX. war über die erste Kundgebung gegen Döllinger so erfrent, daß er — eine hohe und seltene Auszeichnung — ein ganz eigenshändiges Schreiben an Ketteler richtete:

Aus den Gemächern des Baticans, 21. Februar 1870.

"Ich habe mit Genigthnung und wahrem Trofte das von Ihnen veröffentlichte Schreiben bezüglich des bekannten Professos von München gelesen. Ich wollte Ihnen diesen Beweis meines väterlichen Wohlwollens geben zugleich mit dem apostolischen Segen, welchen ich von ganzem Herzen Ihnen und Ihrer ganzen Diöcese spende."

Ketteler dankte dem Papst auf das innigste in einem Schreiben vom 26. Februar für dieses "werthvollste und theuerste Andenken an das Concil", welches er als "Zeichen der liebevollen Gesimmung" des Papstes mit größter Pietät ausbewahren werde. Mit Entschiedenheit wies er auch hier jeden Schein von sich, als ob er "weniger als andere Bischöse von Liebe, Chrsurcht und Gehorsam gegen den H. Stuhl erfüllt sei, oder gar ein Gesimmungsgenosse seiner Männer, die jetzt sogar den Primat bekämpsen". "Sine Gesimmung," sährt er sort, "die mit Allem in Widerspruch steht, was ich in meinem Leben empfunden, und wofür ich als Bischof gefämpst habe."

Der Bischof, in klarer Erkenntniß bessen, was in Deutschland noth that, hatte sich unterdessen nicht mit abwehrenden Erklärungen begnügt, sondern sorzte auch, soweit es unter den Berhältnissen möglich war, daß authentische Berichte über die Dinge in Kom und die Berhandlungen des Concils durch den "Katholit" und das "Wainzer Journal" vor die Dessentlichkeit kamen. Eine Reihe tendenziös ausgebeuteter Unwahrheiten fanden in diesen einsachen Berichten ihre Absertigung, und das Bertrauen zu den in Rom weitenden Bischsen und die Zuversicht auf ein glückliches Ergebniß der Concilsverhandlungen wurden aufrecht erhalten. Witten in diese erregte Beit hinein siel auch Pettelers schöner Brief vom 4. März über die "Deutschen im päpstlichen Heere", welchen das "Wainzer Journal" veröffentlichen durfte, und welcher die alte Begeisterung sier die Berson wie sier die Sache des Papstes nur neu zu beleben geeignet war.

Wie sehr das Concil und der Gedanke an die wachsende Erregung in Tentschland den Vischof von Mainz während dieser Monate in Anspruch nehmen mochte, es sehlte auch seht nicht an Verwicklungen mehr persönlicher Art, welche theils in freundlichem theils in gegnerischem Sinne seine schlagfertige Feder in Bewegung erhielten.

Ketteler hatte sich nach seiner Ankunft noch kaum in Rom recht eingerichtet, als die "Allg. Ztg." (Nr. 332) vom 28. November eine Schrift des Heidelberger Prosessionen Nippold, "Welche Wege führen nach Rom?", in aussührlicher und in firchenseinblichem Sinne anpreisender Besprechung zur Auzeige brachte. Zur Reclame wurde hingewiesen auf "die nahen Beziehungen, in denen der Verfasser selbst zu vielen hohen Angehörigen der katholischen Kirche stehe", und als besondere Lockspeise ein Satz von Nippold wörtlich angeführt:

"Persönlich bekenne ich gern, daß ich mich mit wenigen Menschen so eins auf dem religiösen Gebiete weiß als mit meinen katholischen Verwandten und daß ich speciell keinem Protestanten in wahrer Universatität des Geistes so viel Auregung verdanke, als meinem unvergestlichen Sheim Feldmarschall-Vientenant v. Paumgartten, in dessen Haus in Mainz ich volle Gelegenheit hatte, sowohl eine wahre sittliche Frömmigkeit in katholischer Form hochschäusen zu ternen, als in die in schärsstem Controst mit jener stehenden unsittlichen Wählereien der Kettelerischen Sippschaft einen Einblick zu gewinnen, der in dem Grade kaum an einem anderen Orte möglich gewesen wäre."

Fünfzehn Jahre lang hatte der inzwischen 1866 verstorbene F. L. v. Baumgartten mit Ketteler in Mainz gelebt und im amtlichen wie in prispatem Verfehre dem Vischof stets nur Zeichen der Achtung und des Wohlwollens gegeben. Auch der Vischof seinerseits hatte den wackern Offizier hochgeschäht, hatte ihn wie seine Familie in gutem und treuem Andenken bewahrt. Es konnte ihn nur indigniren, daß jeht der Name dieses ihm befreundeten katholischen Offiziers öffentlich mißbraucht wurde, um die Sittslichteit seines Wirkens anzutasten, und daß einer Verleundung Veglandigung verliehen werden sollte durch Verusung auf das Haus des jeht Verstorbenen. Unter dem 6. December schrieb Vetteler an Vippold und verlangte von ihm, anzugeben, was er unter diesen "unsittlichen Wühlereien der Vetteler'ssichen Sippschaft" verstehe, und wie er die Vehauptung begründen könne, daß er im Hause v. Paumgarttens "volle Gelegenheit" gehabt habe, dieselben zu bevbachten.

Nippold antwortete 14. December in einem umfangreichen Schreiben, in welchem der Wortschwall wetteisert mit der Unangemessenkeit des Tones. Statt das begangene Unrecht gutzumachen oder zu entschutdigen, häufte er eine Masse der landläufigen Vorwürse wider Kirche, Ultramontanismus und wider Kettelers Umtsführung. Seinen Ausdruck von "den unsittlichen

Wühtereien der Ketteler'ichen Sippichaft" hielt er nicht nur aufrecht, sondern befräftigte ihn mit der Bethenerung: "Der Ausdruck ist sehr start, ich weiß es, aber er war wohl überlegt, und ich kann ihn vor Gott und Ihnen selbst gegenüber verantworten."

Wit einem Erguß von Dreiftigkeit gegenüber einem angesehenen Bischof der katholischen Kirche war es aber dem Heidelberger Professor der protestantischen Theologie nicht genng. Er wollte die Sache außbenten; die Zeit war ja ungemein günstig für öffentliche Verunglimpsungen der deutschen Bischöse. Nippold schreibt im Verlaufe seines Briefes an Ketteler:

"Sie dirfen in mir einen der aufrichtigsten Bewunderer Ihrer Strategie erblicken, die ich seit lange mit steigendem Interesse verfolgt und vielleicht nicht ohne den Instinct, daß Sie dieselbe wohl auch einmal mir gegenüber anwenden möchten. Gine ganz besondere Meisterschaft fand ich längst schon in jener Art von Privatdriesen, mit denen Sie persönlich hervortreten, wenn Sie glanden, Ihre (Begner hätten sich irgendwie in eine Sackgasse verrannt, es sei der Moment da, um (entschuldigen Sie den Ausdruck! es ist in der That der zutreffendste) sie ins Bockshorn zu jagen . . . Da ich (nun) aus einer Reihe von Präecdenzsöllen zu dem Schlusse berechtigt din, daß Sie dei solchen Briesen wie dem, mit welchem Sie mich beehrten, die Absicht versolgen, sie mit der erhossten ungenügenden Antwort zusammen zu veröffentlichen, so werden Sie es mir gewiß nicht versibeln, wenn ich Ihnen diesen deutschen Erus nach öffentlich sende."

In der That beeilte sich Rippold, Kettelers Schreiben vom 6. Dec. mit seiner 13 Folioseiten umfassenden Erwiderung alsbald in Form einer Broschüre zu veröffentlichen unter dem Titel: "Ein Bischofsbrief vom Concil und eine dentsche Antwort. Ein Beitrag zur Unterscheidung von Katholicismus und Fesuitismus von einem protestantischen Christen. Berlin 1870." Um 6. Januar 1870 brachte die "Allg. Ztg." über dieses Geisteserzeuguiß des Heider Prosessen einen umfassenden Bericht mit dem Buniche, daß dieser "sein Conslict mit dem Bischof v. Ketteler der allgemeinsten Aussenzeitzunseit gewürdigt werden möge". "Fast man die Sachtage ftar ins Auge," so dectamirte das "Beltblatt", "so erkennt man in diesem scheinder so unbedeutenden Conslict zwischen dem Vischof von Mainz und dem Heiderberger Prosessor den Ansang zu einem sittlichen Principienkamps, der durch das römische Concil unsehlbar hervorgerusen werden wird."

Am 20. December 1869 war Nippolds Schreiben in Kettelers Hände gelangt, am 23. sandte der Bischof ihm die Antwort; einen Monat später sprach der Prosessor — in der Beilage zur "Allg. Ztg." vom 22. Januar — sein pater peccavi:

"In einer Erwiederung meines Schreibens (vom 23. December datirtifpricht sich der Hern Bischof in einer Weise aus, die mich . . . wenigstens persöntlich ganz anders berührt als sein erstes Schreiben. Demzusolge glaubte ich auch, in meiner nunmehrigen Antwort eine andere Saite auschlagen zu

missen 1)... Das zweite Schreiben des Bischofs erlaubte mir noch eine weistere Antwort, und die Wichtigkeit des schnell entschwindenden Moments scheint mir zugleich die Pflicht aufzulegen, über den Charafter dieser Antwort mich sosofort öffentlich auszusprechen.

Dem in der Terne weitenden Gegner glaube ich diese Ricksicht doppelt schutdig zu sein . . . Es ist eine Ehrenpsticht gerade der Gegner des Bischofs von Mainz, es anzuerkennen, daß sein Privatcharafter noch von keiner Seite angegriffen worden. Da nun mein Ansdruck ("unsittliche Wishlereien der Ketteterschen Sippschaft") verschieden gefaßt worden ist, glaube ich, jede Mißsbeutung desselben durch diese offene Erklärung abschneiden zu müssen."

Die "Wichtigkeit des schnell entschwindenden Momentes" hatte Nippold doch nicht schnell genug ersaßt. Alls sein zweites Schreiben in Rom anstangte, und funz darauf auch seine Broschüre und sein Buch über die "Wege nach Rom", welches zu der ganzen Verwicklung den Anstöß gegeben hatte und welches er dem Vischof jetzt übersendete, damit ihm dieser das "Unzutressende" darin nachweise, hatte Ketteler eine Schrift gegen ihn bereits drucksertig. Darin wurde der erste Brief Nippolds vom 14. December, in seine Theile zerlegt, vollständig zum Abdruck gebracht und erhielt auf alles die gebührende Antwort. Mit Ende Januar 1870, acht Tage nach Nippolds letzter Erklärung in der "Allgemeinen Zeitung", war Kettelers Schrift: "Bas hat Proscsson Nippold in Heidelberg bewiesen? Eine Entsgegnung auf dessen Schrift... Zugleich eine Beleuchtung moderner Geistessrichtungen", in den Händen des Publifums.

Nippotd hatte in der "Allg. Ztg." erklärt, er hoffe, nun "für eine weitere rein principielle Polemik, falls dieselbe den Absichten des Bischofs entsprechen sollte, den Boden geebnet zu haben". Ketteler hatte diesen Sats noch nicht gelesen, als seine Antwort darauf schon im Druck begriffen war. Er schreibt zum Schluß seiner Broschüre:

"Auf Ihre weiteren Zusendungen, namentlich auf Ihr Buch: "Welche Wege führen nach Kom?" oder auf etwaige weitere Beröffentlichungen von Ihrer Seite kann ich aber nicht mehr antworten, theils weil ich jest durch die Arbeiten des Concils in Aufpruch genommen din, theils weil ich durch die Einsicht des genannten Buches mich davon überzeugt habe, daß mit einer solschen Auffassungs- und Darstellungsweise sein Austausch der Ansichten, der der Wahreit dient, möglich ist. Wie Sie dei einer solchen Weise zu schweiden, wo Sie ohne Urtheil, ohne Scheidung, ohne Prüfung, Alles, was Ihnen dient, Ihre Gegner zu schmähen, aus den untautersten Duellen, aus der verlemnderrischsten Tagespresse ze. zusammenstellen, ist mir unfaßlich."

Eine wohlthuendere Art von Gedankenaustausch war es, was den Bischof um diese Zeit mit den Repräsentanten der katholiichen Stadt Nachen

<sup>1)</sup> Die Erffärung Nipvolds kam einen vollen Monat nach Nettelers zweitem Brief, und kann ohne Grund ist bei berselben bas Datum weggelassen worden. Rippolds weit ausholender Artikel: "Zur religiosen Kriss" erscheint wie eine Ablenkung von bem ganz persönlichen Kern des Streites.

in Berührung brachte. Am 28. December hatte die dortige Stadtverordneten Berjammtung beschlossen, entgegen den ttosterstürmerischen Agitationen
und den jüngsten Anträgen im preußischen Abgeordnetenhause, an dieses
hohe Haus gegen "die beautragte Beschränfung der geistlichen Genossenschaften" eine Betition einzureichen. In der Verhandlung hierüber waren
von den verschiedenen Bertretern der Stadt sehr bemerkenswerthe Aenserungen gefallen, namentlich über das segensreiche sociale Wirten der geistlichen Genossenschaften. Das "Echo der Gegenwart" brachte unter dem
9. Januar 1870 diese Verhandlung zur Mittheilung, und das Blatt sammt
der gedruckten Betition wurde auch dem allverehrten Bischof von Mainz nach
Rom zugesendet. Dieser richtete unter dem 28. Januar 1870 ein Dants
ichreiben an Ober-Bürgermeister Conzen:

"Ich fann es immöglich unterlaffen, Ihnen meine große Frende über die Beurtheilung, welche der Antrag an das Haus der Abgeordneten bezüglich der geistlichen Genoffenschaften in der Stadtverordnetenversammtung zu Nachen am 28. December gefunden hat, auszusprechen und meinen Danf für die Petition, welche in Folge dieser Verhandlung an das Haus der Abgeordneten gerichtet worden ift.

Das ist so recht das Verderben in Dentschland, die Quelle aller unseligen Reibereien zwischen den Confessionen und dieser Verhehung in der Presse, daß eine Bartei unter den Liberaten nicht ehrlich sein kann, daß es ihr fast unmöglich ist, die einfachsten Grundsätze der Freiheit auch den Nathotifen gegeniber anzuwenden.

(Gneist mit seinem Antrage ist recht ein Typus dieser Richtung, die ich in Mitteldentschland seit zwanzig Jahren dis auf den Grund kennen gelernt habe. Das ganze Geschrei dieser Partei über meine Uebergriffe, über meinen unberechtigten Einfluß ze. hat absolut keinen anderen Grund als diese Unehrlichkeit, von der Sie so wahr und gut sagen:

"Das ist wahrlich ein vollgilltiges Pröbchen von der Toleranz und Ehrlichfeit dieser liberalen Gerren, die die Treiheit aussichtießlich sür sich in Anspruch nehmen, Andern aber gegen besteres Wissen die Freiheit trüben und verstimmern wollen. Gegen ein solches nichtswürdiges Gebahren muß mit aller Energie augegangen werden, sowohl von den Katholisen als den Protestanten."

Das find Worte eines Chrenmannes, für die Gott Sie fegnen nidge. Wenn es gestattet, bitte ich, gelegentlich auch den übrigen Mitgliedern der Stadtverordneten Versammlung meine Hochachtung und meinen Dank auszusprechen.
Wenn unsere Gegner nur ehrlich auch uns die Treiheit zugeständen, dann wären die religiösen Kämpfe bald aus dem politischen Veben vollskändig ver schwunden.

In der Erktärung gegen Döllinger vom 8. Februar hatte Ketteler auch von "Schülern Döllingers" gesprochen, "offenen Apostaten wie Pichter und Consorten", welchen Döllinger noch lange nicht weit genug gehe, und welche ihrem alten Lehrer Juconsequenz vorwürsen, daß er nicht mit der Sechftes Buch. Bon ben Borbereitungen jum Concil bis jum offenen Culturfampf.

Unschlbarkeit des Papstes gleich auch die Unschlbarkeit der Kirche überhaupt von sich weise.

Dr. Mois Bichler, 1863-1868 in der Zeit von Döllingers Riedergang Brivatdocent an der Universität Munchen, dann Oberbibliothetar in Betersburg, weilte gur Zeit bald in Rom, bald in Reapel und man glaubte allgemein, daß er bei der Abfaffung der "Rönnischen Briefe vom Concil" hervorragend betheiligt fei. Er war mit der Rirche längst offen zerfallen. Wie schon früher, war gerade jett wieder ein Wert von ihm auf den Inber der verbotenen Bucher gesett worden 1), ohne daß von ihm eine genügende Unterwerfung unter das Urtheil der Kirche erfolgt ware. Diefer unglückliche Mann richtete jegt, 1. Marg 1870, ein langes Schreiben an Ketteler, um diesen vor die Frage zu ftellen, mit welchem Rechte er ihn öffentlich einen "erklärten Apostaten" genannt habe. Bichler scheint in diesem Briefe nur eine Gelegenheit gesucht zu haben, seine widerfirchlichen Auschauungen einem Rirchenfürsten gegenüber einmal recht frag auszusprechen und mit Vorwürsen gegen die katholische Kirche und Unbilden gegen Rom zu verbrämen. Ueberdies hatte er bei seiner Fragestellung noch eine Entstellung des Wortlautes sich herausgenommen. Trotzbem verschmähte Ketteler es nicht, darauf bie rechte Antwort zu geben. Er that es den 16. März in einem der schönsten und apostolischsten Briefe, die von ihm erhalten find. Gin einziger Sat berselben mürde genügt haben:

"Ihre Ansichten, in Verbindung mit der Erklärung, "aus der römischen Kirche auszutreten, wenn durch das gegenwärtige Concil eine Reform im Sinne voller Anersennung des religiösen und dristlichen Charafters der übrigen Kirchen nicht wenigstens angebahnt, sondern die Anatheme des Tridentinums nen des stätigt und vielleicht sogar noch vermehrt würden", rechtsertigen leider Gottes nur zu sehr meinen Ausbruck der offenen Apostasie."

All diese Correspondenzen, verbunden mit der Sorge für die Diöcese, welche auch von der Ferne aus überwacht und geleitet wurde, als Zugade zu den Concilsarbeiten, genügten indeß noch nicht, den Eifer und Thätigsteitsdrang dei Ketteler zu ersättigen. Die Werte der Secksorge, welche dasheim in der Diöcese sein Trost waren, wollte er auch unter den Mühen und Anfregungen der Concilsarbeiten nicht missen. Vom 6.—13. Januar

<sup>1) &</sup>quot;Die wahren Hindernisse und die Gründbedingungen einer durchgreisenden Reform der katholischen Kirche," 1870. Bekannter ist das erste Werk, das von ihm verboten wurde, Geschichte der kirchlichen Treinung zwischen dem Orient und Occiedent 1864 u. 65. In einem sonst uncontrolliebaren Briese aus zener Zeit (1864), von dem sich Theile im Nachlaß Kettelers fanden, heißt es zu dieser Schrift: "Dazu glaubt man noch, daß es mehr Oöllingers als Pichlers Wert ist, da Döllinger ein solches schon vor zwei Jahren versprochen hat und es zeht wahrscheinlich unter seinem Namen nicht mehr herauszugeben wagte, und es somit seinem Schüler und Schoße kinde, dem kaum 28jährigen Bichter aufhalste."

### 3. Das Unfehlbarkeits-Dogma.

war in St. Andrea della Balle, dem Sitz der Propaganda und der von Bincenz Pallotta gegründeten Congregation von Missionspriestern, großes Geft. Die gange Octave des Dreitonigstages bildete einen Chelus von Festen und Predigten. In den Predigten, die 4 Mal des Tages abwech: ielnd in den verichiedenen europäischen Sprachen gehalten wurden, waren die hervorragenoften Prätaten ber einzelnen Nationen eingeladen 1): Mauning für England, Bie und Freppel für Franfreich, Mermillod aus ber Schweig. Die deutsche Nation war vor allem vertreten durch Bischof Retteler, welcher für den 7. Januar um 11 Uhr Vormittags die Predigt übernommen hatte. Er sprach über das Concil und die höhere Leitung der Borschung, unter ber es ftehe. Am 13. Marg predigte ber Bijchof wieder in der Kirche ber Unima. Bahrend ber Boche, welche biefem Conntag voranging, hielt er für die dentichen Soldaten ber papftlichen Urmee geiftliche Exercitien ab. Er that so mit großem innern Troste. Die Böglinge des Collegium Germanienn, denen er oft die ht. Communion reichte, und die deutschen Goldaten der papftlichen Armee waren Kettelers größte Freude während ber Arbeiten fürs Concil. Auch die sittliche Haltung des damaligen Römervolles hat er im mündlichen Berkehr immer wieder mit Frenden und fast mit Stannen anerfannt. Bichler gegenüber, welcher auf die römischen Buftände geschmäht, erwiderte der Bischof 16. März 1870: "Es läßt sich in Rom manches Armsetige finden für den, der an dem Armseligen Freude bat, aber auch fehr viel Großes für ben, ber guten Billens ift."

# 3. Das Unfchlbarkeits-Dogma.

Die Geschichte der fatholischen Kirche Deutschlands im XIX. Jahrhundert ist die in die sechsziger Jahre hinein reich gewesen an Lehrstreitigseiten. Dieselben haben oft viele Jahre sich hingezogen, sind mit großer Erbitterung gesührt worden, haben in manchen Diöcesen schweres Nebel angerichtet und noch mehr Gutes verhindert. Es waren die Folgen der zersetzenden Einwirfungen des protestantischen Princips. Die eigenartigen Versätzuisse der deutschen Universitäten ließen für die Zusunft fanm viel Bessers erhossen. Sin Resultat schienen indest die hästlichen Zänkereien der Hermessianer und Güntherianer, der Balger und Frohschammer wenigstens gehabt zu haben. Sie hatten die unabweisdare Nothwendigseit dargethan, daß die Lehrantorität des Oberhamptes der Kirche als die setztinstanzlich entscheidende von allen Glänbigen anersannt und innerlich geachtet werde.

<sup>1)</sup> Das Baticanum im Lichte des fathol. Glaubens (Stimmen aus Maria-Laach Rene Folge VI) S. 175 f.

den beiden Hannövrichen Bischöfen und dem Kürstbischof von Breslau zu einem Provinzialconeil in Söln sich vereinigten, wurde der Glaube an die böchienricheidende Lehrgewalt des Pavites mit aller Klarkeit einmüttig als die tatholische Ueberzengung ausgesprochen. Während man sonit über Bieles sich itritt, war gegen diese Vehre weder von einem der Bischöse noch von den zahlreich anwesenden augesehenen Theologen auch nur eine einzige Stimme saut geworben.

Seit Jahrhunderten hatte diese selbe Lehre die Kirche bewegt, nachdem die ehedem einmüttige Ueberzengung und Uebertieferung der gesammten Christenheit infolge des großen abendländischen Schismas und der daraus hervorgegangenen conciliaren Bewegung eine theilweise Trübung erfahren hatte. Seit dem Trienter Concil stand diese Lehre und die Streitsragen, welche sich an dieselbe knüpften, im Bordergrund des Jutereises für die ieuigen, welche die Angelegenheiten der Kirche in ihrer Ganzheit und Größe zu erfassen vermochten.

Am brennenbsten vielleicht war die Frage in Frantreich. In der Blüthezeit des Gallicauismus war sie einst die Kannviesparole gewesen, gallicanische Idean und Bestrebungen aber glimmten noch unter der Niche fort, und Navoleon III. auf dem Givsel seiner Macht zeigte nicht übet Lust, auf die Kirche Frantreichs maßgebenden Ginkluß zu gewinnen und die glim menden Funsen aufs neue anzusachen. Es begreift sich daher, wenn die Bischöfe, welche zur Centenarseier des Jahres 1867 zahlreich aus der ganzen Welt in Nom sich zusammengesunden hatten, es für angepast hielten, in einer Ibresse, welche sie gemeinsam an den Pavst richteten, seierlich zu dieser Frage Stellung zu nehmen. Bermied man dabei auch aus Mücksichten der Klugheit und des Friedens den eigentlich sategorischen, sede Ausflucht absichneidenden Ausdruck, so war der Sache nach doch die ganze Lehre von der höchsten und irrthumskreien Lehrbefuguiß des Pavstes als die lleberzeugung des gesammten Episcopates ausgesprochen. Ketteler wie viele

<sup>1)</sup> Wie flar dies ichen damals auch in Tenticklane erfannt wurde, zeigt ein Brief, den Kammergerichterant Robben in Berlin, ein bochverdienter varlamentarticher Bortamwier der Kanbeliten in Preußen, in Folge dieser Adresse unter dem 7. Ang. 1867 an Kenteler richtere: "In der Adresse. . . . tommt die Stelle vor, welche bier vieltach sachlich und auch bösnitälig diskuter wird: "Wir glauben, was Du glaubst und lebrü." Um mich gegenüber allerlei Bemerlungen über die Infallibilität des Pavses mit mehr Sicherbeit benehmen zu sonnen, erdreise ich mich, Erdesse. Wirden eherrbeieig zu bitten, mir, wenn Sie es zutäsig finden, zu sagen, ob durch inne Ertlärung nur dem beigerreten wird, was die Bärte bis jeut gelehr baben, was Pins IX. bis bierbin als seinen (Klauben, als seine Vehre maussehirr hat; oder ob diese Justimmung auch auf die küntigen, alle kinstigen Ausserstelle des räustlichen Stuties üch erärectt? . . . ." Es ist betannt, daß Robben sväter gegen die Jusallibilitätssehre sich lange sträubte.

andere deutiche Biichöse hatte diese Ertlärung mit Frenden unterichrieben. Nicht wenige derietben hatten ja dereinst auch Antheil genommen an den Beschtüssen des Cölner Provinzial Concils, und Ketteler selbst hatte es be trieben, daß die Decrete dieses Concils auch von seiner Kirchenprovinz sollten ausdrücklich und feierlich adoptirt werden.

Allein seitdem von dem bevorstehenden Zusammentritt eines allgemeinen Concils etwas ruchbar geworden war, hatte eine rührige Partei innerhalb der höhern hierarchiichen Kreise Frankreichs eine weit ausgedehnte lebhaste Agitation begonnen. Niegends sand dieselbe so wohlvorbereiteten Boden wie an den dentschen Universitäten unter den deutschen Prosessoren. Nicht nur die gesammte außertirchtiche, sondern auch ein namhaster Theil der bisher gut firchlichen fatholischen Presse stellte sich hier in den Dienst dieser Prosessoren Elique, und die Agitation verbreitete sich bald über ganz Dentsch land und Desterreich. Dieselbe gewann um so mehr Gewalt, da Mönner an der Spitze itanden, welche sich in der Bergangenheit um die fatholische Sache wirtliche Verdienste und im gesammten fatholischen Deutschland einen geseierten Namen erworben hatten. Unter ihnen war zweisellos Döllinger der hervorragendste.

Die Folge diefer Agitation war eine allgemeine Anfregung und Berwirrung der Geifter, welche auch viele Wohlgestunte nicht mehr flar sehen und urtheilen ließ. Seit den Stürmen der Reformation hatte Deutschland foldhe Tage nicht mehr gesehen. Dazu häuften sich auch im staatlichen Leben die Anzeichen eines für die Kirche nahenden Sturmes. Die Zeit war eine außergewöhnlich ernste und bedrohliche, und es begreift sich, daß die zu Fulda versammelten Bischöfe angefichts der gangen Schwierigkeit ihrer Lage davor gurucfichreckten, daß ber feindlichen Agitation durch irgend einen, wenn auch in sich noch jo berechtigten Schritt, von Seite ber Kirche neue Rahrung geboten werden follte. Die Mehrzahl der deutschen Bischöfe in Gulba glaubte zu ber Ueberzeugung gefommen zu fein, daß eine Glaubens. enticheidung über die Unichtbarkeit des Papftes, deren Erörterung man von dem bevorstehenden Concil mit höchster Wahrscheinlichkeit erwarten durfte, die Schwierigkeiten und Gefahren für die fatholische Kirche in Deutschland ins Ungeheuere vermehren würde. In ihrem Schreiben an den Papft iprachen fie diese ihre Ueberzeugung offen aus und gingen mit dem Boriate jum Concil, fo viel an ihnen liege, einer folden Glaubensenticheidung ent gegenzuwirten.

Jedoch keineswegs bestand hierin Einheltigkeit der Meinung. Nicht nur war in andern ländern, wo die tatholiiche Anichanung nicht durch künstliche Agitation verfälicht worden war, die Ansicht weit überwiegend, daß die concitiare Definition der päpstlichen Unschlbarteit eine Nothwendigkeit geworden sei, auch in Frankreich und Dentschland bekannten sich eine Jahl

höchst angesehener Prälaten ganz offen zu dieser Neberzengung. In Bahern waren es vorab der Bischos Senestreh von Regensburg, Stahl von Bürzburg, Leonrod von Eichstätt und der ehrwürdige Bischos v. Beis von Speier, der leider durch die letzte Todesfrankheit aus Schmerzenslager gesesselt, nur durch einen Stellvertreter seine Stimme vernehmen lassen fonnte. Von den preußischen Bischösen standen offen auf dieser Seite Erzbischos Graf Ledoschowsti von Guesen-Posen und Bischos Martin von Paderborn 1). An sie schlossen sich deutsche Bischöse des Auslandes wie Käß von Straßburg, Adames von Luxemburg, nicht zu sprechen von deutschen Bischösen Amerikas und der Missionsländer.

Es war natürlich, daß bei der Ankunft in Rom Gleichheit der Interessen und Bestrebungen die Bischöfe in verschiedene Gruppen zusammenssührte. Um die Cardinäle Schwarzenberg und Rauscher sammelten sich gleich aufangs diesenigen der deutschen und österreichischen Lischber, welche der Behandlung der Unsehlbarkeitsfrage von vornherein abgeneigt waren. Auch Ketteler schloß sich dieser Gruppe an.

"Als ich hierher kam," erzählt er 5. März 18702), "fand ich diese Versfammlung bereits gebildet und ich war keinen Angenblick zweizelhaft mich ihr anzuschließen, weit sie die weitaus größte Mehrzahl der deutschen Bischöfe umsfaßte und es mir eine überaus große und innige Frende war, in diesem seine lichen und großen Augenblick dadurch eine besondere Gelegenheit zu haben, recht häusig und innig mit den deutschen Amtsbrüdern zu versehren. Daß auch die ungarischen Bischöfe an dieser Versammlung Theil nahmen, war mir als eine theure Erinnerung an die lange Verbindung zwischen Deutschland und Ungarn von hohem Werthe. Dieses deutsche Gefühl hätte es mir numöglich gemacht, dieser Versammlung sern zu bleiben, so lange ich ihr mit der vollsten Freiheit meines eigenen Gewissens angehören konnte. Das ist num in jeder Hinsslicht bisher der Fall gewesen."

Von Parteibestrebungen oder Intriguen irgend welcher Art wollte dabei Ketteler nichts wissen. Nach nicht als dreimonatlicher Erfahrung entwirft er das Bild dieser Zusammenkünfte 3):

<sup>1)</sup> Bischof Peter Joseph Blum von Limburg war wegen Krantheit und anderer Berhältnisse weder zur Conferenz in Fulba noch zum Concil in Rom erschienen. Der von ihm ernannte Proeurator, Domkapitular Diehl, dem Krantheit gleichfalls die Romreise unmöglich machte, hielt die Definition der päpfil. Unsehlbarteit für nothwendig. Er schrieb darüber 8. Febr. 1870 an Ketteler: "Bie beute die Berhältnisse sich gestaltet haben, würde die Nichterklärung des Unsehlbarteitsdogmas gleichbedentend sein mit der Erklärung: "Der Papst als solcher kann in Glaubenssachen irren", ja noch schlimmer. Man würde jeht praktische Consequenzen ziehen, die man früher zu ziehen nicht gewagt hat. Die Schäler von Hermes und Günther würden dann ganz anders sich gebahren, als sie es (früher) gethan."

<sup>2)</sup> Die Unwahrheiten der Römischen Briefe vom Concil S. 21.

<sup>3)</sup> l. c. S. 12 n. S. 22.

"Wir beutschen Bischöfe sind in unsern Conferenzen in der brüderlichsten Gesimmung zusammengetreten und mit der vollsten Wahrung unserer Selbsteständigkeit ist unser Vertehr ein möglichst offener und brüderlicher. Wir könnten bei unsern Zusammenklinften das Ange der ganzen Welt ertragen, namentstich aller unserer lieden Diöcesanen, aber auch aller unserer Gegner, und sie würden gewiß einer solchen brüderlichen Weise, Ansichten anszutauschen, ihre volle Anerkennung nicht versagen, sie würden aber auch nicht den leisesten Ansicht eines Parteigetriebes in unsern Bersammlungen sinden. Ieder handelt als Bischos nach dem tiefsten Antried des eigenen Gewissens und der eigenen Nederschung, nicht nach einer vorgefaßten Parteiunsicht oder Parteiverpstichtung. Ieder wird in dieser vollsten Freiheit anerkannt und berücksichtiget. Wir alle gehören aus voller Ueberzeugung zur "römischen Partei", und eine Sonderpartei mit andern römischen Interessen, als denen der katholischen Kirche, gibt es nicht unter uns. . . .

Nichts ist unwahrer und lügenhafter, als wenn dieser Bersammlung ein principielles Oppositions: und Parteiprogramm von der betreffenden Presse jest verroirt wird. So lieb mir Dentschland und die dentschen Amtsbriider sind, so würde ich wahrlich seine Stunde einer Bersammlung angehören, die sich in dieser erhabenen Bersammlung aller Bischöse der Wett als Oppositionspartei constituiren wollte. Das wäre wahrhaft das absolute Wegentheit von dem ökumenischen Geiste, der auf dieser Bersammlung aller Bischöse herrscht."

Ganz im gleichen Sinne bezengte Ketteler auch furz nach dem Schluß der Concileverhandlungen im September 1870 1):

"In der sogenannten Minorität ist nie ein Programm aufgestellt worden. Es wäre auch ohne schwere Gewissensverlesung nicht möglich gewesen, ein solsches aufzustellen, da jeder Bischof verpflichtet ist, in jedem Falle und bei jeder Frage nach seiner eigenen Ueberzeugung zu urtheiten und zu handeln. Zedes Binden der Mitglieder des Concils durch eine andere Pflicht, als die, der erstannten Wahrheit zu solgen, wäre ein Berbrechen gewesen. Um von mir perssönlich zu sprechen, so glaubte ich in alten Borverhandtungen nur zwei Pflichten erfüllen zu mitsen: erstens mir unter Gebet und Studium ein möglichst richtiges Urtheil über die obschwebenden Fragen zu bilden; zweitens das, was ich auf diesem Wege als wahr erkannt hatte, mit der größten Entschiedenheit auszusprechen. Beide Pflichten glaube ich erfüllt zu haben."

lleberhaupt verließ ihn nie eine wahrhaft übernatürliche Auffassung seiner Stellung und Thätigteit auf dem Concil. Neben den bedeutenden und umjangreichen Arbeiten, welche er im Dieuste seiner Pflicht sich auferlegte, war er eifriger als je im Gebet. Noch liegt unter seinen Papieren vom Concil die Liste der Kirchen, in welchen in sortlausender Fotge das hl. Sacrament zur Anbetung öffentlich ausgestellt wurde. Er hatte sich durch seinen Secretär diese Liste schreiben lassen. "Ich glaube," schreibt einer seiner nächststehenden Vertrauten aus dieser Zeit, "daß weuige Vischösse in dem Masse nicht nur gebetet, sondern glühend gesteht haben, wie er."

<sup>1)</sup> Die Minorität auf dem Concil, Antwort auf Lord Actons Sendschreiben S. 7. 10.

Die Entschiedenheit, seine jeweilige Ansicht zur Geltung zu bringen, war bei Ketteler von vornherein selbstwerständlich, er betrachtete sie aber hier auch als Gewissenspflicht. Noch während das Concil dauerte, den 5. März 1870, sprach er sich öffentlich darüber aus 1):

"Berabschenungswürdig, wie eine principielle Opposition wäre, ebenso verwerklich wäre das Bestehen einer Oppositionspartei. Ebenso unwürdig wäre es aber auch, wenn wir nicht andererseits in der Behandlung jeder Frage bei der tiessten Anhänglichteit zu der Mirche, bei der sestendlung jeder Frage bei der tiessten Unhänglichteit zu der Mirche, bei der sestendlung und brüderlichsten Entscheidungen des Concils zu unterwersen, bei der innigsten und brüderlichsten Liebe, die uns alle verbindet, jene männliche Aufrichtigseit und Wahrhaftigseit bewahrten, wie sie Bischösen der katholischen Kirche zient. Die freieste Weisnungsäußerung, immer geläntert und geleitet von diesem Geiste, ist wahrlich seine Opposition in dem Sinne, wie sie uns jetzt so gerne und mit solchem Trinmphe beigelegt wird. In diesem Sinne vollendeter Wahrhaftigseit und treuester und innigster Liebe zur Kirche werden in unserer Versammlung die großen Fragen der Kirche besprochen."

Gleichwohl war es richtig, daß vom Beginn des Concils an in sehr wichtigen Fragen Verschiedenheit der Anschauungen bestanden, und daß beschalb auch Kämpse nicht ausbleiben konnten, wie sie niemals auf einem allgemeinen Concil ganz ausgeblieben sind. Ketteler sethst war hierüber nicht verwundert; noch 16. März 1870 schrieb er au Pichler:

"Daß auf dem Concil, neben der wunderbaren Einheit, welche die Bischöfe aus allen Theilen der Welt so innig verbindet, auch Gegenfätze hervortreten, und daß die Gegenfätze mit großer Gewissenhaftigseit verhandelt werden, ist wahrlich sein Beweiß gegen die Göttlichkeit der Kirche, sondern vielmehr ein Beweiß sit den großen Ernst, womit auf dem Concil alle Fragen behandelt werden."

Nach dem Grade der innern Ueberzeugung und nach dem Maße der Entschiedenheit, mit welcher dieselbe nach außen vertreten wurde, mußte mit der Austragung solcher Gegenätze für den Einzelnen manches persönlich Beinliche und vielleicht selbst Schmerzvolle sich verbinden. Aber es war etwas, was Ketteler über folche Eindrücke immer wieder emporhod. Schon 13. Januar 1870, als eben die Knoten der Verwicklung sich zu schürzen begannen, schrieb Ketteler vertraulich au seine Schwester: "daß es auch au Sorgen und Schwierigkeiten nicht sehlt, versteht sich von selbst; das hindert aber nicht die Zuversicht, daß Gott alles wunderdar leitet."

Alls Onpanloup am 7. December 1869 in Rom eintraf, hatte Erzbischof Haynald von Calocza, der in engem Cinverständniß mit ihm stand,
bereits vorgearbeitet. Der Plan war, daß die Bischöfe, welche hinsichtlich
der Hauptfragen mit ihnen übereinstimmten, je nach der Nationalität ihre
regelmäßigen Zusammenkünfte und Verathungen haben sollten. Auserwählte
Mitglieder dieser nationalen Gruppen sollten dann ein internationales Co-

<sup>1)</sup> Die Unwahrheiten der Römischen Briefe G. 22.

mité bilden, um eine Einheit der Action herbeizuführen. Es währte einige Zeit und manche Hindernisse waren zu überwinden, ehe diese Organisation in ununterbrochenen Betrieb gesetzt werden kounte. Doch am 11. December reichten 13 Erzbischöse in Bezug auf eine Geschäftsordnungsfrage ein gemeinsames schriftliches Gesuch ein, von denen 12 der später sogenannten "Wimorität" angehörten, 10 aus der deutschösterreichischen Gruppe allein. Bas sie verlangten, war berechtigt, und wurde sosort gewährt. Auch die betgischen Bischöse hatten in dieser Sache die Bünsche der deutschen getheilt, aber, wie Erzbischof Dechamps schrieb, sie glaubten, daß eine mündliche Berständigung mit dem Concilspräsidenten in einer solchen Sache völlig genügen würde.

Gleich folgenden Tages wurde eine andere Eingabe unterschrieben, welche sich gegen mehrere Bestimmungen der vom Papite am 29. November erlassenen Geschäftsordnung richtete. Allein außer Bischof Stroßmaner und Kenrick von St. Louis, welche an der Spitze ftanden, hatten nur Frangojen Dieselbe unterschrieben. Es mahrte bis jum 2. Januar 1870, ehe auch die deutschen und öfterreichischen Bischöfe mit ähnlichen Seundgebungen ber vortraten. Die erste derselben verlangte für die Bischöfe mehr Gelegenheit und größere Leichtigkeit, auch selbständige Antrage und Borschläge zur Berathung zu bringen. Man glaubte sich dadurch beengt, daß alle von den Bijchöfen einlaufenden Antrage erft durch eine bejonders dazu vom Bapft ernannte Deputation von 26 hervorragenden Rirchenfürsten geprüft werden mußten und nach deren Urtheil auch von der Berhandlung gurückgehalten werden fonnten. Allein bei einer Berjammlung von fast 700 Prälaten war eine solche einschräufende Maszuahme die unabweisbarfte Nothwendiafeit. Unter den 26 Bischöfen, welche diese Eingabe unterschrieben hatten, ftand Retteler als der letzte der deutsch öfterreichischen Gruppe an 25. Stelle; nach ihm folgte nur noch Kenrick von St. Louis. Schon zum 13. December 1869 hatte Friedrich in sein "Tagebuch" notirt1): "Um meisten staunt man, daß Ketteler, der im Collegium Germanicum wohnt, zu der Minorität gehört; er soll jedoch schwankend sein."

Ungleich wichtiger als jene erste Gingabe vom 2. Januar war eine andere vom gleichen Datum, welche dem H. Bater verschiedene Schwierigfeiten und Hindernisse darlegen sollte, die man bei der bisherigen Ginrichtung der Verhandlungen und Ordnung der Geschäfte gesunden habe. Zugleich wurden eine Reihe practischer Vorschläge zu Nenderungen der Geschäftsordnung gemacht. An der Spize der Unterschriften standen die Cardinäle Schwarzenberg und Rauscher; an sie schlossen sich 41 dentsche und öfterreichtische, und weitere 41 französische und nordameritanische Kirchen-

<sup>1)</sup> S. 27.

fürsten an. Unter den Deutschen und Defterreichern stand Ketteler auch biesmal wieder an zweitletzter Stelle 1).

Die Klagen und Vorschläge, die in dieser Eingabe niedergelegt waren, wurden vom H. Vater aufs bereitwilligste entgegengenommen und hinsichtlich der meisten Punkte wurde genaue Prüfung und thunlichste Abhülse zugesagt. Dementsprechend ersolgten denn auch unter dem 20. Februar 1870 die Nachtragsbestimmungen zur Geschäftsordnung, in welchen auf die Wünsche der Concilsväter, vorab der Minorität, alle Kücksicht genommen war<sup>2</sup>). Thatsächlich hatte die ursprüngliche Geschäftsordnung nicht in allen Punkten hingereicht, um dei einer so außergewöhnlich zahlreichen Versammlung, den hochwichtigen und schwierigen Berathungen einen ungestörten nach allen Seiten besriedigenden Gang zu sichern. Nicht nur die Bischöfe der Winorität hatten Ursache zur Klage, sondern ungleich mehr die der Concilsmehrheit. Sin den einslußreichsten Wassoritätskreisen naheskehender Zeuge notirte schon zum 21. Januar 1870:

"Dupantoup hat (heute in der General-Congregation) mit Heftigfeit gesprochen, hat Bemerkungen über die Cardinäle gemacht und zwar in einem bitteren Tone. Ansags mit Spannung gehört, hat er bald das Interesse vertoren, und man ist zahlreich zum Saal hinausgegangen. Man wundert sich über die Heftigfeit, mit der man die Cardinäle und die Curie angreift. Man glandt zu wissen, die Opposition gehe systematisch darauf hinaus, durch viele und lange Neden jeden Beschluß zu hintertreiben. Man wundert sich, wie die Cardinales Praesides das Schema ohne weiteres nach einigen Reden an die Commission zurückgewiesen; denn, hätte man die Väter gestagt, so wäre die Wehrheit dassir (für die Annahme der Schemata) gewesen. Alle Ptäne scheinen darauf gerichtet zu sein, das decretum Infallibilitatis zu hintertreiben. Auch die Geduldigsten verlieren die Geduld."

## Zum 9. Februar 1870 schreibt berfelbe Zeuge:

"Cardinal Capalti, einer der 5 Praesides des Concils, Vorsitzender der deputatio pro disciplina, hat heute in dieser deputatio eine Rede gehalten, in der er sich start ausgesprochen hat gegen das Benehmen einiger Bischöfe im Concil. Bei einer Stelle, in der er ihr Benehmen, ihre Angriffe gegen den H. Stuhl besprochen, hat ihm vor Beinen die Stimme versagt. Er hat erklärt, man habe (von Seiten des Papstes und des Präsidiums) die Sache sowiet sommen lassen, weit man (von Seiten der Feinde) zuvor ausgestreut, im Concil werde keine libertas loquendi sein. Diese tei siest dis zur licentia loquendi und dis zu häretischen Aengerungen ausgeartet. Er hat angedeutet, daß der H. Vater die Geschäftsordnung modisieiren werde 3)."

<sup>1)</sup> Collect. Lac. VII, 918 c. ss.

<sup>2)</sup> Bgl. Fegler, Das Baticanische Concisium und deffen äußere Bedeutung. Wien 1871. 2. Aufl. S. 42-49.

<sup>3)</sup> Bgl. v. Der, Fürstbifchof Zwerger S. 213 jum 9. Febr.: "Der Cardinal beflagte sich auch — mit Thränen im Ange und mit zitternder vor Weinen versagender Stimme über jene Bäter, "welche nichts anderes intendiren, als daß im Concil nichts geschehe" — burch die Berschleppung in langen Reden."

Den größten Uebelständen war jetzt, wenigstens für den Nothfall, genügend abgeholsen. Die neuen Bestimmungen leisteten, was nur Bernunft und practischer Sinn unter den bestehenden Berhältnissen an die Hand geben konnte, es sei denn, daß man die Berhandlungen des Concils einer sichern Berschleppung preisgeben wollte.

Beichwohl erhoben sich auch gegen diese Bestimmungen allerlei Bedenken. Die erste Vorstellung gegen dieselben vom 1. März ging von den Frangosen aus, welchen sich auch Italiener, Drientalen und andere angeschlossen hatten; am 2. März folgte eine fürzere, die vorwiegend von Deutschen unterzeichnet war; am 4. die, welche ben Namen bes Cardinals Schwarzenberg an der Spite trug, und mit wenigen beutschen, meist öfterreichische und ungarische Damen aufwies. Un der beutschen Abreffe ichien Retteler einen Sauptantheil gehabt zu haben, denn biesmal fteht unter den Namen der einfachen Bijchöfe der seinige oben an. Es ift sicher, daß er auch nach Erlaß der neuen Bestimmungen in Bezug auf die Geschäftsordnung mit manchem nicht recht zufrieden war. Es miffiel ihm, daß die von den einzelnen Bischöfen ausgebenden Anträge erft durch eine Commission geprüft werden müßten, deren Ernennung und gange Autorität auf den Papft allein guruckgehe, daß überhaupt die gange Geschäftsordnung nicht von den Bischöfen vereinbart, fondern vom Bapfte vorgeschrieben worden fei. Weit lebhafter aber beunruhigten ihn die Bestimmungen der neuen Geschäftsordnung, wonach bei der schließlichen Abstimmung, auch über Dogmen, im Falle von Meimmasperichiedenheiten die einfache Majorität entscheiden zu sollen schien, und iene andere, wonach es der Majorität möglich gemacht würde, den Schluß einer Discuffion herbeizuführen, ohne daß die Minorität aus fich ein Mittel zur Berfügung hatte, bies zu verhindern. "Mir scheinen die neuen Regeln baburch den unterscheidenden Charafter eines Concils und eines Parlamentes außer Acht gelaffen zu haben," heißt es in einem von Retteler damals acgebenen Dictate " Privatgedanten über die Geschäftsordnung", "welcher [Unterschied] darin besteht, daß jeder Bijchof judex und testis ist".

Manche seiner Bedeuten nußten später von selbst schwinden, als ein mal die neuen Regeln in die Praxis übersetzt waren, aber auch schon jetzt aestand er zu:

"Das Meiste wird dabei abhängen von der Art, wie soit gegebenen Regelns von den Präsidenten gehandhabt werden. Wenn sie nicht mit einem sehr hohen Grade der Gerechtigkeit geübt werden, so fann dadurch jede Freiheit der Meinungsäußerung unterdrückt werden."

Dieser "sehr hohe Grad von Gerechtigteit" wurde thatsächlich bewiesen. Einen Monat nach Erlaß der neuen Bestimmungen brachte 28. März 1870 das "Mainzer Journal" (Ar. 72) über diese Dinge einen sehr beachtens werthen Artifel aus Rom mit dem Bemerken, daß biefer Artifel "feinen der regelmäßigen Correspondenten zum Berfaffer habe".

Diese auf solche Weise eingeführte Auftsanung über die beim Concil thatsächlich obwaltenden Verhältnisse stammte aus der Feder des bischöslichen Secretärs Dr. J. M. Raich und war sicherlich nicht ohne Mitwissen des Bischofs nach Mainz entsandt worden. Ueber die Geschäftsordnungsfrage äußert sich der Artisel:

"Es fragt sich, ob die alte Geschäftsordnung nichtendet worden sei, nicht ob sie hätte mißbraucht werden können; und auf diese Frage — so evident ist das — müssen auch unsere Gegner gestehen, daß dies keineswegs der Fall war. Daß die neue Geschäftsordnung zur Unterdrückung der freien Meinungsäußerung, wie sie auf einer Kirchensunde zulässig und erfordert ist, mißbraucht werden könne, gebe ich wieder gerne zu. Aber ich din überzeugt, daß dies nicht geschen werde, wie es auch dei Handhabung der ersten Geschäftsordnung nicht geschah. Und in der That sind die Präsidenten vollkommen in den Stand geset, um auf Grund der modisieirten Geschäftsordnung jeden derartigen Bersuch, der darauf hinzielen könnte, unwirksam zu machen."

Die Abresse gegen die neuen Bestimmungen, an welcher Ketteser sich betheiligte, unterschied sich nicht unwortheilhaft von den beiden übrigen. Sie war fürzer und bestimmter, vermied es, an den einzelnen Punkten der neuen Ordnung Eritik zu üben, sondern stellte positiv die Forderungen auf, die für nöthig erachtet wurden. Bischof Fester von St. Pölten, der damalige Secretär des Concils, äußert sich über dieselben 1):

"Es wurde zwar gegen dieses Decret (vom 20. Februar 1870) eine Vorstellung von einem Theil der Bischöfe eingereicht; doch spricht diesetbe im allgemeinen nur das Bedenken aus, daß in Folge einiger Bestimmungen dieser Geschäftsordnung möglicher Weise die Freiheit der Bäter des Concils beeinträchtigt werden könnte, und gibt sodann im einzelnen an, wie diese Bestimmungen ihrer Ansicht nach zu verstehen und zu handhaben seien, um die Freiheit des Conciliums nicht zu beirren. Die in dieser Vorstellung ausgedrückten Wünsche wurden in vielen Puntten, soweit es nur immer practisch aussführbar war, von den Präsidenten der General-Congregationen gerne berücksschießtigt."

Die Bäter des Concils nußten natürlich insoweit eine Einschränfung der freien Bewegung sich gefallen lassen, als es in jeder großen Bersammlung nothwendig ist, um bei lange danernden Berathungen die Ordnung aufrecht zu halten. Aber weder die Freiheit der Meinungsänßerung noch der Abstimmung oder des Austausches und der Berständigung unter einander war im mindesten geschmälert. Erzbischof Manning schreibt hierüber 2):

"Das Concil war nicht zusammenberusen worden, um Griete zu registriren; es war zusammengekommen, um über Fragen, welche die Kirche be-

<sup>1)</sup> l. c. S. 49.

<sup>2)</sup> Manning-Bender, Die mahre Geschichte des Baticanischen Concils. Berlin 1877 S. 124 f.

treffen, zu discutiren. Discufsion unter Menschen sett aber eine Verschiedenheit in den Ansichten und zwar zum wenigsten zwei verschiedene Ansichten voraus. Als die Schemata dem Concil vorgelegt wurden, erklärte Pins IX.
den Bischöfen ausdricklich, daß dieselben nicht sein Wert seien und daß sie das
Siegel seiner Antorität nicht an sich trügen. Sie würden an die Concilsväter
zu dem Zwecke vertheilt, damit sie dieselben prüften, darüber beriethen, sie
eventuell verbesserten, und wie einer sagte, sogar "begrüben", wenn man dies
für nothwendig erachten sollte. Das Concil besaß die Freiheit der Nede in
einem so hohen Maße, daß ein Bischof aus einem der freiesten länder der
Welt sich äußerte: "Unser Congreß besitzt nicht mehr Freiheit in der Disse
cussion als das Baticanische Concil."...

In der That erhoben die Bischöfe in der freiesten Weise überalt da Einsprache, wo sie dieses für angebracht fanden. Man that dieses bei der ersten Constitution über den Glauben; die Folge davon war, daß man dieselbe ganz und gar umgestaltete. . . . . Das Schema über den kleinen Katchismus wurde gleichfalls beanstandet. Auch gegen die Concilsordnung wurde Einrede erhoben; in Folge davon wurde sie verbessert, aber trogdem fand man wieder Aussetzungen daran zu machen."

Ganz das Gleiche bezeugt viele Jahre später, 1894, Cardinal Gibbons von Baltimore in seinen "persönlichen Erinnerungen vom vaticanischen Concil"):

"Die allerweitgehendste Freiheit der Discussion herrschte auf dem Concil. Diese Freiheit hatte bei Eröffnung der Innode der H. Bater zugesagt, und das Bersprechen wurde auf das gewissenhafteste gehalten. Ich darf ruhig die Behauptung aufstellen, daß weder im Englischen Parlament, noch in der Französischen Kannner, noch im Teutschen Reichstage, noch in unserem Ameritanischen Congreß eine weiter reichende Freiheit der Debatte geduldet werden würde, als sie deim Concil zugestanden war. Der Cardinal, welcher das Präsidium silhrte, befundete eine Artigseit und Rücksicht und eine Geduld selbst ind der größten Hige der Lebatte, die alles Vobes werth sind. Ich glaube nicht daß er während der 86 Sessionen auch nur ein Dutsend Mat einen Medner zur Ordnung gerusen habe, und wenn dies gesichah, so war es nur mit Rücksicht auf die laut sich fundsebende Misstilligung oder das Berlangen eines Theiles der Bischte wie der höchste Wisdiltigung oder das Berlangen eines Theiles der Bischte wie der höchste Wisdiltigung oder kas Berlangen eines Theiles der Richte wie der höchste Wisdiltigung ober das Berlangen eines Theiles der Richte wie der höchste Wisdiltigung ober katte bei der Berathung dieselben Rechte wie der höchste Wisdiltigung ober Kirche. Für die Dauer der Reden war keine Grenze selfgesetzt."

Wenn nun, trot der täglichen Erfahrung einer ungeschmälerten Freiheit, die Prälaten der sogenannten "Winorität" den neuen Geschäftsordnungsbestimmungen mit allerhand Bedeusen, Bestürchtungen und Ausstellungen gegenübertraten, so verrieth sich hier, daß allerdings eine gewisse Wisstimmung und ein Gesühl des Unbehagens dei ihnen sich angesammelt hatte, das sedoch nicht in der disherigen Handhabung der Ordnung und Freiheit, sondern in ganz andern Nücksichten seinen Grund hatte. Gleich das erste dogmatische Schema, das am 10. December zur Vertheilung sam, um für

<sup>1)</sup> The North American Review Vol. CLVIII, p. 392 f.

die Berathungen als Ausgangspunkt und Grundlage zu dienen, erregte in der Gestalt, welche die mit den Vorarbeiten betrauten Theologen ihm gege= ben hatten, das Miffallen nicht weniger Bijchöfe. In der I. General-Congregation, den 10. Dezember, wurde dann ein papftliches Decret publicirt, über die Art, in welcher die Papstwahl abgehalten werden follte, falls der Papft mahrend der Dauer des Concils aus dem Leben scheiden murde. In der folgenden Congregation, den 14. December, wurde die Bulle Apostolicae Sedis befannt gegeben, durch welche der Papst die Bahl der dem Hl. Stuhle vorbehaltenen Cenfuren und Reservatfälle um ein Ramhaftes einschränkte. Beide Erlasse waren zweifelsohne fehr zeitgemäß und wohl angebracht, und daß fie vollständig in der Befugniß des Papstes lagen. fonnte vernünftiger Weise nicht bezweifelt werden. Aber trothem berührte es manche Bischöfe unaugenehm, daß diese Magregeln nicht dem versammelten Concil zur Berathung waren unterbreitet worden. Schlimmer noch wirfte das Ergebniß der Wahlen für die verschiedenen Deputationen d. h. die vorberathenden Ausschüffe, insbesondere die Deputation für die Glaubensfragen, die am 14. December ftattfand. Die Wahl war einfach in die Sand der Concileväter gelegt, und ce murde nur darauf gehalten, daß die verschiedenen Nationen in einem billigen Berhältniffe dabei vertreten feien. Dies war auch wirklich der Fall. Aber es ergab fich, daß von den Bischöfen, welche man öffentlich der Minorität beigählte, fein einziger die hinreichenden Stimmen erhielt. Zwar hatten fie selbständig eine Lifte aufgestellt, aber dieselbe unterlag. Das wurde lebhaft empfunden 1).

Zu diesen Ursachen der Verstimmung fam das langsame Vorangehen der Verhandlungen, die vielen zeitranbenden Vorbereitungen und nicht zum geringsten Theil die unglückliche Ausstied der Concilsansa wie die anfängliche Mangelhaftigkeit des Stenographendienstes. Erst nach einiger Zeit fonnte in diesen Acuserlichkeiten befriedigend abgeholsen werden.

Unterdessen war man aber anch von außen thätig, solche Mißstimmungen zu benutzen, unter den Vischöfen eine eigentliche Opposition zu ermuthigen, und, wo immer möglich, wirklich heranzuziehen. Nicht nur arbeitete fast die gesammte deutsche Presse darauf hin, und sparte weder Schmeicheleien, noch Verdächtigungen, noch Unwahrheiten, um die Vischöse dahin zu treiben. Auch in Kom selbst waren Personen, und nicht blos solche, welche theologischen Kreisen angehörten, eisrigst in dieser Richtung bemüht. Nicht die letzte Stelle nahm unter diesen der dipsomatische Verstreter Preußens beim H. Stuhl, Graf Harry Arnim, ein. Wie er sich

<sup>1)</sup> Ueber den Hergang bieser Bahlen und die verschiedenen Ursachen der Dissestimmung orientiren recht gut die Aufzeichnungen des Fürstbischofs Zwerger von Sedan. Bgl. Fr. v. Der, Fürstb. Joh. Bapt. Zwerger (Graz 1897) S. 229 ff.

andern Bischöfen näherte 1), so suchte er auch mit Ketteler Fühlung zu erhalten.

"Die Diptomaten," schreibt Friedrich in seinem "Tagebuch" zum 18. December 1869, "suchen in stetem Berkehr mit den Bischösen zu bleiben und öffnen deuselben ihre Zatons, um ihnen die Möglichkeit öfteren Berkehrs unter einander und des Meinungsaustausches zu bieten. Giner der hervorragendsten Diptomaten in Rom fragte mich, wer von den deutschen Bischöfen nach meiner Meinung sich zu einem Führer der Opposition eignen möchte; er selbst habe an Ketteler gedacht."

Dr. Friedrich rieth ab: Rettelers Bergangenheit biete dafür nicht bie geringfte Gewähr, man durfe sich von seiner jetigen Anwandlung nicht vorfcnell täufchen laffen, noch wohne er im Collegium Germanicum und habe er die nothwendigen Proben nicht gegeben. Diese Warnung hielt Arnim nicht zurück. Bei Gelegenheit einer Unterredung bat er den Bijchof von Maing um Aufflärung über Bedentung und Tragweite des Unfehlbarfeits= dogmas. Er als Protestant verstehe die Sache nicht recht und sei doch gehalten, über alles nach Berlin zu berichten. Retteler willfahrte arglos feinem Bunfch, nur daß er die Andienz forgfältig vorbereitete und, was er in Bezug auf das Dogma fagen wollte, vorher zum Niederschreiben dietirte. Alls dann Arnim ihn bat, seine Meinungsäußerung ihm schriftlich zu geben, fam Retteler auch dieser Bitte mit der größten Unbefangenheit nach und ließ fein erftes Dictat für ihn copiren. Wie es scheint, war damit ber Berfehr mit bem preußischen Diplomaten noch nicht gang abgeschloffen. Friedrich weiß von Besuchen Rettelers auf der preußischen Gesandtichaft am 21. Januar und am 6. Mai 1870 2). Tags guvor war in ber Berfammlung ber beutschen Bischöfe Arnims Barnungsschreiben an ben Cardinal Antonelli vom 23. April verlesen, und, wie Arnim sich schmeichelte 3), "mit allgemeinem Applans für das beste diplomatische Document erklärt worden, mas in dieser Angelegenheit vorhanden ift".

<sup>1)</sup> Bal. Coll. Lac. VII, 1604.

<sup>2)</sup> Geschichte des Batican. Concils III, 456. 898. Unrichtig ist aber jedenfalls, was vom Gegenstande des Besuches dort gesagt wird. Der Bunich einer staatlichen Einwirtung gegenüber tirchlichen Lehrentscheideningen sag niemand so serne wie Ketteser; in diesem Punkte stand er Dupansonp schross entgegen. Sbenso ungsaudwürdig ist, daß Ketteler Arnim gegenüber das "Mainzer Journal" herabgesetzt und dessen Medattion desavonirt habe. Noch im März hatte der Bischof mehrere wichtige Kundzgebungen in diesem Blatte verössentlicht. Benn er demselben Tadel aussprechen wollte, bedurfte er dazu nicht der preußischen Gesandtschaft. Den Rücksichten der höftickleit jedoch gegenüber dem officiellen Bertreter Preußens konnte Ketteler sich nicht entziehen, der nicht nur der Geburt nach Preußen angehörte, sondern auch als Bischof mehrere preußische Pfarreien in seinem Sprengel hatte.

<sup>3)</sup> Arnim an den Bundestangler 5. Mai 1870. Collect. Lac. VII, 1602, a.

Im Grunde waren es aber weder die Künste Arnims noch üble Einbrücke in Nebensächlichkeiten, was auf die Bischöfe verstimmend wirste, sondern vielmehr die Entwicklung, welche die Unsehlbarkeitsfrage nahm, durch welche alle andern Momente erst ihre Bedeutung zu erhalten schienen. Trop aller Agitation, mit der man seit 2 Jahren ganz Dentschland und Frankreich aufgeregt hatte, fand sich zu Beginn des Concils in keinem der officiellen Actenstücke und in keiner der Vorlagen diese Frage auch nur erwähnt. Nur brachten alle das klare Gesühl mit, das die Frage, die so verwirrend auf die Gesister wirtte, vom Concil unmöglich umgangen werden könne, sondern in irgend einer Weise einen bestiedigenden Austrag sinden müßte.

Das internationale Comité, von Cardinal Ranscher präsidirt, von Tupanloup und Haynald aber inspirirt, hatte kann seine Thätigkeit begonnen und suchte unter den Concilsvätern für die von ihm vertretenen Auschausungen Propaganda zu machen, als auch die Gegenwirkung sich äußerte. Die Erzbischöfe Manning und Dechamps, die Bischöfe von Regensburg und Paderborn schlossen sich zusammen i), Stahl von Würzburg, Leourod von Sichstätt, Abames von Luzemburg, Heiß von Lacrosse, Meurin von Vonday und die Schweizerbischöfe Marislen und de Preux kamen hinzu; seit 23. December tras man sich in der Villa Caserta. Ein Antrag wurde vereinbart, daß in dem Theise des Schemas über die Kirche, welcher vom Primate handelte, ein eigener Abschnitt über die Lehr-Unsehlbarkeit des Papstes solle eingeschoben werden. Mit dem Datum des 30. December wurde der Antrag zum ersten Mas gedruckt. Er sand hunderte von Unterschriften und mußte in furzem neu gedruckt werden. Manning erzählt hierüber <sup>2</sup>):

"Es wurde beschlossen, daß die Petition mit einem Circularschreiben an alle Bischöfe gesendet werden solle, nur diesenigen ausgenommen, von denen man wußte, daß sie zur Opposition gehörten, und denen gegenüber Anstand und Achtung es zur Pflicht machten, daß man sich auch nicht den Anschein gebe, als wolle man sich ihnen aufdrängen . . . . Alles wurde im vollsten Tageslichte abgethan. Die Petition wurde gedruckt und an alle vertheilt, welche den Bunsch darnach äußerten. Sie war kann in den Druck gegeben worden, als ein Erzbischof, von dem man wußte, daß er zur Opposition gehörte, sich einsand und um ein Exemplar derselben bat. Er erhielt auf der Stelle drei statt eines."

<sup>1)</sup> Der höchst interessante Bericht über diese Vorgänge von einem Theilnehmer und Angenzeugen in der ('ollectio Lac. VII, 1695 d ss.; Bgl. l'urcell, Life of Cardinal Manning II, 453 f. Die ersten Zusammentünste dieser Art waren 6., 7. und 11. Dezember. Ansangs nahmen auch die Fürstbischöse von Brizen, Trient und Secau und der Abt von Einstedeln Antheil. Bgl. auch Fr. v. Der, Fürstbischof Zwerger S. 227.

<sup>2)</sup> Manning-Bender, Die mahre Beschichte des Batican. Concils, S. 91/92.

Durch verrätherische Bande wurde in furgem auch dieses Document gleich jo vielen andern, welche dem Junern der Concilsverhandlungen angehörten, ber "Attgemeinen Zeitung" jur Beröffentlichung übergeben. Diefe Betition war es, welche Töllingers unglückliche Erflärung in der "Allgemeinen Zeitung" vom 27. Januar 1870 hervorrief. Mehrere Biichofe der Minorität traten zwar dem von Pöllinger gegebenen Mergerniß durch entichiedene und echt katholische Kundgebungen entgegen, wie vor allem Retteler und Biichof Krement von Ermland, aber bereits hatte fich auch Die Minorität geeinigt, um eine Betition gegen die Berhandlung ber Infallibilität einzureichen. Dieselbe war datirt vom 12. bezw. 15. und 18. Januar und frug im gangen 136 Unterschriften 1); am 23. Januar überfandte fie Cardinal Raufcher burch Bermittlung von Monfignore Bacca an ben Papit 2. Für bie deutschen Bischöfe mar es nur eine Wiederholung deffen, was fie von Julda aus bereits dem Papfte ausgesprochen hatten. Um 29. Januar fandte Cardinal Schwarzenberg die Petition auch an die für die Prüfung der Unträge aufgestellte Deputation. Indeg eine fast vierfache Majorität, 450 Bäter des Concils, hatten die Aufnahme ber Un fehlbarkeitslehre in die Borlage der Concilsberathungen verlangt, und nach längerem Bedenken und Zaudern 3, entschied die Deputation unter Zustim mung des St. Baters d. 9. Februar, daß dem Berlangen der Majorität stattgegeben werden sollte.

Nachdem mit dem 22. Februar die erste Abtheilung der Tisciplinar gegenstände durchberathen war, trat in den Sitzungen eine Pause ein. Die Deputation für die Glaubenssragen war inzwischen mit der Umarbeitung des ersten Glaubensdeeretes und der Abwägung der eingereichten Bedenken noch nicht zu Ende gekommen. Es wurde daher setzt die zweite dogmatische Vorlage zur Durchberathung an die Bäter vertheilt, welche von der Kirche Christi handette. Dieselbe zersiel in drei Hauptabichnitte: Die Lehre von der Kirche, den Primat, das Verhältniß von Kirche und Staat. Entsprechend den Bestimmungen der neuen Geschäftsordnung wurden zunächst über den ersten Hauptabichnitt von den Vischösen, welche etwas zu demerken fänden, die schriftlichen Meinungsäußerungen einverlangt und dafür eine Frist von 10 Tagen gewährt. Wit dem 4. März erreichte diese Frist ihr

2) Ddo Ruffell an Manning 23. Fannar 1870; vgl. Purcell, Life of Card.

Manning II, 438.

3) Byl. hierüber Purcell, Life of Card. Manning II, 453; Collect. Lacens.
VII 1697 c.

<sup>1)</sup> In Bezug auf Netteler ichreibt Friedrich Tagebuch (3.327) zum 15. April: "Früber ob. b. also im Januar batte er bei Unterzeichnung der Adresse gegen die Aufaltibilität sich, wie mir heute Hipler sagt, ausdrücklich vorbehalten, betreffenden Falles auch für dieselbe sich aussprechen zu dürfen."

Ende. Ketteler war mit dieser Borlage ganz besonders unzufrieden. Er begnügte sich nicht mit bloßen Bemerkungen, sondern ließ an Stelle der Borlage einen ganz neuen Entwurf ausarbeiten, den er mit einem kurzen Eirenlarschreiben unter dem 8. März an die Concilsväter versendete 1):

"Damit die Synodalconstitution über die Kirche durchsichtiger werde und um so leichter in den Kerzen der Christen Antlang und Singang finde, ist es mein Wunsch, daß bei deren Absalfung der historische Verlauf der Dinge maßzgebend sei. Ich weiß wohl, daß die angebogenen Aussilbrungen nicht nach alten Seiten vollendet, vielmehr der Vervollkommung bedürstig sind. Dennoch bitte ich, sie gefälligst durchsehen und daraus den mir vorgesehten Zwec entendenen zu wollen."

Auf die Zusendung diese Schemas liegt noch das Antwortschreiben des Erzbischofs von Sorrento, Franz Xaver Apuzzo vor, welcher nicht nur Anhänger der Majorität, sondern auch Mitglied der zur Prüfung der einsausenden Anträge vom Papste ernannten Deputation war. Allerdings ist das Schreiben erst vom Datum des 24. Juni; es übt in sehr artiger Form an Kettelers Schema eine ziemlich scharfe Critis:

"Das neue Schenn für die Synodal-Conftitution de Ecclesia, welches Ew. Bischöfl. Gnaden nach der historischen Ordnung hat ausgarbeiten lassen, habe ich erhalten und darin ein nuzweiselhaftes Zeichen Ihrer Liebe und Ihres Wohlwollens gegen mich den geringsten der Bischöfe erkannt. Längst kannte ich Ihre hohe Einsicht und die Tugenden, mit welchen Sie in der Kirche Gottes erstrahlen, und fast täglich erhebe ich meine Hände zum Allerhöchsten, ihm zu danken, daß er in diesen Tagen seiner Virche Hirten gegeben hat, welche durch jede Art von Tugend hervorleuchten.

Um jedoch auf Ihre Winsche einzugehen, will ich nicht nicht schenen, ehre Iich wie est einem Bischof gezient, meine Meinung Ihnen auszusprechen. Ich habe das von Ew. Bischöft. Gnaden entworsene Schema durchgelesen. Wiewohl vieles Schöne sich darin sindet, möchte ich mich doch nicht entschließen, es dem uns früher vorgelegten Schema vorzuziehen. Denn vor allem ist es bei Concisien ganz und gar nicht gebränchlich, nach der historischen Ordnung (Randensstragen zu entscheiden. Dann werden auch die Jerthümer nicht deutlich genug hervorgehoben und die Glaubenswahrheit wird nicht mit der nöthigen Klarheit

<sup>1)</sup> Der Entwurf (bei Friedrich Documenta ad illustrandum Concilium Vaticanum, Rördlingen 1871 II, 404 ss.) enthält wie die ursprüngliche Borlage 15 Capitel, nur in anderer Ordnung.

Einen anderen Entwarf in derfelben Sache hatte in Kettelers Auftrag Domdechant Heinrich in Mainz ausgearbeitet und unter dem 5. Februar nach Rom entsandt. Dersfelbe bestand aus 17 Capiteln und war ziemlich umsangreich. Dr. Heinrich batte nicht den historischen Gang eingehalten, aber sich auch nicht an eine streng logische Unordnung gebunden. Er wollte mit Rücksich auf christzläubige Protestanten vielmehr ein pädagogisches und psuchologisches Versahren eingehalten sehen. Der Entwurf sand sedoch bei Ketteler keine Gnade, sei es wegen der Anordnung, sei es wegen des Umsanges oder vielleicht auch wegen des aussührlichen Capitels über die päpstliche Unssehlarkeit.

### 3. Das Unfehlbarfeits-Dogma.

den Gläubigen vorgelegt. Mir will scheinen, daß auf diese Weise viele in ihren Zerthümern weiterschlasen werden, andere sogar aus Unwissenheit in den Zerthum gesührt werden könnten. Unsere Rede aber nuß, wie Ew. Bischösl. Gnaden es oft ausgesprochen haben, nach Christi Wort sein: Ja ja, nein nein. Auch scheint mir, daß die eine Stelle besonders im III. und IX. Capitel und an anderen Orten "Unser Herr J. Chr. habe die Nirche als seine Stell vertreterin eingesest", zu den Frethümern der Synode von Pistoja und denen Richers sich etwas hinneige. Gw. Bischöslt. Gnaden sennen ja die in der Bulse Auctorem sidei als häretisch verworfenen Sätze. [Es solgen je 3 Sätze der Synode, und 3, die Richer hatte retractiven müssen.]

Dies alles wollte ich Ihnen, hochwürdigster Herr Vischof, unterbreiten, nm Sie zu überzengen, daß ich das von Ihnen vorgelegte Schema gelesen habe und die von Ihnen geäußerten Wünsche gleich dem heiligen Gebote eines von mir hochverehrten Baters schätze.

Mögen Sie zum Wohle der Rirche noch lange leben und in Ihren Gebeten zum allmächtigen Gott meiner eingedenk fein!"

Der zweite Hauptabschnitt der dogmatischen Vorlage, der nach Ablauf der gewährten Frift den Gegenstand der schriftlichen Meinungsäußerung der Concilsväter bilden follte, enthielt nur 2 Capitel, eines über den Primat, und eines über die weltliche Herrichaft des Papstes. In Folge der Petition der 450 und deren Butheißung durch die betreffende Deputation war es aber nothwendia geworden, noch ein Zufatz-Rapitel auszuarbeiten über die unfehlbare Lehrautorität des Papftes. Man mählte unter ben von verschiedenen Seiten für eine Definition in Vorschlag gebrachten Formeln biejenige aus, welche die in der fatholischen Kirche herrschende Ueberzengung am richtigsten wiederzugeben schien, und diese, am 6. März festgesetzt, wurde mahrend der folgenden Tage im Abdruck vertheilt. Bom 8 .- 17. Marg war Zeit gegeben für Studinm der Borlage und für schriftliche Bemerkungen. Allein einige Bischöfe der Minorität wußten durch ungeftume Borftellungen bei Cardinal Bilio, dem Borfitenden der Glaubens Deputation, ju erreichen, daß diefe Frift bis zum 25. März verlängert wurde 1). In dieser Zeit wurden 149 schriftliche Meinungsäußerungen über die beiden Capitel vom Primat und der Unfehlbarkeit eingereicht, nicht wenige derselben zugleich im Namen von 10 -20 Bijdböfen. Die "überfichtliche Zusammenftellung" berselben, ein forgfältiger Auszug, welcher jum Gebrauch der Concilsväter daraus gemacht wurde, umfaßte 346 Quartseiten im Druck.

Ketteler war mit seinen Bemerkungen einer der ersten bei der Hand. Rach Friedrich<sup>2</sup>) lagen sie am 10. März schon six und fertig; sie nehmen denn auch in der "übersichtlichen Zusammenstellung" unter allen gleich die

<sup>1)</sup> Eine schristliche Eingabe des Cardinals Schwarzenberg mit 12 andern Concilsvätern ift vom 11. März. Bgl. Collect. Lac. VII, 972.

<sup>2)</sup> Geschichte des Baticanischen Concils III, 706. Expedirt wurden Acttelers Bemerkungen erft 15. März.

zweite Stelle ein. Ueber die Bedeutung dieser "Bemerfungen" der Minoritäts Bischöfe im allgemeinen, welche durch Bertrauensbruch bald an die Deffentlichkeit kamen und gegen die Kirche wie gegen die Bischöfe selbst ausgebeutet wurden, hat Ketteler kurz nach Beendigung des Concils Beranlassung genommen, sich öffentlich auszusprechen 1):

"Die Aussprüche waren nicht gegen das vierte Kapitel der Constitution über den Primat, wie es unter Berücksichtigung einer Neihe von Vorschlägen der Minorität zulest definitiv angenommen wurde, sondern gegen die er ste Vorlage gerichtet, welche sich davon nach Form, Inhalt und Umsang wesentlich unterscheidet . . .

Die Mehrzahl derselben spricht Besürchtungen aus, welche gegen die Opportunität einer solchen Desinition gerichtet sind. Ost drücken sie nicht die eigene Meinung aus, sondern wollen nur mit Nachdruck hervorheben, welche Aufnahme die Vehre außer der Kirche bei ihren Gegnern und bei Kathostifen, siir deren gläubige Unterwerfung man besorgt sein mußte, sinden würde.

Alle diese Aussprüche sind nicht kategorische Behauptungen, sondern Ginswände und Schwierigkeiten, die nicht als unlösdar, beziehungsweise unwiderlegslich geltend gemacht wurden, sondern um eine eingehende Prüfung zu veranstaffen."

In dem officiellen, für die Concilsväter gefertigten Auszug lanteten Kettelers Bemerfungen vom 10. März 1870 über das vorgelegte Schema 2):

- "1. Im allgemeinen befenne ich mich vollständig zu der im Capitel XI. [über den Primat] ausgesprochenen Lehre; ich würde jedoch vorziehen, daß dieses ganze Capitel umgestattet werde, nach Maßgade des von mir fürzlich überreichten Entwurses "de Sancta Ecclesia catholica".
  - 2. Ich beantrage, daß das neue Zusatz-Rapitel [über die Unfehlbarfeit] gestrichen werbe.
- 3. Eventuell aber verlange ich eine in jeder Hinsicht erschöpfende Discuffion aller einschlägigen Momente aus der Schrift, der Tradition und der Kirchengeschichte.
- 4. Endlich verlange ich zu einem befinitiven Glaubensbecret die moralische Einstimmigkeit der Concilsväter.

#### Griinde :

3u 1. Alles könnte einfacher, klarer, treffender und baher auch wirffamer ausgedrückt werden. Die in diesem Schema gebrauchte Ausberucksweise ist geeignet, zu falfcher und irrthümlicher Auslegung Anlaß zu geben.

Bu 2. Gine folde Glaubensbefinition würde der hinreichenden Begründung, entbehren, in hohem Maße schädlich sein, den erwarteten Rugen boch nicht bringen.

<sup>1)</sup> Die Minorität auf dem Concil G. 5.

<sup>2)</sup> Friedrich Documenta etc. II, 216. Die 4 Sätze find wörtlich nach Kettelers eigener Zusammenfassung, die Gründe find nur auszüglich, aber sehr getren wiedergegeben.

- Bu 3. Es darf nicht genügen, daß die Bäter des Concils eine solche Glaubenserklürung mit frendigem Herzen begrüßen, sie müffen sich über dieselbe auch genaue Rechenschaft geben können.
- Bu 4. Es ware ein mahres Berbrechen gegen die Mirche, wenn die Glaubensentscheibung in anderer Beife gegeben wurde."

Was diesem Votum Kettelers eine besondere Bedeutung verlieh, war die hier zum ersten Male officiell hervortretende Behauptung, daß es zum Zustandekommen einer Concilsentscheideidung der "moralischen Einstimmigkeit" unter den Concilsvätern bedürse 1). Diese Behauptung war verhängnisvoll für den weiteren Verlauf. Mehrere andere Bischösse schlossen sied an die von Ketteler eingereichten Bedeuten einfach an. Bischos von Hesele aber schrieb in seinem Gutachten 2):

"Gegen die Opportunität jener Glaubensdefinition, wie über die großen Gefahren und Schüden, welche aus derselben für die Kirche entstehen werden, und über die Nothwendigkeit der Einstimmigkeit oder doch der moralischen Einstimmigkeit der Bäter zum Juftandesonmen einer Glaubensdefinition hat ein anderer Concissvater (der an zweiter Stelle steht) in seinen Bemerkungen zu diesem Schema sich in vorzüglicher und freimüttiger Weise ausgesprochen. Ich schiefe mich allem, was er gesagt hat, aus innerster Ueberzengung an."

Mit der Borlage des Zusatz-Kapitels über die päpstliche Unsehlbarkeit vom 6. März war man in die eigentliche Kampses-Periode des Baticanischen Concils eingetreten, und von Monat zu Monat sollte die Kampses Stimmung fortan sich steigern. Nicht als ob hinsichtlich des Glaubens selbst eine namhafte Berschiedenheit der Ueberzengungen bestanden hätte.

"Es mag denjenigen," fchreibt Cardinal Manning 1877 3), welche am Concil theilgenommen haben, gestattet sein, Zengniß abzutegen für das, was sie in dieser Beziehung selbst gehört haben und was sie davon wissen. Noch nicht sims Bischose unter allen Concilsvätern können mit Recht als Opponenten gegen die Lehre (von der Unsehlbarkeit) betrachtet werden. Dies ist das Zeng-

<sup>1)</sup> Am 25 März 1870 wurde von 4 Concissvätern in diesem Sinne ein eigenes Posinsat eingereicht (Collect. Lac. VII 974. 14.). Es ist nicht unwahrscheinlich, daß Ketteler unter den Unterzeichnern war. Die Namen sind nicht bekannt. Acton, Zur Geschichte des Baticanischen Concils (Nördlingen 1871) S. 86, scheint dieselben nennen zu wollen, indem er Ginoushiac, Kenrick, Hefele und Ketteler für diese Meinung ausdrücklich auführt. — Ketteler hatte sedenfalls diese Ansicht schon in seinem Hirtenbrief vor der Abreise zum Concil, 12. Rovember 1869, ausgesprochen: "Regel dei allen Entscheidungen über den Glanben ist . . . Drittens, daß solche Entscheidungen nicht etwa nach Majoritäten getrossen werden, sondern durch die Einmütligkeit des gesammten lirchlichen Lehrantes . . . Wenn das Concil über Glaubenswahrheiten eine Entscheidung geben wird, so könnt ihr versichert sein . . daß diese Entscheidung entweder mit absoluter Einstimmigkeit aller versammelten Vischöse oder mit einer Mehrheit, die der Einstimmigkeit gleichsteht, erfolgt ist." (E. 12).

<sup>2)</sup> Friedrich Documenta II, 219.

<sup>3)</sup> Die mahre Geschichte G. 79.

niß eines Mannes, welcher der ganzen Discuffion über diese Frage als Ohrenzenge beigewohnt hat . . . . Es wurden allerdings Argumente vorgebracht, die wenn logisch weiter gedacht, diejenigen, welche sie vordrachten, in den Verdacht bringen konnten, als wären sie der Lehre selbst entgegen . . . . . Allein man hörte derartige Aenßerungen nur in zwei oder drei Reden. Von den Vischösen, welche diesetben vordrachten, hatten zwei die Adresse beim Centenarium (1867) mitunterzeichnet."

Ganz übereinstimmend bezengt Cardinal Gibbons 18941):

"Es ist am Plate, darauf hinzuweisen, daß die ganze Discussion um die Ersprießlichkeit und Zeitgemäßheit einer Gtanbensentscheideinung sich drehte und nicht so fast um die innere Wahrheit der Lehre an sich. Die Zahl der Prälaten, welche die päpstliche Unsehlbarfeit selbst in Zweisel zogen, konnte an den fünf Fingern einer Hand abgezählt werden. Viele aus den Rednern sprachen allerdings wider das Dogma, aber nicht weil sie es persönlich nicht annahmen, sondern in der Absicht, um auf die Schwierigkeiten ausmerksam zu machen, mit welchen die lehrenden Organe der Kirche zu tämpfen haben würden, um dassselbe der Welt gegenüber zu vertheibigen."

Alls daher später einer der aus Anlaß des Concils apostasirten Priester bei einer öffentlichen Rede in Konstanz im Februar 1873 versucht hatte, die deutschen Bischöfe der Minorität als Gegner der Lehre von der Unsehls barkeit darzustellen, trat Ketteler mit einer öffentlichen Ertlärung ihm entsgegen 2):

"Wenn Dr. Friedrich seinen Zuhörern in Konstanz sagte, daß alle deutschen Bischbarkeit in ihren Diöcesen nicht vorhanden sei und nicht geglaubt werde, so hat er damit seinen Zuhörern eine große Unwahrheit ausgesprochen . . . . . Rie hat die Gesammtheit der deutschen Bischöfe, nie auch nur die Mehrzahl derselben etwas Alehnliches auf dem Concil erklärt. Sie wären ja dadurch mit den offenbarken Thatsachen in Widerspruch getreten."

Die deutschen Bischöfe vermieden es sogar, auch nur unter sich selbst in ihren vertrausichen Borberathungen, die dogmatische Frage an sich zur Erörterung zu bringen. Es geschah dies, wie Ketteler sich ausdrückt, "gewisserungen nach einem stillschweigenden Uebereinkommen", auch bevor die Frage unter die Gegenstände der Concissverhandlungen sörmlich ausgenommen war. Ketteler schreibt in seiner öffentlichen Erklärung vom 5. März 1870 3):

"Eine eingehende Erörterung der Frage der Unschlbarkeit des Papstes hat in der Bersaumlung der dentschen Bischöse, so oft ich an dersetben theilgenommen habe, nie stattgefunden, sondern nur eine Erörterung der Opportunität

<sup>1)</sup> North American Review. CLVIII, p. 394.

<sup>2)</sup> Ein Brief des hochw. Herrn Wilhelm Emmanuel Freih. v. Retteler über die von Dr. Friedrich und Dr. Michelis am 9. Januar 1875 in Konstanz gehaltenen Reden S. 4.

<sup>3)</sup> Die Unwahrheiten ber Römischen Briefe G. 15.

ihrer dogmatischen Entscheidung. Ohne daß ich das Necht habe, die Ansichten der Bischöfe in dieser Beziehung zu interpretiren, so glaube ich doch annehmen zu dürsen, daß die Unterlassung jeder Discussion über die Unsehlbarseit des Papstes ihren Grund in dem allgemeinen Gesühle hatte, daß diese Discussion nur auf dem Concil selbst, welches vom heiligen Geiste dei Entscheidung der Glaubenscontroversen unsehlbar geleitet wird, stattsinden könne. . . . Es ist daher kann ein oder das andere Mal vorübergehend geschehen, daß Ansichten über die Frage selbst geäußert wurden."

Wohl wurden einzelne weitgehende Acuserungen als von Bischösen der Minorität gethan in den feindlichen Zeitungen colportirt, aber noch während der Dauer des Concils wurde von den Bischösen wiederholt vor der Lügenshaftigkeit und den tendenziösen Entstellungen dieser Berichte gewarnt. Unmittels den uach dem Concil aber schried Ketteler gegenüber den unwahren Behauptungen eines Parteischriftsellers!):

"Ich erkläre zunächst, daß Lord Acton in unerhörter Weise die Unwahrsheit gesprochen hat, indem er mir ähnliche Aensterungen in den Mund tegt; ebenso erkläre ich aber auch, daß ich solche Aensterungen von anderen Mitgliedern der sogenannten Minorität nicht gehört habe, und daß ich seiner Versammlung angehört haben würde, worin man ungerügt solche Aensterungen hätte thun können."

Wiewohl von jetzt an die Frage der Definition der Unfehlbarkeit fast ausschließlich im Vordergrunde ftand und die Geifter aufs lebhafteste beschäftigte, wandten sich die officiellen Berhandlungen des Concils vorerft wieder andern Gegenständen zu. Während die Coneilsväter zu den zwei ersten Theilen der Borlage über die Kirche (des II. dogmatischen Schemas) ihre Bemerkungen ausarbeiteten und einreichten, hatte die Deputation für die Glaubensfragen die früher durchberathene I. dogmatische Borlage, über den fatholischen Glauben, nach den Bunjehen der Concilsväter umgearbeitet und am 14. Marz den umgearbeiteten Entwurf zur Vertheilung gebracht. Der Entwurf wurde mit großer Befriedigung aufgenommen und erntete allgemeinen Beifall. Mit dem 18. Marz begann eine zweite gründliche Durchberathung, welche den Entwurf sowohl als Ganges wie in allen seinen Theilen aufs eingehendste einer neuen Brufung unterwarf. Bis zum 12. April währten die Berathungen unter regfter Betheiligung; über mehr als 250 Befferungsvorschläge mußte abgestimmt werden, aber die Verhandlungen verliefen musterhaft, von den Cardinalpräsidenten mit großer Klugheit und Umsicht geleitet. Die meisten Abschnitte waren einstimmig ober fast einftimmig angenommen, als es 12. April zur Abstimmung über die Gesammtvorlage fam. Gine überwältigende Majorität, 510 Stimmberechtigte, votirten einfach mit "placet": 85 Concilsväter stimmten nur mit Vorbehalt an und hatten ihre weitern Bedenken schriftlich eingereicht. Unter ihnen mar

<sup>1)</sup> Die Minoritat auf dem Concil G. 8.

Ketteler. Aber kein einziger Bischof hatte mit "non placet" gestimmt. Die sämmtlichen eingereichten Bedenken wurden gedruckt an die Concilsväter vertheilt und in der folgenden General-Congregation am 19. April über alle eingehender Bericht erstattet. Zwei der Abänderungsvorschläge wurden noch zur Annahme empsohlen und sofort auch zur Abstimmung gedracht. Hinsichtlich der übrigen wurden deutlichere Erklärungen und eingehendere Begründung die letzten Misverständnisse gestärt und Zweisel gehoben. Nachdem dies geschehen, wurde die "dritte öffentliche Sitzung" angesagt. Am Beisen Sonntag, den 24. April, fand dieselbe statt, und nun wurde das Decret ganz einstimmig mit 668 Stimmen zur Glaubensentscheidung erhoben. Eine überaus große Frende herrschte über dieses glückliche Ergebnis und die Hofsmung wuchs setzt mit dem Bunsche, daß man auch hinssichtlich der noch übrigen großen Fragen zuleht sich verständigen und einigen werde.

Sosort am 25. April sam der umgearbeitete Entwurf über den kleinen Katechismus zur Vertheilung und beschäftigte die Concilsväter in den General Congregationen vom 29. April bis zum 4. Mai. Am 30. April hahm auch Ketteler in dieser Sache das Wort 1).

Neben einer Reihe anderer wirklich practischer Bemerkungen verlangte er auch, daß in das Occret ausdrücklich die Bemerkung aufgenommen werde, der geplante fleine Katechismus für die Gesammtkirche werde nicht eher veröffentlicht und eingeführt werden, dis das Gutachten der Bischöfe des ganzen fatholischen Erdreises über den Entwurf eingeholt und berücksichtigt sei.

Bei der Abstimmung am 4. Mai ergaben sich 491 placet gegen 56 ablehnende Boten, und 44, die nur mit Borbehalt zustimmten. Es war also weitere Prüfung und Berhandlung nothwendig; am 13. Mai wurde noch einmal über die in dieser Frage eingereichten Bedenken Bericht erstattet.

Juzwischen war jener Theil des Schemas über die Kirche Chrifti, welcher "vom Papste" handelte, auf Grund der eingereichten Bedenken neu bearbeitet worden und 9. Mai zur Vertheilung gekommen. So sahen sich die Concilsväter endlich auch officiell vor die brennende Frage gestellt.

Diese hatte inzwischen feineswegs geruht. Während der durch die Geschäftsordnung gewährten und auf Andringen der Minorität noch be-

<sup>1)</sup> In dieser Rede fand sich auch das Bort: "Es ist bekannt, daß nichts so schwere ist, als einen Natechismus auszuarbeiten. Der Versaffer eines berühmten Natechismus stellt die Vehauptung auf, es sei viel leichter, eine Summe der gesammten Theologie zu schreiben als einen kleinen Natechismus. Deshalb sind auch solche Männer selten, wie der Selige Canisius einer war, welche die göttliche Vorsehung mit allen jenen Gaben ausgerüstet hat, deren es bedarf, um einen allen Ansorderungen entsprechenden Katechismus zu stande zu bringen." In ähnlichem Sinne, um ausführlicher, hatte der Vischof seiner Hondschung für das Bert des Seligen Canisius Ausbruck gegeben in seinem Fastenhirtenbrief vom 4. Februar 1858 S. 4.

trächtlich erweiterten Frist vom 8.—25. März entstanden nicht nur 149, zum Theil sehr aussührliche, schriftliche Gutachten, sondern gauze Broschüren. Unter der Fluth von gedruckten Schriftstücken, mit welchen damals Kom und die Concilsväter überschüttet wurden, nahmen aber 4 Broschüren eine hervorragende Stelle ein, nicht so sehr wegen ihres Inhaltes als weil sie von hervorragenden Gliedern der Minorität in die Discussion geworsen wurden. Die Cardinäle Rauscher und Schwarzenberg hatten ihre Schriften gegen die Definirung der Insallibilität in Reapel drucken lassen und dann in Rom zur Vertheilung gebracht, ebenso Vischof Heile sinch historische Abhandlung über Papst Honorius I. Als vierter sollte Bischof Ketteler sich ihnen zugesellen.

Schon geranne Zeit vorher war er wiederholt mit einem gelehrten römischen Ordenspriester über die brennende Frage des Tages ins Gespräch gefommen, dessen theologischen Beirathes er sich während der Zeit des Concils auch sonst mehrsach bediente. Dieser war völlig auf seine Gedanken eingegangen, daß es zu einer Definition des Dogmas nicht kommen dürse, che nicht allen auffindbaren Schwierigkeiten und Einwänden Genüge gesichehen sei. Ganz unabhängig von Ketteler hatte der betressende Theologe die Haupteinwände aus den Verken Bossucks und Launohs zusammengestellt und Ketteler, dem er es zeigte, entschloß sich, das Schriftstück zur Berücksichtigung der darin enthaltenen Schwierigkeiten der Deputation sür Glaubensstragen zu überreichen 1). Judeß die Schrift gesiel ihm, und sand auch das Wohlgesallen anderer. Wehrere Concilsväter waren mit dem Beispiel gedruckter

<sup>1)</sup> Bgl. Scheebens "Beriodifche Blätter" 1875 (IV, 197. 1): "In Diefer Schrift find die Ginwande gegen die papillidje Unfehlbarteit hauptfächlich aus Boffnets Bertheidigung der Gallicanischen Declaration furg zusammengestellt. Der Berfaffer, ein treuer Cohn der Rirche, der das Gewicht der Grunde gegen feine Meinung wohl gu würdigen wußte, und feinen Augenblid darüber ichwantte, mas er nach erfolgter Entfcheidung des Concils zu thun habe, unternahm diefe Arbeit zu einer Beit, wo von verschiedenen Seiten geltend gemacht murde, daß nach den gablreichen in der Bergangenheit gewechselten Streitschriften eine weitere Brufung Diefer Frage nicht mehr erfordert fei. Bu einer folden Brufung, deren Unterlaffung der Berfaffer ber Quaestio für höchft nachtheitig hielt, follte durch feine Schrift, welche eigentlich gar nicht für den Drud bestimmt war, fondern als Manufcript nur den Mitgliedern ber Commission in Cadjen des Glaubens unterbreitet werden follte, ein Anftog gegeben werden." M. a. D. S. 471 wird noch besonders hervorgehoben, daß "die Schrift in ein paar 28ochen von einem Manne neben feinen Berufsarbeiten mit der größten Gilfertigfeit namentlich aus Launons Brief an Boellus und aus Boffnets Bertheidigung gufammengefdrieben wurde" und ursprünglich nur fur die Glaubensdeputation bestimmt gewefen fei. "Daber fommt es auch, daß die Schrift ohne Titel, ohne Ginleitung beginnt und der Berfaffer wie ein ex officio bestellter Opponent bemuft ift, die Streitfrage allenthalben mit den dunkelften Farben zu zeichnen. Erft fpater mard beschloffen, das Manufcript druden zu laffen, um es den einzelnen Mitgliedern des Concils einhändigen ju fonnen."

Broschüren vorangegangen, und so wurde auch für dieses Manuscript, so wie es lag, ohne Titel und in der schmucklosen scholastischen Form, die Drucklegung beichloffen. Mehrere deutsche und ungarische Bischöfe, die an der Schrift Interesse nahmen, theilten sich in die Drucklosten und der Druck erfolgte in Solothurn 1). Als indeß die Exemplare dieser anonymen Broschure in Rom ankamen, wo die schon herrschende Erregung der Geister durch täglich neu hervortretende Partei-Erzeugniffe noch immer gesteigert wurde, hielt man dieselben, wie andere verdächtige Flugschriften unbefannten Ursprungs, auf ber Douane gurud. Dieser Schlag fam unerwartet. So leicht erklärlich der Borgang war, so lautet es diesmal nicht unwahrscheinlich, wenn Kettelers gewohnheitsmäßige Berleumder erzählen, daß er über das unvorhergesehene Sinderniß in heftige Erregung gerathen fei. Jedenfalls nahm er jetzt die Sache allein in die Hand. "Theiner erzählt mir," ichreibt Friedrich in seinem "Tagebuch" jum 9. April, "daß ihn am Mittwoch (den 6. April) Retteler aufgesucht habe. Theiner sah ihn zum ersten Male. Theiner versicherte mich, er "habe noch nie einen Mann fo schimpfen hören" . . . Der Bischof wollte wiffen, an wen er sich in biefem Falle zu wenden habe, und Theiner wies ihn an Antonelli."

Wirklich suchte Ketteler folgenden Tages den Cardinal Staatssecretär persönlich auf, traf ihn jedoch nicht an. Er schrieb daher an denselben Donnerstag den 7. April 1870:

"Eminenz! Eine von dem Druckorte Solothurn in der Schweiz an alle Bäter des Concils abgeschickte Broschiire ift seit 8 Tagen hier eingetroffen, aber noch nicht von der Post ausgegeben. Sie soll von dem Postdirector dem Maestro di S. Palazzo übergeben und von diesem dem Staatssecretariat vorgelegt sein. Da viele andere Bischöse mit mir die Anzeige von der Absendung dieser

<sup>1)</sup> Bgl. Friedrich, Geschichte des Baticanischen Concils III, 854, der als Bersasser einen "jungen Fejuiten im Germanikum" bezeichnet, und Roskovany, Romanus Pontifex etc. VIII, 570 Nr. 1934. Dieser nennt die Schrift "Opus magnam eruditionem et diligentiam commonstrans." Aetteler selbst äußert sich in einem an Dombecan Dr. Heinrich gerichteten Brief-Fragment dahin, sie sei "von einem eminenten Theologen versaßt" und als das "beste Mittel, seine Anschauung allen Bätern des Concils mitzutheilen", stehe sie "unter seinem Patrocinium".

<sup>3</sup>mei Jahre später schreibt darüber P. B. de Buck S. J. an Actteser in einem bereits gedruckten Briefe vom 12. November 1872:

<sup>&</sup>quot;Ich glaube den Berfaffer zu feinen. Es ift ein talentvoller Geiftlicher; mahrend des Concils versah er einen Bertrauensposien in Rom, durch den er auf die Ausbilbung und Erziehung einer auserwählten für den Kirchendienst bestimmten Jugend großen Sinsluß übte. Derselbe ist, wie Ew. Gnaden mit Recht behaupten, der Kirche von Herzen ergeben und, füge ich bei, einem religiösen Orden angehörig, der in Berstheibigung der Rechte des Heiligen Stufies niemals zurückgehalten hat.

Als Ew. Gnaden auf meinen ausdrücklichen Wunsch mir ein Exemplar von bieser Druckschrift zusiellten, haben Sie mir wörtlich gesagt: "Diese Schrift drückt nicht meine Ibeen aus. Ich habe sie brucken laffen, damit man prüft.""

Brofchure an uns erhalten haben und biefelbe auch auf anberem Wege bereits im Befuge mehrerer Bischöfe ift, fo erlaube ich mir folgende Anfrage:

Die Broschitre ist nur als Manuscript gedruckt. Sie ist nur für die Bischöfe des Concils bestimmt. Kein einziges Exemplar soll in andere Hände kommen. Dadurch sollte jede Art der Agitation vermieden werden. Sie ist eine rein wissenschaftliche Arbeit.

Sie ist von einem durchaus firchlichen Geist, von der tiefsten Ehrsurcht gegen den Primat und seine Rechte erfillt. Sie kann nur einen Tadel verdienen, wenn man jede Meinungsänserung gegen die unbedingte Nothwendigkeit der Erklärung der persönlichen Unsehlakteit des Papstes mit Gewalt zu untersbrücken beschloffen hat. Soust ist absolut kein Grund denkbar, sie nicht in die Hände der Bischlöfe gelangen zu lassen.

Das fann aber unmöglich eine beschloffene Absicht sein, und die Unterbrückung dieser Broschüre fann beschalb nicht beschloffen werden. Dieselbe

ware aber auch bedenklich und endlich ganglich unnug.

Sie wäre bedenktich, denn erstens würde sie, da sie unmöglich verschwiegen werden fann, wieder einen öffentlichen Standal und eine Gelegenheit zu den heftigsten Angriffen der Presse bieten. Zweitens würde sie dei den vielen Bischöfen, welche die Broschüre erwarten und bereits eine Mittheilung ihrer Abstendung erhalten haben, eine wohlbegründete Unzufriedenheit hervorrusen.

Die Unterdrückung wäre gänzlich ohne Erfolg, da es nicht zu bezweifeln ist, daß bei der ersten Rachricht, daß die Broschütze hier nicht in die Hände der Bischöfe gekommen ist, dieselbe als Broschütze im Buchhandel erscheinen und dann gewiß auf den verschiedensten Wegen nach Rom gelangen wird.

Die Unterdrückung wäre aber auch ungerecht, da eine Menge Schriften für die Erflärung der Unsehlbarkeit ohne alle Behinderung nach Rom kommen, und man also nicht beide Meinungen nach demselben Maße der Gerechtigkeit behandeln würde. Aus demselben Grunde wäre sie auch eine wahre Verletzung der Freiheit der Meinung über die Streitfrage und ein unwiderlegticher Beweis, daß die Frage hier schon als entschieden behandelt wird vor der Entsicheidung des Concils. Das ist aber der freien Verhandlung durchaus widersprechend.

Nachdem ich nicht die Shre gehabt habe, Ew. Eminenz perfönlich zu treffen, bin ich bei der Dringlichkeit der Sache zu diesem Schreiben veranlaßt. Da die betreffenden Verhandlungen auf dem Concil unmittelbar bevorstehen, so ist wohl meine Vitte berechtigt, mir doch heute noch eine Antwort darüber zugehen zu lassen, ob die gedruckte Vroschsiere an die Vischöse verabsolgt werden wird oder nicht. Viele andere Vischöse sehen mit mir mit Spannung dieser Antwort entgegen."

Wohlbetanut mit der Langfamfeit des röntischen Geschäftsganges, suchte Ketteler noch am gleichen Tage ein zweites Mal den Staatsjeeretär persiönlich zu sprechen, und diesmal gelang es. Cardinal Antonelli versicherte, von der Sache nicht unterrichtet zu sein, und versprach sofort Schritte zu thun, um die Angelegenheit zu klären. Spätestens die Samstag den 9. April werde der Bischof Antwort haben. Als die zum Worgen des 10. April diese Antwort noch nicht eingetrossen war, dietirte Ketteler ein zweites furzes Schreiben an den Staatssecretär, allein noch ehe dasselbe expedirt war, ers

schien Bischof Foseph Fester, der Secretär des Concils, um mündlich die Ansgelegenheit zu bereinigen. Die Erklärung des Borfalles, die dieser ohne Zweisel in befriedigender Weise gab, hat Ketteler nicht notirt; aber die Broschüre wurde jetzt freigegeben, und Ketteler persönlich bemühte sich um ihre Vertheilung.

Unter ben vier von Minoritätsbischöfen veröffentlichten Schriften nennt Friedrich diese "die bedeutendste schon deswegen, weil sie von Ketteler zu der seinigen gemacht wurde". In der That war es eigentlich nur die Beziehung zur Person Kettelers, welcher ihr Bedeutung gab. Der Juhalt ist schon mit der Aufschrift selbst hinreichend gegeben 1):

"Frage (als Mannscript gedruckt), ob die Regierung der Kirche eine ab fo lut monarchische oder gemäßigt monarchische sei? mit andern Worten: ob dem römischen Bapste von Christus dem Herrn die ganze Fülle der Gewalt übertragen sei, oder ob ihm zwar der vorzüglichste Theil, aber doch nicht die ganze Gewalt gegeben sei, so daß in Wirklichsteit die ganze Fülle der sirchlichen Gewalt sich zusammensetze aus der Gewalt des römischen Papstes als dem vorzüglichsten Elemente und der Gewalt der Vischöfe als einer viet geringeren der erstern untergeordneten? Ebenso ob daß höchste und unsehlbare Lehrant dem römischen Papste so innewohne, daß er allein, unabhängig von jeder Witswirtung und Institumnung seiner bischöftichen Antsbrüder und der Gesammtsfirche, der höchste und unsehlbare Richter in Glaubenssachen ist."

Der Grundgedanke hinsichtlich der Infallibilität stützte sich daranf, daß eine Glaubensentscheidung stets der höchste und seierlichste Act des kirchtichen Lehranntes sei. Zum höchsten und seierlichsten Acte müßten aber nothwendig alle Factoren mitwirken, welche von Gott als Träger des Lehranntes aufsgestellt seien, ähnlich wie in der Constitutionellen Monarchie zum Zustandesommen eines Gesetzes alle versassungsnäßigen Factoren zusammenwirken müssen. Die Abhandlung, in Form eines einzigen großen Sylsogismus entwickelt, schließt mit 7 practischen Schlußsolgerungen und Endergednissen, welche in manchen Punkten Kettelers eigenste Anschaungen wiederspiegeln:

"Es darf jene perfönliche und von der Gesammtkirche unabhängige Infallis bilität nicht definirt werden, bevor nicht alle Einwendungen, welche aus der Schrift, Tradition, den Concilien, der Geschichte und der theologischen Specuslation entnommen werden können, gründlich gelöst sind. . . .

Niemals hatte der Clerus und der Episcopat den Primat des Nömischen Papstes so glänzend anersannt, mit so viel Gehorsam und Hingebung verehrt wie in unsern Tagen. Wenn aber setzt diese Hingebung sich zu trüben scheint, so ist nichts anderes davon die Ursache als diese unselige Streitfrage. Schon in ihren Anfängen hat dieselbe so üble Früchte gebracht, und jeder Einsichtige kann voraussiehen, ja im voraus mit Händen greifen, welche Früchte noch ihre enbliche Erledigung bringen wird.

<sup>1)</sup> Wiewohl die Schrift als Manuscript gedruckt war, bat Dr. Friedrich unbefugter Beise dieselbe in seinen Documenta ad illustrandam Concilium Vaticanum 1871 gleich an die Spitze gestellt.

Richt hier liegen die Nebel, an welchen unsere Zeit frankt, noch ist dieses die Arznei, welche die Welt von dem H. öcumenischen Concil erwartet, sondern der Absall vom Glanden an die Gottheit Jesu Christi und an die göttliche und unsehlbare Antorität der Virche, das sind die zwei schweren Wunden, welche heute der Gesellschaft anhasten und sie die ins Janerste zerstören. Für diese beiden Wahrheiten aus allen theologischen Duellen die Beweisgründe zusammensuchen, dieselben erläntern, bekräftigen, einleuchtend machen, das wäreeine Anfgabe gewesen würdig eines so erhabenen Conciliums, würdig ewigen Gebächtnisses und ewigen Ruhmes bei der Nachwelt."

Eine Widerlegung dieser Schrift sieß nicht lange auf sich warten. Es erschienen um die Mitte Mai von einem ungenannten Verfasser, in Neapel gedruckt, die Animadversiones in quatuor contra Romani Pontificis Infallibilitatem editos libellos!). Hier wurde Kettelers Quaestio zwar nur nebenbei behandelt, aber genügend, um ihr die Kraft zu nehmen?). Es wurden die mehrsachen Widersprüche nachgewiesen, in welche ihr Verfasser sich selbst verwieselt hatte, wie die Schwierigkeit, sie mit bereits vorhandenen kirchlichen Entscheidungen in Einklang zu bringen. Endlich wurde dargethan, daß nicht nur die Hanptargumentation dem Gallicaner Launon entschut war, ohne daß dieser genannt worden wäre, sondern daß von diesem auch die ganze Wilksür in Entstellung der Zengnisse der hl. Läter unvorsichtig herübergenommen war.

Gerade die Beziehungen zu dieser Schrift sind Ketteler in jener erregten Zeit auch von Wohlgesinnten vielsach verdacht worden; mehr noch aber wurden sie nach dem Concil von llebelgesinnten und Apostaten ausgebeutet, um den Bischof zu schmähen. Er war deshalb wiederholt genöthigt, sich über dieselbe öffentlich zu erklären. So äußerte er sich im Frühjahr 1873 3):

"Diese Schrift hatte einen doppelten Zweek: erstens wollte sie, um daburch von Seiten des Concils eine gründliche Prüfung der wichtigen Frage zu veranlassen, atle denkbaren Schwierigkeiten, die in derselben lagen, hervorsheben; und zweitens wollte sie gegen eine gewisse Art, die Lehre der Unsehlbarkeit aufzufassen, fämpsen. Wie weit dagegen diese Schrift davon entsernt war, der Lehre von der Unsehlbarkeit des päpstlichen Lehrantes in ihrem richtigen Verständnis seindselig zu sein, erhellt am besten daraus, daß sowohl der Versassenstind wern. Aus der Hangleit, schon vor dem Concil von dieser Lehre vollkommen überzengt waren."

<sup>1)</sup> Die Schrift ersebte in furzem drei deutsche Uebersetzungen, eine in Minster, eine in Wien nud eine mit neuen Zusätzen des Verfassers dei Pustet in Regensburg. Roskovany, Romanus Pontifex VIII, 670. neunt sie "eximius et criticus liber, Archiepiscopo Cardoni ut auctori adscribi solitus." Der wirkliche Verfasser war P. B. Wilmers S. J.

<sup>2)</sup> Bgl. Animadversiones, p. 10. 17. 21. 104 etc.

<sup>3)</sup> Ein Brief über die von Dr. Friedrich und Dr. Michelis am 9. Febr. 1873 gu Konstang gehaltenen Reden (Maing 1873) S. 5.

Neue Angriffe nöthigten ihn 4. August 1875 zu einer abermatigen Erstärung  $^{1})$ :

"Die Abhandlung über die Unfehlbarkeit der Kirche, welche ich den auf dem Concil versammelten Bischöfen übergeben habe, ist von mir weder direct noch indirect versaßt worden. Ich habe dieses sowohl in Rom selbst, wie auch später extlärt. . . . .

Jene Schrift hatte in feiner Beife Die Bestimmung, meine Ansicht in allen Theilen zum Ausbruck zu bringen. Ich glaube auch fagen zu können, daß fie nicht einmal die Anficht des Verfaffers in allen Stücken wiederaal. Die Schrift follte vielmehr lediglich bagu bienen, eine immer allseitigere Priifung der dem Concil zur Entscheidung vorliegenden Fragen zu veranlaffen und auch die Einwendungen der Gegner in einer scharf theologischen Fassung und mit allen Mitteln, welche die theologische Biffenschaft bietet, jum Ausbruck gu bringen. Das war durchaus mein mir flar vorgestedtes Ziel bei Berbreitung dieser Schrift. Ich glaube noch heute, daß ich damit meiner Pflicht auf dem Concil entsprochen habe, und ich wirde gang fo wieder handeln, wenn ich in ähnlichen Fragen an einem Concil Antheil nehmen müßte. Ich wußte, daß der Berfaffer der Schrift ein gelehrter und gründlicher Theologe fei, ich wußte überdies, daß er mit seiner Gelehrsamfeit die innigste Frommigfeit und die persönliche Ueberzeugung von der lehramtlichen Unsehlbarfeit des Papstes ver band. Ich dachte daher, daß er gang befonders befähigt fei, durch feine Urbeit zu der allseitigen Priifung aller etwa möglichen Ginwendungen Veranlaffung zu geben und daher glaubte ich, ganz meiner Aufgabe gemäß zu handeln, wenn ich die Schrift eines folchen Mannes den Batern des Concils zur Brüfung unterbreitete.

Schon hier im Kreise meiner Freunde hatte ich oft davon gesprochen, wie es vor jeglicher Entscheidung Pflicht sei, alle denkbaren Ginwendungen zur Sprache zu bringen. Ganz in diesem Sinne handelte ich jest. Daß es später möglich sei, eine in diesem Sinne überreichte Schrift mir als meine eigene Ueberzeugung vorzuhalten; daran habe ich freilich damals nicht gedacht."

Gerade in denselben Tagen, während Kettelers Brojchüre auf der Douane festgehalten war, sammelte Cardinal Ranscher Unterschriften zu einer neuen Eingade gegen die Erklärung der Jusallibilität. Es sollte auf die Bedenken und Besürchtungen hingewiesen werden, welche gegenüber einer solchen Glaubensdesinition im Hindelschauf gewisse firchenpolitische Kundzedungen der Päpste im Mittelalter bei den weltlichen Regierungen entstehen könnten. Es wurde daher die Nothwendigkeit betout, vor allem diese Schwierigkeit nach jeder Richtung hin gründlich zu untersuchen. Nur 14 Bischöse unterzeichneten, darunter 2 deutsche. Bon den preußischen Bischösen hatte keiner unterzeichnet; auch Ketteler verweigerte die Unterschrift ), und er that recht.

Indem es dem Andringen der Minoritätsbischöfe gelungen war, der Schwäche des Cardinals Bilio eine Berlängerung der Frist für die Begut-

<sup>1)</sup> Mainzer Fournal 1875 Nr. 179.

<sup>2)</sup> Germania 1872 Rr. 242.

achtung der Vorlagen über den Primat abzuringen, hatten sie einen Ersofg davongetragen, welcher die Freunde der Glaubensdesinition ernst bennruhigte. Diese argwöhnten ein Stratagem von Seiten der Minoritätsbischöse, um die Verhandlungen künstlich in die Länge zu ziehen. Es war mit Gewißsheit vorauszuschen, daß der Sommer mit seiner Gluthige eine längere Unsterbrechung des Concils nothwendig machen würde. Wenn aber das Concil ohne Entscheidung in dieser jest brennend gewordenen Frage auseinanderzign, so war ganz unabsehbar, wann es wieder zusammentreten könnte und welches für den innern Frieden der Kirche die Folgen sein würden.

Es hatten daher schon seit dem 2. März innerhalb der Majorität sich Gruppen zusammengethan, welche das Bostulat einreichten, die Verhandlungen über die Infallibilität alsbald und vor allen andern Fragen in Angriff zu nehmen 1). Sine dieser Singaben, die direct an den Papst gerichtet war, wies zur Begründung auf die Verwirrung hin, welche durch die stets wachsende Fluth von Broschüren und Streitschriften in den Geistern angerichtet werde. Auch mündlich wurde dem Cardinal Vilio die Gesahr der Versichleppung mit all ihren unheilvollen Folgen vorgestellt.

Natürlich nußte der Deputation für Glaubenssachen erst Zeit gelassen werden, die von den Bischösen zwischen dem 8. und 25. März eingehändigten Bemerkungen durchzuarbeiten und zu berücksichtigen. Auch war es unerläßlich, die I. Constitution über den katholischen Glauben erst noch zur letzten Berathung und entscheidenden Annahme zu bringen. Dann sollten jedoch nicht die 10 Capitet, welche im Schema über die Kirche den ersten Abschnitt bitdeten, sondern die 4 darauf solgenden über den Primat an erster Stelle zur Berathung kommen.

Aber noch gab es vorher einen harten Kampf; denn die Gegner der Definition suchten dies auf jede Beise zu hintertreiben. Ein Theil selbst der Majorität hatte sich soweit irre führen lassen sich einzureden, daß man mit der Minorität zu einer Berständigung gelangen würde durch Nachgie bigteit in Bezug auf Zeit und Ordnung der Berathungsgegenstände. Die Führer der Majorität entschlossen sich zuletz, die Sache persönlich vor den H. Bater zu bringen. Am 19. April fand die wichtige Andienz statt. Eine Adresse an den Papst im gleichen Sinne wurde am 22. April von 150 Bischösen gezeichnet und solgenden Tags von drei derselben dem H. Bater überreicht. Nun kam es zur Entscheidung.

Am 27. April begann die Deputation für Glaubenssachen in aller Stille die Durchberathung der betreffenden Abschnitte in der dogmatischen Vorlage über die Kirche, d. h. des 11. Capitels des ursprünglichen Schemas,

<sup>1)</sup> Die Collectio Lacens. VII, 968 verzeichnet 7 solcher Eingaben mit etwa 150 Unterschriften aus ben verschiedensten Nationen.

des Abschnittes über den Primat mit dem nen hinzugekommenen Anhang über die Unschlbarkeit. In der General-Congregation vom 29. April unterbrach der Präsident die Discussion mit der Erklärung:

"Eminenzen und hochwirdigfte Bater. Ueberaus zahlreiche Bater bes Concils haben ein über das andere Mal dringend verlangt, daß vor allen übrigen auf Glauben oder Disciplin bezüglichen Borlagen über die Infallibilität des Papstes verhandelt werde, vorzüglich deshalb weil in jüngster Zeit in Bezug auf diesen hochwichtigen Lehrpunkt in den Bergen der Gläubigen allenthalben nicht geringe Unruhe erregt worden sei, so daß die Gewissen ge-ängstigt, der Friede und die Ruhe des firchlichen Gemeinwesens bedroht sind. Es schien daher nothwendig, die Bortage über den Römischen Bapft, welche die Lehre vom Primat und die von der Unsehlbarkeit in sich schließt, jo bald als möglich der Prüfung der Bäter zu unterbreiten. Es werden daher jetzt fogleich die von den hochwürdigften Batern in Bezug auf das Capitel vom Primate eingereichten Bemerkungen [in der amtlichen Zusammenftellung] vertheilt werben, morgen in der General-Congregation werden jene in Bezug auf die Unfehlbarteit folgen. Mögen dann die Bater dieselben reiflich in Erwägung gieben, bis feiner Zeit von der Deputation für Glaubensfachen die [nach ben eingereichten Bemerkungen] umgearbeitete Borlage wieder eingebracht wird."

Am 9. Mai wurde das umgearbeitete Schema "de Romano Pontifice" dur Vertheilung gebracht und der Beginn der Generaldebatte über dasselbe für die nächste General-Congregation angefündigt. Die Vorlage enthielt in ihrer neuen Gestalt 4 Capitel: I. Von der Einsetzung des apostolischen Primates im hl. Petrus; II. Von der beständigen Dauer des Primates Petri in den römischen Päpsten; III. Von der Natur und dem Wesen des Primates des römischen Papstes; IV. Von der Unsehlbarkeit des römischen Papstes.

Auf das Befauntwerden dieser Berathungs-Ordnung hin reichten 71 Bischöfe der Minorität unter dem 8. Mai 1870 einen Protest ein wider die Umstellung der natürsichen Reihenfolge der Berathungsgegenstände. Dieser Protest war von Ketteler versaßt. Allein wenn irgendwo, so nunste in einer solchen Ordnungsfrage die überwältigende Mehrheit der Concilsväter die Entschlung geben. So begann denn wirklich am 13. Mai mit einer aussührlichen Berichterstattung durch Bischof Pie von Poitiers die General-Oebatte. Unter der sehhaftesten Betheitigung von allen Seiten wurde sie durch 14 lange General-Congregationen vom 14. Mai dis 3. Juni sort gesetzt. Außer dem Berichterstatter kamen 64 Kedner zum Wort, unter ihnen am 23. Mai auch Ketteler.

Er wiederholte zunächst im Anschluß an Schwarzenberg und Bischof David von Brieux den Protest wider die Umstellung der Berathungs Ordnung und befämpste die zu Gunsten derselben vorgebrachten Argumente des Erzbischofs von Saragossa und des Cardinals Eullen von Dublin. Es ichien ihm durchaus unzulässig, die Gewalt des Kömischen Papstes in einer tirchlichen Definition darzutegen ohne zugleich auch die Gewalten und Rechte der Sinzelbischöse sicherzustellen. "Die ganze Schwierigkeit liegt darin," hob er hervor, "den Primat des Kömischen Papstes so zu bestimmen, daß nicht die göttlichen Rechte und die Vollmacht, welche die Bischöse in der Person der Apostel von Christus erhalten haben, beeinträchtigt scheinen, und daß andererseits diese letztern so geschützt werden, daß nicht die von Gott verliehenen Vorrechte des Kömischen Papstes und der diesem schuldige Gehorsam in irgend einer Weise geschmälert werden."

Seine Ausstührungen zur Unsehlbarkeitsfrage selbst leitete er mit zwei Vorbemerkungen ein. Jede Definition in dieser Frage, in welchem Sinne auch immer, erklärte er bei dem derzeitigen Stand der Dinge für unzeitsgemäß. Er machte den Vorschlag, hier das Versahren des Trienter Concils in Bezug auf die Lehre von der undesleckten Empfängniß nachzuahmen, nämlich von einer Definition zwar abzusehen, aber durch eine besondere Clausel einem Präzudz vorzubeugen, welches aus der Nichtbesinirung gegen die Lehre selbst etwa gefolgert werden könnte. Daran schloß er sein eigenes Glaubensbekenntniß:

"Ich für meine Person habe die Unsehlbarteit des römischen Bapstes, wenn er ex cathedra spricht, als eine im höchsten Ansehen stehende Vehre (sententiam maximae autoritatis) immer sestgehalten und als solche Glänbigen meiner Diöcese vorgetragen, ohne dabei je auf Schwierigkeit oder Widerspruch gestoßen zu sein. Nur den Zweisel habe ich, ob die theo logische Beweisssührung für diese Vehre schon den Grad der Bollendung erreicht habe, welcher zu einer dogmatischen Desinition ersorderlich ist."

Erft dann wandte sich der bischöfliche Redner gegen die Lehrbestimmungen, wie sie im neuen Schema vorgeschlagen waren. Seine Argumente waren eigentlich nur zwei. Er fürchtete, daß durch die vorgeschlagene Erttärung den Einzeldischöfen der ihnen zufommende Charafter von "Zeugen und Richtern in Glaubenssachen" als aberkannt erscheinen könnte und daß die Kirche dadurch aus einer "gemäßigten" in eine "absolute" Monarchie umgewandelt werde. Nichts gab es aber, was er auf allen Gebieten nichr verabscheute, als den "Albsolutisnuns". In ihm sah und von ihm besürchtete Ketteler alles Nebel.

Ueber die Aufnahme, welche diese Rede fand, schrieb einer der Begleiter bes Bischofs 31. Mai in die Heimath:

"Büngst hielt Reverendissimms eine Rede in der Generalcongregation, die eine volle Stunde dauerte und tiesen Eindruck hinterlassen haben soll. Er schrecken Sie nicht, wenn die "Allgem. Zeitung" ihn tobt. Reverendissimms wird wohl noch eine wichtige Rolle einnehmen auf dem Concil), denn er scheint mir einen entscheidenden Einstuß auf die Minorität ausüben zu können, wenigstens auf die deutsche, die Bischöse Cesterreichs und Ungarus einge

schloffen. Bislang wird noch gefämpft. . . Auch in Trient wurde gefämpft, mehr noch als im Batican. Das steht bei mir fest, daß Decrete, einsach mit begeisteter Acclamation aufgenommen, feinen Segen gestiftet hätten."

Während man so in der nächsten und vertrautesten Umgedung Kettelers mehr denn je mit den Hossfnungen einer endlichen Einigung sich trug, und zwar gerade auf Grund von Kettelers maßvoller Haltung und seines unsentwegt firchlichen Sinnes, wußte die "Allgemeine Zeitung" bereits zu verstünden, daß dei ihm ein voller Sinneswandel, ein "Enttäuschungss und Ernüchterungsproces" sich vollzogen habe. "Seine Rede hat bewiesen" — so wurde dem Blatt von seinen römischen Zuträgern berichtet i), "daß er aus einem Juopportunisten ein entschiedener Gegner des Dogmas selbst geworden ist." Die Zeitung hatte dies in ihrem Hauptblatt vom 4. Juni ihren Lesern aufgetischt; schon solgenden Tages, 5. Juni, schrieb Ketteler eine energische Berichtigung 2):

"Die "Allg. Ita." fann saft nicht meinen Namen nennen ohne zugleich eine Unswahrheit auszusprechen. Ich habe noch nie an der Unsehlbarkeit des Papstes gezweiselt; ich habe diese Lehre immer offen bekannt, in Deutschland wie hier in Kom; ich habe nie Jemand Gelegenheit gegeben, diese meine Ansicht zu bezweiseln; ich habe also auch gewiß in meiner letzten Rede diese Ueberzeugung nicht verleugnet. Es ist daher vollkommen unwahr, daß eine Wandlung meiner Ueberzeugung stattgesunden habe; es ist vollkommen unwahr, daß ich "aus einem Inopportunisten ein entschiedener Gegner des Dogma's selbst geworden" bin. . . . Wenn ich irgend etwas siir mich in Anspruch nehmen kann, so ist es daß, daß ich bezüglich dieser Lehre immer dieselbe Ansicht gehabt habe und heute noch habe.

Für mich bestand von da an, wo diese Frage angeregt ward, nur ein doppeltes Bedenken: Erstens, ob diese Lehre, die ich für die glaubwürdigste halte und als solche auch neiner Diöcese vorgestellt habe, aus der heitigen Schrift und der Erblehre mit jenem Grade der Gewissheit erhelle, der zu einer dogmatischen Desinition nothwendig ist, und zweitens, ob in den Zeitumständen jene Nothwendigseit vorhanden sei, welche immer vorhanden sein nuß, um eine Glaubens-Entscheidung zu tressen. Das letztere begreift man unter der Opportumität dieser Frage. Wenn nun in dieser letztern Hinsicht eine Wandslung bei mir stattgefunden hat, so ist es nur insosen geschehen, als ich allerzdings der überaus heftigen Angriffe wegen, welche der Primat in letzterer Zeit gefunden hat, wobei namentlich die römischen Briese der "Allg. Ig." an der Spitze stehen, nicht mehr mit derselben Gewissheit wie früher die Meinung seitgehalten habe, daß eine Entscheidung der Kirche über diese Frage unterzbleiben könne.

<sup>1)</sup> Römifche Briefe vom Concil von Quivinus, München 1870 G. 440.

<sup>2)</sup> Katholit 1870 I. 766 f. Friedberg (Sammlung der Actenstücke zum ersten Baticanischen Concil S. 111 n. 118) erwähnt einen Brief gleichen Inhaltes von Ketteler im "Monde" mit dem Datum des 16. Juni. Es ist wohl nur eine Uebersetzung der Erklärung im Katholik. (?)

Wenn ich aber auch die Lehre von der Unfehlbarfeit des Pavites in der Schrift und Tradition für fo wohlbegründet halte, daß ich fie nicht nur felbst zur Norm meines Lebens gemacht, fondern auch jedem trenen Sohne der Rirche, der mich über diefelbe um Rath fragen würde, nach meinem Gewiffen nur antworten fonnte, daß ich die Lengnung derselben als ängerst bedenklich aufeben mußte, fo bleiben dabei über den Gegenstand derselben, über ihren Umfang und über die Bedingungen und Boraussetzungen, unter welchen Aussprüche bes Papftes bezüglich der übernatürlichen Offenbarung - und nur folche Aussprüche können hier in Rede kommen - durch eine besondere gottliche Uffiftenz unfehlbar find, mannigfache Berfchiedenheiten fortbestehen 1). Sierüber gibt es Unfichten, die weiter und enger find. Wenn ich baber über diefe Bedingungen andere Ansichten habe, wie andere, und diefe Ansichten, fo lange die Rirche nicht entichieden hat, frei und offen vertrete, fo ift Riemand befugt, dem die Bahrheit lieb ift, mir deghalb nachzusagen, daß ich ein Gegner der Infallibilität fei. Aber auch bezüglich diefer Bedingungen ift meine Anficht feit lange fich immer vollkommen gleich geblieben."

Sicher ift aber, daß Kettelers Rede großen Eindruck hervorbrachte und Aufsehen erregte. Wenigstens schrieb damals das "Regensburger Morgensblatt"), das von Rom her gut bedient zu sein pflegte: "Die gegnerische Anschauung war am stärften durch den Bischof von Mainz vertreten; die eigentlich nationalen Gallicaner sprechen viel seiner und glatter." Bischof Goold von Auckland in Australien, ein Augustiner, der wohl als Unparteisischer in dem Streite gelten konnte, notirte damals "): "Der Bischof von Mainz, Migr. Ketteler, hielt eine sehr gute Rede gegen die Definition."

Mit welch gespannter Ausmerssamseit Ketteler während dieser Zeit den Berhandlungen folgte, zeigen nicht nur zahlreiche Notizen, Erzerpte aus theoslogischen Werfen und förmliche Denkschriften über die brennenden Fragen, sondern auch die Aufzeichnungen, die er in der Concissausa aus den versschiedenen Reden sich machte. Bom 17. Mai dis 15. Juni liegen sie noch vor. Wohl keiner der Medner hat Kettelers Widerspruch in so hohem Maße erregt wie Manning durch seinen Rede am 25. Mai. Bei ihm begnügte sich Ketteler nicht mit mehreren Seiten Notizen und gelegentlichen fritischen Mandbemerkungen, er verfäßte über seine Argumentation ein ganzes Promemoria, das zuweilen recht fräftige Töne auschlägt. Er schließt mit den Worten:

"Die ganze Aufchauungsweise Mannings urprotestantisch. Alles Gubjectivismus. Gine Lieblingsider; mit ihr steht und fällt die ganze Rirche.

<sup>1)</sup> Dies entspricht genau einer handschriftlichen Notiz Kettelers aus der erregten Kampfeszeit von Mitte Mai bis Mitte Juni: "Die Frage ist nicht, ob infallibel oder nicht, — soudern ob Bedingungen oder nicht, und wann, welche Bedingungen." Diese Notiz lag bei Kettelers Anfzeichnungen über die in jenen Tagen stattgehabten Generals Congregationen.

<sup>2) 1870</sup> Nr. 122. Bgl. Friedrich, Geschichte III, 1015.

<sup>3)</sup> Dr. Bellesheim, Patrid Francis Moran im Katholif 1897 II, 231.

Auf diesen Gedanken ist eigentlich die Kirche gebaut. Bon einer objectiven Entwicklung seine Spur. Lauter Behauptungen und petitio principii."

Nachdem in dieser langen Generaldebatte allen Theilen reichtichste Gelegenheit gegeben war, sich auszusprechen, und man die Beobachtung machte, daß umr schon öfter gehörte Argumente in neuer Form wiederfehrten und vielsach schon den Specialdebatten vorgegriffen wurde, beantragte eine große Bahl von Concilsvätern (über 150) den Schluß der Generaldebatte, um weitere Zeitvergendung zu verhüten und um desto gründlicher die einzelnen Theile des Schemas durchberathen zu können. Unter dem 2. Juni schreibt der öfter erwähnte römische Berichterstatter:

"Schon in der letzten Congregation [vom 31. Mai] hatten mehrere Schluß der allgemeinen Berhandlungen beautragt. Die Praesides possunt in tali casu rem proponere Congregationi toti [zufolge der Bestimmungen der (Beschäftsordnung]; sie haben es nicht gethan. Heute wollte man wieder den Schluß beautragen. Ich habe noch seinen der Bischöfe gesehen. Sie haben jetzt täglich Congregation von 9 Uhr Morgens dis 1 Uhr Nachmittags...

4. Juni. "Gestern, nachdem Maret gesprochen, hat Cardinal de Angelis stässtent die Frage gestellt"): "150 Patres postulaverunt finem discussionis generalis. Quare interrogamus, utrum velitis continuare necne. Qui desiderat ut finis imponatur, surgat!"—Longe major pars ist ausgestanden."

Man hatte mit diesem Antrage warten wollen, bis die Eigentlichen, na mentlich Maret 2), gesprochen hätten, theils um jeden Anlaß der Alage zu beseihnen, theils um zu zeigen, daß man diese nicht fürchtete. Man hat es auch nicht für nöthig erachtet, widerlegen zu lassen, was Maret gesagt."

So wurde also, obgleich noch eine Auzahl von Reduern zum Wort gemeldet war, am 3. Juni der Schluß der Generalbebatte sessestet. Zwar schien die Minorität dies als ein Attentat auf die Freiheit des Concils zurückweisen zu wollen. Der Protest gegen den Schluß der Generalbebatte, welchen 81 Minoritäts-Vischöse und mit ihnen Actteler unterschrieben, ist unter den officiellen Actenstücken des Concils wohl dem Tone nach das schärsste. Judeß blied ja in den Specialdebatten noch allen die Möglichseit der Meinungsäußerung vollständig gewahrt, und war deßhalb kein berechtigter Grund zur Klage. Dieselbe wurde daher auch nicht weiter beachtet.

<sup>1)</sup> Hergang und Wortlaut genauer in Collect. Lac. VII, 748 c.

<sup>2)</sup> Bischof von Sura i. p. i., einer der heftigsten Gegner der Definirung der Insallibilität (vgl. oben S. 36). Außer ihm waren in den letzten 2 Sitzungen noch mehrere Amerikaner und Ungarn aus der Minorität zum Wort gekommen, unter ihnen Connolly von Halifax und Stroßmaher. Die Generaldebatte schloß unmittelbar nach der Rede Marets.

<sup>3)</sup> Wie wohlbegründet, ja nothwendig ein soldes Vorangehen der Concilsmajorität war, enthüllt ein vertrauliches Schreiben des vorzüglich unterrichteten englischen Agenten Obo Russell aus dieser Zeit an Erzbischof Manning (vgl. Purcell, Life of Cardinal Manning II, 445) "Monseignenr Dupanlonp sagte mir, daß er eben daran sei, für

## 3. Das Unfehlbarkeits Dogma.

Aber allgemein war das Gefühl, daß man jetzt an einem Wendepunkt des Concits angekommen und daß ein Ausspruch über die päpstliche Unsehbarkeit kann noch zu vermeiden sei. Der römische Gewährsmann notirt zum 7. Juni: "Vor einigen Tagen, als der Schluß der Generaldiscussion eingetreten, haben etwa 70 von der Minorität eine Berathung gehabt: 1. ob sie auf ihre Sitze verzichten sollten? Nein! — 2. ob sie protestiren sollten sim Falle der Definition]? Der Erzbischof von Söln: Nein! 3. ob sie ihre verhaltenen Reden drucken sollten? Ja! — 4. ob sie ausharren sollten bis aus Ende und nur mit non placet stimmen? Fa!"

Die Debatten über die einzelnen Theile des Schemas nahmen also ruhig ihren Fortgang. Samftag den 25. Juni sprach Ketteler noch einmal in sehr energischer und einschneidender Rede, diesmal zum 4. Capitel der Borlage, die den eigentlichen Streitpunkt enthielt. Bischof Goold von Auckland, einer der elf australischen Bischöfe auf dem Concil, notirte damals über diese ganze Signung in sein Tagebuch !: "Der einzige Prälat, welcher die Ausmerksamkeit des Concils eroberte und sesssen Wischen Welcher der Päpftlichen Unsehhlarkeit, wie sie dei Bellarmin und Melchior Canus sich sinde; aber er meinte, das vorgelegte Schema gehe weiter als diese beiden Theologen und begünstige extreme Auffassungen. "In der im Concil gehaltenen Rede," schreibt er selbst einige Tage später au Erzbischof Dechamps von Mecheln, "habe ich behauptet, die Lehre des 4. Capitels des Schema,

eine Petition um Bertagung bes Concils Unterschriften gu fammeln und er erwartet für Diefelbe eine gunftige Aufnahme, indem er feine Schwierigkeit fieht, die gegenwärtige Diskuffion, wenn nöthig, noch den gangen Commer hindurch weiter zu fuhren. Er wie Bifchof Strogmaner außern fich dahin, daß die Sinausschleppung der gegenwärtigen Distuffion und ein Sinausschieben der Glaubensentscheidung in die unabfehbare Butunft dagu dienen, der Welt die Stärte der Opposition gu beweisen. Lord Acton außert fid in ahnlichem Sinn feit feiner Rudfehr nach England . . . . Er bebauptet, die Opposition werbe in Begug auf die Fassung der Definition, falls fie es zu einer folden überhaupt tommen laffen will, von der Majorität folche Conceffionen erlangen, daß das Endresultat ein großer theologischer Triumph des liberalen Katholicisnme über die Ultramontanen sein wird . . . . Meine Collegen hier [im diplomatischen Corps | erwarten ahnliche Erfolge und verfichern mich, die Concils Mehrheit werde jest, nachbem fie gur Ginficht gefommen ift, daß fie eine Definition, wie fie dieselbe hoffte, nicht durchsetzen tann, bereitwillig jede annehmen, zu welcher die Opposition ihre Buftimmung zu geben geneigt ift, d. h. wenn ich mich fo ausdrucken darf: "Die Infallibilität in Baffer verdünnt."" Schon im Januar, bei Gelegenheit der Petition gegen eine Berbandlung der Unfehlbarteit überhaupt, hatte Ruffell geschrieben (1. c. 439): "Gie [Die Banpter des internationalen Comites] fagen, daß wenn man die Sache wirklich vor das Concil zieht, fie durch Reden die Sache verschleppen wollen, bis das Concil vertagt wird sine die."

<sup>1)</sup> Bal. Dr. Bellesheim I. c. "Ratholit" 1897 II, 232.

wie es in der Relation erklärt wird, sei die übertriedene Lehre einer Schule, nicht aber jene, welche Bellarmin an vierter Stelle als die "fast allen Theologen gemeinsame" vorträgt." Es handelte sich hier von Kettelers Seite um offenbare Mißverständnisse, wie der Mangel an Vertrautheit mit der Auffassung und Ausdrucksweise der schulgerechten Theologie bei den Vischwisen der Minorität solche mehrsach veranlaßt hat.

"Sonderbar!" notirte damals ein bei den Arbeiten des Concils nahe betheiligter, höchft urtheilsfähiger Zeuge, "der Bischof von Mainz hat durch seine falsche Allegirung und Deutung Bellarmins auf mehrere Bischöse Eindruck gemacht. Das war nur möglich, sagt man, weil keine Theologen zugegen waren." Es war nämlich beim Baticanischen Concil, im Unterschiede vom Concil von Trient, wohl mit Kücksicht auf die anßerordentlich große Zahl der Bischöse, den berathenden Theologen nicht gestattet, den Sitzungen beizuwohnen. Für schlagsertige Berichtigung solcher dogmenhistorischen Frethümer waren aber natürlich Theologen von Fach besser vorbereitet. Erzehischof Dechamps nahm sich vor, in einer eigenen Gegenrede das Mißversständnis zu klären und meldete sich deshalb nochmals zum Wort.

Der bringende Wunsch der Concilsväter, die Verhandlungen zu besichleunigen und die erschöpfenden Concilssühungen abzutürzen, veranlaßten ihn jedoch, wie fast alle, die noch zum Neden gemeldet waren, auf das Wort zu verzichten. Er suchte nun auf privatem Wege einen Ausgleich der Meisnungen herbeizuführen; am 7. Juli schrieb er an Ketteler:

"Gegebenem Versprechen gemäß lasse ich Ew. Bischöft. Gnaden meine lette Rede zugehen, die ich auf dem Concil nicht gehalten habe 1). Ich hoffe, daß wir uns schließlich noch vollkommen verständigen. . . Gewiß auch ich nehme die Grundfätze von Melchior Canus und Bellarmin an, aber so wie sie dieselben aufstellen und wie sie dieselben erstären . . .

Man mißte fein Gewissen ober ein böses Gewissen haben, um in einer Glaubensfrage Parteinann zu sein. Ich habe Jahre lang Theologie doeirt und folgte dabei den wahren Meistern, einem Bellarmin, Canus, Suarez, Lugo, Petavius und vor allem dem hl. Thomas von Aquin und ich weiß, welches die Lehre der Kirche, der Mutter und Lehrmeisterin ist. Ich habe nicht geschrieben, um meine Gedanken aufrecht zu halten, sondern um das zu vertheidigen, wovon ich weiß, daß es der Glaube des heiligen Stuhles ist. Ich weiß, wem ich geglaubt habe."

Noch verbindlicher hatte bereits 27. Juni Bischof d'Avanzo von Calvi und Teano an den Bischof von Mainz geschrieben. Derselbe war Mitglied der Deputation für Glaubenssachen, und hatte im Namen dieser Deputation am 15. Juni in der General-Congregation über einen Theil der Vorlage Be-

<sup>1)</sup> Der Entwurf der Rede wie der Brief des Erzbischofs finden fich abgedruckt bei Raich, Briefe S. 548 f.

richt erstattet und abermals am 20. Juni auf Einwände und Misverständnisse geantwortet und Begriff und Tragweite der päpstlichen Unsehlbarseit noch einmal erstärt. Ketteler hatte eine seiner Neußerungen misverstanden und deßhalb am 25. Juni ihn namentlich augegriffen und befämpst. Der Bischof schrieb ihm jegt in der verbindlichsten Beise; er meinte:

"Es hat in dieser wichtigen Frage sicher ein Misverständniß stattgesunden. Auf mein Verlangen erhielt ich eine Abschrift meines von den Stenographen ausgenommenen Reserats, und ich hielt es für angemessen, dieselbe Ew. Bischöftlichen Gnaden zur Einsicht zu übersenden. Ich weiß, daß Sie nur von Liebe zur Wahrheit erfüllt sind, und habe Sie schon vom Jahre 1866 an, als ich, um des Namens unsers Herrn Jesu Christi willen aus dem Vatersland verbannt, in Rom weilte, bewundern gelernt bei Durchlesung Ihres lehrreichen Wertes: "Freiheit, Autorität und Kirche" und der neuesten Schrift von geringerem Umfang, aber nicht geringerem Werthe: "Das öhnmenische Concil, seine Bedeutung ze." Es ist mir eine Freude, diese beiden Schriften in meiner Bibliothef zu besitzen. . .

Wenn es Em. Bischöflichen Gnaden überdies angenehm sein follte, eine brilderliche Zusammenkunft zu veranstalten und die Sache mündlich zu besprechen, so genigt es, daß Ew. Bischöflichen Gnaden mir Tag und Stunde bestimmen, in der ich Ihre Wohnung aufsuchen kann, um mich mit Ihnen im

Berrn zu besprechen."

Diese beiden Schreiben von 2 hervorragenden Kämpfern der Majorität an einen der energischsten Führer der Minorität geben untrügtiches Zeugniß nicht nur von der hohen Achtung, welcher Ketteler dis zur letzten Stunde des Concils auch bei den Gegnern sich erfreute, sondern auch von dem würdigen und brüderlichen Tone, der selbst in der Hitz des Kampses und auf dem Höhepunkt der gegenseitigen Spannung vorwaltend blieb. Ohne Zweisel waren die Monate langen Verhandlungen mit großem Ernst und Nachdruck gesührt worden, und, wie Cardinal Manning gerade mit Bezug auf das Baticanische Concil sich ausdrückt 1), "Thatsachen thun dar, daß wenn die Menschen über Angelegenheiten berathen, deren Tragweite über diese Zeitlichkeit hinausgeht, sie viel eher und weit tieser erregt werden können, als wenn sie sich mit irdischen Fragen besassen." And Cardinal Gibbons schreibt 1894 aus seiner persönlichen Erinnerung 2):

"Die Bischöse waren Menschen mit menschlichem Fühlen. Sie waren freie Männer, nicht gebunden durch Abmachungen oder Parteiparole, sondern erfüllt von dem tiesen Bewußtsein ihrer Verantwortung vor Gott und ihrem Gewissen. Zie hatten über Fragen zu verhandeln nicht von politischer oder sonst vorübergehender Natur, sondern über Fragen des Glanbens und der Sittlich feit, welche nicht nur für ihr änßeres Verhalten fünstig maßgebend sein, sondern auch ihnen selbst und der ihrer Hirtensorge anwertrauten Heerde die Pflicht

<sup>1)</sup> Die mahre Geschichte S. 132.

<sup>2)</sup> North, Am. Review CLVIII, 394.

einer innern Glaubenszustimmung auferlegen follten. Als Richter in Glaubenssfachen hatten sie das Recht und die Pflicht, vor Abgabe ihrer Stimmen die Duellen der Offenbarung zu durchforschen . . . Die Geschichte jedes großen Concils der Kirche ist gesennzeichnet durch einen tiesen Ernst des Meinungssfampfes."

Auch Ketteler selbst berührt dies in seiner Rede vom 23. Mai, wo er flagend äußerte: "Ich war stets dabei, so oft der H. Bater die Bischöse nach Rom berief, und wenn ich an die vollkommene Sintracht zurückdenke, die uns damals alle verband, und dagegen jegt die würdigsten und frömmsten Prälaten, sogar desselben Landes und derselben Zunge, durch eine so weite Klust von einander getrennt sehe, . . . . so kann ich mich eines tiesen Schmerzes nicht erwehren."

Bu der Erschöpfung und nervösen Abspannung, welche ein mehr dem fiedenmonatticher Meinungstampf dieser Art mit über 80 stundenlangen auftrengenden Sitzungen nothwendig herbeisühren mußte, kan noch die glühende Sommerhige. Mehr als ein Bischof wurde hinweggerafft, und auch undewußt wirkte die Gluth des Tagesgestirns auf Geist und Stimmung. Dazu die ständigen böswilligen Verleumdungen in den Zeitungen, der Broschürenkrieg von beiden Seiten, die versuchte Einmischung der Politik, die Belästigungen durch Zudringliche oder Wohlmeinende von dieser und jener Seite. Klagt doch Ketteler in einem Briese vom 12. Juli:

"Zu unseren Kreuzen haben hier in Rom auch so viele vortreffliche Seelen gehört, die gar nicht begreifen konnten, daß nicht alle Bischöfe so seinen, wie sie es sich gedacht hatten, und daß ein Concil nicht ganz so verlause, wie sie es in ihrem frommen Enthusiasmus haben wollten."

Es ift feine Frage, daß auch die Bischöfe unter sich, sei es innerhalb der einzelnen Gruppen, viel mehr aber zwischen der großen Mehrheit und der sogenannten Minorität, mancherlei Klagen wider einander hatten. "Ohne Zweisel," schreibt Cardinal Manning 1), "herrschte oft auf beiden Seiten das Gefühl, daß dieses oder jenes nicht hätte gesagt oder gethan werden dürsen. Die Vischöfe sind eben Menschen und Menschen sind Schwächen unterworfen. Aber wenigstens ging man überall offen und im Lichte des Tages voran."

Die Klagen der Concilsmehrheit wider die Minorität faßt derselbe Kirchenfürst, welcher als Führer innerhalb dieser Mehrheit eine so hervorragende Rolle gespielt hat, dahin zusammen:

"Es fönnte gesagt werden, daß jene Bischöfe ihr Recht, gegen alle Punfte, die sie für unzuträglich hielten, Einsprache zu erheben, zu frei und selbst mit einer gewissen Hartnäckigkeit gebraucht haben, nachdem sie eingesehen hatten oder doch hätten einsehen können, daß eine ungeheure Mehrheit von

<sup>1)</sup> Die mahre Geschichte G. 128.

Concilsvätern ihnen gegeniberstand . . . Es kann nicht in Abrede gestellt werden , daß die Concilsväter — benn man darf von der großen und vereinten Majorität auf dem Concil dieses Wort wohl gebrauchen — der Ansicht waren , daß man von dem Rechte Einwände zu erheben , dei indisserten oder unwichtigen Fragen zu reichlichen (Vebrauch gemacht und daß man zu lang sortgesahren habe so zu thun, nachdem es evident geworden , daß man damit ein gesesmäßiges Resultat wohl nicht erreichen werde.

Das Concil sah oder glaubte einzusehen, daß von einem gewissen Zeitpunste an die ungebührliche Verschleppung der Discussion zwar teine Wirfung haben, wohl aber daß sie die Definition unmöglich machen könne, nicht mit Hilfe vernünstiger Argumente durch Ueberzeugung oder Ueberredung der Gegner, sondern mit Hilfe nicht vorherzusehender Ereignisse oder durch Zeitvergendung."

Einen andern Vorwurf hat, wohl nicht ohne Uebertreibung, Lord Acton hinzugefügt, wenn er aus seiner damaligen Anwesenheit in Rom in einer Schrift vom 30. August 1870 erzählt 1): "Hochstehende römische Kirchenmänner pflegten zu sagen, daß die Opposition ihre Freiheit misbrauchte, um Regereien zu verbreiten."

Wie hingegen die Vischöfe der Minderheit ihre Stellung auffaßten, und daß auch sie mit ihren Gegnern nicht in allem zufrieden waren 2), zeigen Ketteters Worte im September 1870 gegenüber den Anklagen des Lord Acton 3):

"Wir haben unfere Anfichten im Concil und vor dem Concil unumwunden ausgesprochen, fowohl über die Gegenstände, welche zur Berathung famen, als auch über Alles, was wir an der Art und Weife der Verhandlung etwa auszusegen hatten. Damit haben wir eine Pflicht und ein Recht erfüllt. Das alles ift aber innerhalb des Concils felbst geschehen. Gelbst die Broschiiren, welche geschrieben wurden, find fast ohne Ausnahme nur für die Bater des Concils bestimmt gewesen. Gine möglichft gründliche und allseitige Erwägung follte dadurch veranlaßt werden. Und nun wagt Yord Acton . . . von einem "gegebenen Mergerniß" zu reden, das wir zu fühnen hatten. Wenn diese Anficht richtig ware, dann hatten auf allen Concilien jene Bifchofe Mergerniß gegeben, die abweichende Anfichten hatten, und der rechte Verlauf eines Concils ware monotones Uebereinstimmen ohne allen Widerspruch und ohne alle Erörterung. Das ift aber eine Auffaffung, die von dem Beifte und der Würde concitiarifcher Berhandlungen feine Ahnung hat. Abweichende Ansichten auf einem Concil, felbst Brrthimer über Lehrfate, welche noch nicht entschieden find, find fein Mergerniß. Much ein munnbundener, offener Sadel der Dinge, Die vollkommener und beffer fein konnten, da Alles, was Menschen thun, nicht gang ohne Gehler ift, ift fein Mergerniß . . . Um fo weniger fann von

<sup>1)</sup> Sendichreiben an einen deutschen Bifchof G. 18.

<sup>2)</sup> Cardinal Manning freilich meint (Die wahre Geschichte 2c. S. 129): "Der Minorität wurde dadurch fein Unrecht angethan, daß die Majorität sich von ihr nicht gewinnen lassen wollte . . . Die einzige Beschwerde, die erhoben werden konnte, ist die, daß die Majorität der Minorität nicht zu Billen sein wollte."

<sup>3)</sup> Die Minoritat auf bem Concil G. 12 f.

Aergerniß die Nede sein, da wir zur offenen Darlegung unserer Ansichten verpflichtet waren und unsere Aenßerungen vor den Bätern des Concils selbst gethan haben."

Manning, unter allen Gegnern der Minorität einer der entschiedensten, hat einige Fahre später über deren Verhalten in ganz ähnlicher Beise sich ausgesprochen 1):

"Man hat nicht nöthig, nach Intriguen und Cabalen zu fpuren, um fich die Borgange und das Refultat auf dem Baticanischen Concil erflären gu fönnen. Es war ein ehrlicher offener Kampf. Ungefähr ein Zehntel von den Concilsvätern war bestrebt, mit den durch die Concilsordnung ihnen gugestandenen Mitteln, mit Argumentation und mit Bulfe perfonlichen Ginfluffes, die große Majorität ihrer Brüder, welche, moralifch gesprochen, in Wahrheit den Spiscopat des Erdfreifes bildeten, zu bestimmen, ihrer Leitung gu folgen . . . Die Majorität trug über die Minorität den Sieg davon . . . . Man fann fagen, es fei die einfache Wahrheit, wenn man behauptet, daß trog Allem feine Aufregung, feine Entfremdung, fein Streit die gegenseitige Liebe unter ben Concilsvätern aufgehoben hat. Gie befämpften fich einander in bem Befühle einer hoben Pflicht und traten gegen einander in die Schranken als Manner, die ihre Sache mit dem bochften Ernfte pertheidigen. Waren die Känupfe unter ihnen einen Augenblick auch heftig, ja scharf, so können wir darauf hinweisen, daß dies auch bei Caulus und Barnabas der Fall gewesen ift, und daß, als fie am 18. Juli auseinandergingen, das nur für einen Augenblick der Fall gewefen ift."

Daß auf Seite der Minorität einzelne minder glückliche Aussprüche wirklich gethan wurden, gab Ketteler zu, indem er in der gleichen Schrift Lord Acton gegenüber schreibt: "Finden sich unter den Bemerkungen der Bischöse einige misverständliche oder unhaltbare und irrige Aeuserungen, so sind diese eben Frethümer einzelner, welche keineswegs den Bischösen der Minorität insgesammt zur Last gelegt werden können."

Es läßt sich bei solchen Verhältnissen erklären, daß die Bischöfe der Minderheit manches zu hören bekamen, was wehe that, und daß Vorwürse auch gegenseitig erhoben wurden. Sicher fanden sich in den Reihen der Mehrheit einzelne extreme Geister, welche, über die wirkliche firchtiche Lehre hinaus, Lieblingsmeinungen versochten. Die Gesahr lag nahe, in ihren Neußerungen die wahre Meinung der Concilsmehrheit erkennen zu wollen. Oft aber auch wurden ganz richtige Neußerungen irrthümlich gedeutet. So gab es denn Klagen auch von Seite der Minorität wegen Mangel an Rücksicht, wegen anscheinender Geringschätzung oder Verdächtigung der Gesimmung und dergleichen. In den Concilsverhandlungen selbst kam es vereinzelte Male zu Neußerungen der Erregtheit. Manning erzählt darüber ?):

"Einem Redner zu applandiren war nicht erlandt; auch war es nicht geftattet, feiner Zustimmung oder Nichtübereinstimmung mit dem, was gesagt

<sup>1)</sup> Die mahre Geschichte 2c. S. 128 f. 134 f.

<sup>2)</sup> Die mahre Geschichte S. 131/32.

wurde, Ausdruck zu verleihen. Das tiefe Stillschweigen, das da herrschte, wenn die Concilsväter redeten, bildete einen auffallenden Gegenfatz zu den Gewohnheiten, die sonft in öffentlichen Versammlungen gang und gäbe sind. Es war in den Sitzungen wie in einer Kirche während der Predigt. Nur bei zwei Gelegenheiten stellte der Nedner die Selbstbeherrschung seines Andistorinns auf zu große Probe. Wit aller Entschiedenheit gaben da die Concilsväter taut zu erkennen, daß sie mit dem Redner durchaus nicht übereinstimmten und drückten in einer nicht mißzuwerstehenden Weise ihren Unwillen aus über etwas, was denselben auch wirklich verdiente."

Ein anderer in Rom anwesender Berichterstatter schreibt zum 25. Mai 1870: "Die Minorität fühlt nur zu sehr, daß sie feinen Halt und keinen Anklang im Concil hat. Zwar hatten die Präsidenten gleich zu Ansang der Discussion de Primatu sabermals ermahnt, keine signa approbationis oder improdationis zu geben. Aber wenn Redner der Minorität Ungehenerlichkeiten vorbringen, hört man doch von mehreren Seiten: Oh! Oh! Namentsich sann der Brugensis Bischof Joh. Jos. Faiet von Brüges in Belgien sich oft nicht enthalten laut zu lachen."

In welchem Grade Kettelers energischer Charafter unter solchen Bershältnissen ergriffen und erschüttert werden nußte, ist leicht zu ermessen. Solche die damals mit ihm in Rom gelebt und verkehrt haben, erinnern sich der Erregtheit, in welche diese Kraftnatur sich versetzt sah, und die, wie einst in seinen jüngern Jahren, leicht auch zu einem Ausbruch sühren konnte. Ansags Juni erzählte man sich, daß er bei einer Gelegenheit über die herrschende Uneinigkeit öffentlich in Weinen ausgebrochen sei. Auch in seinen Papieren sindet sich gelegentlich eine Klage über "die Extremen", welche den Inhalt seiner Quaestio "nur mehr mit "Gallicanismus" und andern Schimpswörtern beehren", den Minoritätsbischöfen Mangel "aller theolosischen Bildung" vorwersen und dergleichen. An Erzbischof Dechamps schreibt er in dieser Stimmung in der ersten Juliwoche 1870:

"Ihre Rebe fende ich Ihnen mit Dank zurück. Ich verfenne nicht das Gewicht der vorgebrachten Gründe; ich könnte aber viele andere Gründe entsgegenstellen zur Bertheidigung meiner Auffassung der Bellarmin'schen Lehre. Ich verzichte jedoch darauf. Mein Leben lang habe ich frischen Muthes mit den Gegnern der Kirche gekämpft und hätte es die an's Ende meines Lebens gethan, ohne daß diese Kämpfe mich ermideten; aber der unsetige Kampf, welcher jest die Bischöfe spaltet, macht mich matt und müde, so daß ich lieber die Feder aus der Hand lege."

In solcher Gemüthsverfassung sah man, wie es schien, einem noch endlos sich hinschleppenden und dabei völlig aussichtstosen Reden- und Misnen-Kriege während der heißesten und ungesundesten Zeit des Jahres entzegen. Noch überaus zahlreiche Redner waren zum Wort gemeldet. Da trat unverhofft ein Umschlag ein. Der oft erwähnte wohl eingeweihte Zeuge schreibt unter dem 4. Juli:

"In der 80. Congregation [am 1. Juli] war es, daß das Eis gebrochen wurde, nicht durch die Julisonne Roms, sondern durch die Rede des spanischen Bischofs Payá von Euenca, eines durch seine Frömmigkeit, Einsachheit und Gelehrsamkeit ausgezeichneten Mannes. Die übrigen Reduer sprachen kurz, er  $1\frac{1}{2}$  Stunden, und man hätte ihn gerne noch länger gehört. Er ging in einer sehr einsachen harmlosen Beise alle Einwürfe der Gegner durch ih, und als mehrjähriger Prosession der Theologie hatte er alle Antworten am Schnürchen. Dann ging er die Geständnisse der Gegner durch und bewies ans diesen die Insallibilität. Bei der Honorius-Krage beschränkte er sich auf dieses: "Man macht viel Anshebens mit dieser Sache; in meinem Seminar sann ein erstjähriger Theologe auf seden Einwurf antworten." Gegen Ende nahm er die uner wartete Bendung: sed haec non proserunt quasi non admitterent infallibilitatem: nos omnes eam admittimus: proserunt illa tantum argumentandi causa, ut veritas magis pateat.

Rach seiner Rede war eine kurze Unterbrechung und man fing an zu parlamentiren?). Sinige von der Minorität machten den Borschlag, man solle von jeder Seite 3 Bischöfe bestimmen, welche über die Frage die Diskussion sortsetzen; Andere: man möge beiderseits auf das fernere Reden verzichten.

Um Nachmittag wurden diese Anträge in verschiedenen Kreisen besprochen. Die Kreise der Majorität wollten sich aus verschiedenen (Bründen nicht auf den Borschlag einlassen, von jeder Seite drei zu bestimmen; auf das fernere Reden leisteten sie gerne Berzicht.

Tags barauf, 2. Juli, war wieder Congregation. Es wurde über daß erste und zweite Napitel abgestimmt. Bezüglich des ersten dissentite einer, dezüglich des zweiten vier, also quasi-Unanimität. Dann fam es zum Reden, und es passirten an diesem Worgen 18 Redner, d. h. einige sprachen sehr stuz, andere verzichteten (unter ihnen Hesten), andere waren momentan abwesend (unter ihnen Aremenh), und das heißt nach dem Reglement verzichten. Als der (sehr ausgezeichnete) Bischof von Namur (ich glande, als der erste) verzichtete<sup>4</sup>), sündigte Cardinal de Luca es an mit den Worten: renuntiavit, ergo gratias ei agamus. Von andern hieß es in der ofsiciellen Antiin digung: laudabiliter renuntiavit. Wenn die Berzichtleistung anderer ge-

<sup>1)</sup> Der Schreiber fügt nachträglich, aber unter dem gleichen 4. Juli 1870, noch die Bemerkung bei: "Soeben sehe ich, daß die "Kölnische Bolkszeitung" die Behauptung Dupanloups wiedergibt: "Ohne daß den Bischöfen zuwor Kenntuiß gegeben, ift die Frage der Infallibilität vor das Concil gebracht worden. Das erinnert mich an die Rede des Spaniers Pahá: "Wie, sagte er, man hat nicht gewußt, um was es sich handeln werde? Borerst muß ein Bischof auf Altes vorbereitet sein, denn er ist Doctor, nicht Candidat der Theologie; sodann hat man es sehr gut gewußt; denn wir haben vor unserer Abreise geheime Besuche besonmen in unsern Wohungen, Broschüren, in welchen man uns gegen diese Lehre einzunehmen suchte. In der That wurden den spanischen Bischösen solche Broschüren zugeschickt."

<sup>2)</sup> Bom Berichterstatter fraftig unterftrichen.

<sup>3)</sup> Das Brotocoff fagt: Caput I., duplici experimento facto, cunctis suffragiis approbatum est. Secundum quoque Caput omnes paucis exceptis approbarunt. Coll. Lac. VII, 756a.

<sup>4)</sup> Berwechslung mit Bischof Faict von Bruges.

nectet wurde, hieß es auf den Bänten "Bravo!" Bifchof Mermillod verzichtete nicht, beitieg den Unido und hielt wörtlich folgende Rede: "duplici onere opprimimur, caloris et eloquentiae. A sex mensibus Episcopi contendunt, se esse judices, et nunc non volunt judicare. Non est amplius tempus discutiendi sed judicandi." Ein italienifcher Bifchof antwortete auf den Unfruf: "renuntio, sed unam tantum sententiam proferam in honorem St. Petri." In der Centenz hieß es unter anderem: "quae tu benedicis benedicta sunt benedictione coelesti, et quae tu maledicis maledicta sunt maledictione coelesti."

Einen kleinen Mißton rief hervor die Rede eines Bischofs, der auf das in den schlechten Zeitungen den Reduern gegen die Infallibilität gespendete Lob aufmerksam machte.

Es circulirte eine Liste, in welcher sich die verschiedenen eingeschriebenen Redner verpstlichteten, auf die Rede zu verzichten, wenn die Gegenpartei ebenfalls verzichten würde. Dupantoup war nicht da; Cardinal Mathieu und der Erzbischof [Darbon] von Paris ließen sich von den Ihrigen bestimmen, sich ebenfalls einzuschreiben."

Es waren Männer der verschiedensten Richtung wie aus den verschiedensten Ländern, welche seit dem 1. Juli persönlich sich bemühten, die Einwilligung der Concilsväter zu einem endlichen Abschluß der Verhandlungen zu erlangen. Erzbischof Hahnald von Calocza, einer der Führer der Misnorität, und Manning aus der Majorität standen mit an der Spige.

"Nicht wenige," so heißt es im officiessen Sigungsbericht vom 4. Juli 1), "machten zwar aufangs Miene, der Zumuthung sich zu wiedersetzen. Später aber, da sie einsahen, daß dies der Wunsch der sämmtlichen Bischöfe sei, und nachdem sie durch die That inne geworden waren, daß jene endsofen Vorträge nicht mehr länger auszuhalten seien, gingen sie fast alse auf den Wunsch der Gesammtheit ein."

Unser römischer Berichterstatter folgt in seinen Aufzeichnungen ber Bewegung in ihren einzelnen Phasen; er notirt:

- 3. Juli, Sonntag. "Es liefen verschiedene (Verlichte umher; man sprach von Schwierigkeiten, welche einige der Minorität erhöben; man war im Unge wissen. Man war aber sicher, daß man im Laufe der Woche die Discussion enden könne. Es hatten sich schon gegen 150 eingeschrieben, den Schluß der Discussion zu beantragen; man hätte aber vorgezogen, ein anderes Mittel ausfindig zu machen.
- 4. Juli. Hente Morgen Congregation. Gine große Anzahl hatte schon schriftlich auf bas Reden verzichtet. Zwei haben furz gesprochen. Die andern antworteten auf den Aufruf immer mit: remuntio. (Auch Dupanloup ver-

<sup>1)</sup> Coll. Lac. VII, 756 d.

zichtete, ich weiß nicht, ob schriftlich oder mündlich 1). Das ging wie ein Lauffener. Die Congregation war in kurzer Zeit geschloffen 2).

Man sagt nur, es könne schon heute Abend ein Schreiben im Osservatore Romano erscheinen, worin Strößunger erklären werde, er sei immer für die Insallibilität gewesen, habe nur die Opportunität der Definition bestritten. — Kenrisf aus St. Louis ist abgereist; er hat in den letzten Tagen eine Schrift (eine siir das Concil bestimmte Rede, die er "jure divino hätte halten können") erscheinen lassen, von deren Veröffentlichung ihn seine Freunde abzudringen vergedens versucht haben. Der Mann, der sonst viele gute Eigenschaften haben soll, thut mir leid.

Einige glauben, es sei möglich, schon nächsten Sonntag [10. Juli] die öffentliche Situng zu haben. Ich glaube an die Möglichseit nicht. Wären bei der Formulirung der Doctrin nicht verschiedene Zwischenfälle eingetreten, so wäre es vielleicht möglich. In den Discussionen der letzten Tage bemerkte man dieses. Ie weiter die Discussion ging, desto mehr drang die Majorität auf eine entschene, bestimmte, unzweideutige, mit Canon verschene Formulirung 3). Gewisse, welche eine etwas vage oder weitere Fassung vorgeschlagen hatten, haben sich veranlaßt gesehen, ihre eigenen Unträge zu verwersen oder zurückzuziehen . . ."

Dieses Drängen der Majorität, das mit zwingender Gewalt sich geltend machte, führte dem auch dazu, daß dem Schema des III. Capitels, nachdem über die Abänderungen desselben die Debatte am 5. Juli bereits abgeschlossen war, von der Glaubensdeputation noch nachträglich eine nähere Bestimmung eingesügt und das Schema, zugleich mit diesem Jusatz neu gedruckt, den Bätern vertheilt wurde. Ein solches abgesürztes Bersahren sand zwar in der ganzen Lage der Dinge seine Rechtsertigung und benahm den Concilsvätern in seiner Weise die Möglichseit der weitern Berathung und Abstimmung, aber es entsprach nicht dem Buchstaben der Geschäftsvordnung.

Am 9. Fuli reichten baher 62 Bäter der Minorität noch einmal einen Protest ein 4) wegen dieses Berstoßes, der hinsichtlich der Geschäftsordnung begangen worden war, und verlangten nochmalige Berichterstatung und Abstimmung über die nachträglich vorgenommene Aenderung. In der solgenden Congregation, am 11. Juli wurde ihren Bünschen genan entsprochen, und die Aenderung vom Concil gutgeheißen.

<sup>1)</sup> Er that es schriftlich, Stroßmager mundlich, Darbon sehlte, als er aufgerufen ward.

<sup>2) &</sup>quot;Als niemond mehr das Wort verlangte, erklärte der Präsident Cardinal de Luca die Specialdiscussion des IV. Capitels für geschlossen. Da erhob sich ein alls gemeiner freudiger Beisallssturm. . . . So wurde diese GeneralsCongregation [die 8 Uhr begonnen] schon kurz vor 9 Uhr Vormittags beschlossen." So das Protocoll Coll. Lac. VII, 757 c.

<sup>3)</sup> Bon bem Verfaffer bes Werfes ber Bedentfamteit halber befonders hervorgehoben.

<sup>4)</sup> Collect. Lac. VII, 991.

## 3. Das Unfehlbarkeits=Dogma.

Retteler hatte vom Papst die Erlaubniß zur Abreise und einen Urlaub bis Anfang November erbeten; unter dem 9. Juli wurde ihm vom Secretär des Concils die Mittheilung, daß seine Abreise gestattet sei 1). Am 11. Juli schrieb er an seine Schwester:

"Die Stellung des Herrn d. Ketteler erregt auch hier Berwunderung und wird wie ein Räthsel, dessen Lösewort man suchen musse, studiert. Eine hobe Person sagte dieser Tage: "Ich begreise nicht, was dieser Ketteler will, der heute Broschüren gegen mich und meine Unsehlbarseit vertheilt, und morgen in Journalen erklärt: er sei voll Devotion gegen mich und glaube an meine Unsehlbarseit; es scheint, daß er ein halber — ist" — und hier machte der Redner eine mingische Bewegung, womit er ausdrücken zu wollen schien, daß es wohl nicht recht richtig im Kopfe des Herrn Bischofs von Mainz sein möge. In der That, Herr v. Ketteler ist der einzige hier, der einen Berichterstatter oder Historiker geradezu in Berlegenheit setzt."

Das "Löfewort des Rathfels" hatte Retteler in feinem Briefe an den Papft vom 26. Februar 1870 längst gegeben:

"Ich tann es bei diefer Belegenheit nicht unterlaffen auszusprechen, wie unendlich mich die Stellung betrübt, die ich in manchen Fragen einnehmen muß. Gie betrübt mich, weil fie ben Schein auf mich wirft, als ob ich weniger wie andere Bischöfe von Liebe, Chrfurcht und Gehorfam gegen den Sl. Stuhl erfüllt fei, ober gar als ob ich ein Gefinnungsgenoffe jener Männer mare, die jett fogar den Primat anfeinden eine Gefinnung, die mit allem in Widerfpruch fteht, was ich in meinem Leben empfunden und wofür ich als Bischof gekämpft habe. Diefer Schmerz ist so groß, daß ich jetzt mehr wie je die Last meines bischöflichen Amtes . . . . fuhle, und daß ich es für das größte Blud halten wurde, wenn Du mir endlich erlauben wolltest worum ich Dich fo oft gebeten habe, als ich Deinem Befehle gehorsam nach Rom gekommen bin - dieje Laft, welche fur mich viel zu schwer ift, fur die letzten Tage meines Lebens niederzulegen. Ich werde fie aber auch forttragen, wenn Du willst, da ich in Deinem Willen Chrifti Willen verehre. Dann bitte ich aber um fo inniger, an meinem Behorfam, meiner Berehrung und Treue gegen Dich nicht gu zweifeln, wenn ich im Widerspruch gegen alle Gefühle meines Bergens felbst jenen Schein lieber trage, als daß ich gegen meine Ueberzengung handle. Je tiefer ich Dich ehre und von der Grofe Deines Bergens überzeugt bin, defto mehr glanbe ich , daß Du mich felbft einst vor dem Angesichte unseres gemeinschaftlichen Beren tadeln würdest, wenn ich mich durch irgend etwas abhalten ließe, auf diefem beiligen Concil, welches die Welt nach Gott Dir verdankt, in jeder Frage nach dem gu handeln, was ich fur mahr erkenne."

Die Aneldote, in der Zeit beißesten Kampses ohne Beleg und Gewährsmann in jenem Blatt zuerst aufgetaucht, welches unter den kirchenseindlichen Blättern jener Tage das böswilligste und unwahrhaftigste war, trägt schon in ihrer Form die Spuren der Ersindung. Es darf wohl das Zeugniß eines Gewährsmannes entgegengestellt werden, der mit dem ganzen Ansehen seiner Verson für dasselbe eintritt. Zur Zeit, da Ketteler während des Concils in den Räumen des Germanieums wohnte, waltete daselbst als Rector

<sup>1)</sup> Gerade um jene Zeit hatte die Angsburger "Allgemeine Zeitung" Rr. 184 B. vom 3. Juli eine angebliche Acuberung des Papstes colportiert, auf welche Ketteler sethst in dem (bei Raich S. 420) gedruckten Briefe an seine Nichte anspielt. Er weist jedoch dabei auf die häufigen Entstellungen und Lügen der "Allg. Ztg." hin, welche die Absicht versolgten, die Bischöfe wider den Hl. Vater zu "verheben". Die Zeistung schrieb:

"Da die Zeit meines Hierfeins wohl bald zu Ende geht, so will ich noch ein letztes Wörtchen von hier Dir sagen. Hoffentlich können wir in 8—14 Tagen abreisen. Das Resultat ist noch immer nicht gewiß. Diese Tage müssen die Entscheidung bringen. Ich hoffe noch immer auf eine Verzeinigung. Die Hite ist groß, aber die Nachrichten in den Zeitungen darüber sind wieder lächerliche Uebertreibungen."

Noch am gleichen Tage war eine lange wichtige Sitzung; die erste namentliche Abstimmung über das ganze Schema, das die Lehre vom römischen Papst enthielt, wurde auf die folgende General-Congregation, Mittwoch den 13. Juli, angekündigt.

Ketteler hatte sich für dieselbe aufs Gewissenhafteste vorbereitet. Als er am 29. Juni zu dem neu umgearbeiteten Schema des Cap. IV, welches die Desinition der Unschlbarkeit enthielt 1), seine Bemerkungen einreichte, besann er dieselben mit der Erklärung, daß der jetzt vorliegende Entwurf "allen frühern seinem Urtheise nach weitaus vorzuziehen sei".

Er hatte sich über sein Sutachten zu diesem Entwurfe mit Vischof Pankratius Dinkel von Augsburg schriftlich ausgetauscht, der kast in allen Punkten mit ihm übereinstimmte. Beide Vischöse hatten zwar noch manche Wünsche und Ausstellungen, konnten sich aber im Wesenklichen mit dem Entwurfe zurecht sinden.

Trothem brachte Ketteler am Schluß seiner 8 Aenderungsvorschläge eine ganz abweichende Formel für die Definition in Vorschlag, deren Ansnahme er "dringend empfahl" und von welcher er hoffen zu dürsen glaubte, daß sie die ungetheilte Zustimmung aller Concilsväter sinden würde. Die Formel, wenigstens um das Doppelte länger als die im Schema enthaltene, mußte auch noch andere Bedenken bieten und Ketteler selbst hat wohl an ihre Annahme im Ernste kaum gedacht. Eben deßhalb hatte er um

der nachmalige Cardinal, P. A. Steinhuber. Dieser schrieb über jene Zeit am 29. Abril 1879:

<sup>&</sup>quot;Bielleicht dient Ihnen das Urtheil, das Pins IX. bald nach Beendigung des Concils über Bischof Ketteler aussprach. Ich stellte ihm gelegentlich einige Alummen vor, nuter denen sich ein paar Mainzer befanden. Als er hörte, daß die vor ihm knieenden aus Mainz seien, sagte er in seiner freundlichen und ungezwungenen Weise: "Sie sind also von der Diöcese des Bischofs Ketteler? sant' uomo, qualehe volta di idee un po storte, ma sempre di duona fede e bravo." Ich din sast sicher, daß dies die Worte des Papstes waren; jedenfalls geben die obigen Worte den Sinn wieder. Ueberhaupt habe ich öfters die Bemerkung gemacht, daß Vius IX. große und aufrichtige Achtung vor Ketteler hatte und daß er mit einer sehr sichtbaren Verliebe von ihm sprach."

<sup>1)</sup> Es war dies die Fassung der Definition, wie Cardinal Bilio sie am 26. Juni in der Sigung der Deputation für die Glaubenssachen vorgelegt hatte. Dieselbe wurde privatim den Bischöfen mitgetheilt, um deren Gegenäußerungen entgegenzunehmen und so eine Verständigung anzubahnen. Bon sehr vielen Bischöfen liefen derartige Vorschläge und Gutachten ein. Bgl. Collect. Lac. VII, 1701 c.

die gleiche Zeit, wie er in schwierigen Fällen zu thun pflegte, sich über ben einzuichlagenden Weg völlige Klarheit zu verschaffen gesucht, dadurch daß er seine Gedaufen schriftlich niederlegte. Das Dietat, ohne Datum und Unterschrift, unterscheidet sich äußerlich in nichts von den zahlreichen Schriftstücken, welche Ketteler damals, wie souft, seinem Geheim-Secretär in die Feder zu dietiren pflegte. Der Inhalt schließt jeden Zweisel aus, daß Ketteler der Dietirende war.

Das Dictat drehte sich um denjenigen Punkt, der für Ketteler von Unfang an der entscheidende war, und lautete in Form von Frage und Antwort:

"If im Project der Commission som 26. Juni] die infallibilitas summi Pontificis absoluta geschrt? Der Papa solus, separatus, independens ab ecclesia, citra Episcopos? — Ich glaube: Rein."

Satz für Satz wird nun dafür die Begründung erbracht. Der Bischof sindet das in der Definition dem Oberhaupt der Kirche zuerfaunte Priviteg nach dem Entwurf durchaus "nicht absolut, nicht unbeschräntt, sondern ganz genan und oft und sehr gut beschräntt". Sin einziges Wort sindet er im ganzen Entwurfe, hoc veritatis et sidei non desicientis charisma, von dem er sagt, daß es ihm "immer ein unangenehmer Ausdruck ist", doch faum er auch hier in dem gegebenen Zusammenhaug nichts Unannehm bares darin sinden ). So fonunt er denn zuletzt zum Schlusse:

"Was enthält also ein Decret in dieser Form Neues in Vergleich zu der bisherigen Lehre der Kirche oder vielmehr zu den bisherigen Dogmen? Eigentlich nur:

- a) Die Lehre, daß der Papst außer dem allgemeinen Concil unsehlbare Aussprüche thun kann;
- b) Daß man also nicht von allen Aussprüchen des Papstes an ein Concil appelliren kann; und
- c) Daß nicht alle dogmatischen Entscheidungen der Päpste erst durch einen nachträglichen Consensus Episcoporum unsehlbar sind.

Ueber die Bedingungen solcher unsehlbarer Aussprüche des Papstes ent hält das Decret absolut nichts Reues.

Da aber die obigen drei Sätze ichon alle vom ganzen Episcopat voll ftändig anerkannt sind und außer allem Zweisel standen 2), so kann man mit voller Wahrheit sagen, daß alles in statu quo bleibt und dieser ganze Answard von Zeit, Kunnner und Leiden gänzlich unnütz gewesen ist."

Bei einer jolden Auffassung ber Sachlage von seiten eines der hervorragendsten Borfämpfer ber Minorität war in Bezug auf die Abstimmung

- 1) Der Ausdruck ift in der Definition des Concils (Cap. IV.) beibehalten worden.
- 2) hier burfte Retteler fich boch getäuscht haben; gerade diese Sage wurden von den deutschen Prosessoren und den Gallicanern befreitten; auch die durch augenblickliche Berstimmung eingegebene Schlußfolgerung ist daher nur nach einer Seite bin richtig.

bas letzte Wort noch nicht gesprochen. Die günstige Stimmung wurde jedoch wieder getrübt, als der Zusatz befannt wurde, welchen die Deputation für Glaubenssachen in ihrer Sitzung vom 9. Juli in Bezug auf Can. 3. des Kapitels III des Schemas de Ecclesia für nothwendig gehalten hatte 1). Der neue Zusatz richtete sich gegen den "seinen" Gallicanismus, indem er ausdrücklich diejenigen von der firchlichen Gemeinschaft ausschloß, welche behaupteten, der Papst habere tantum potiores partes non vero totam plenitudinem hujus supremae potestatis.

Noch am selben 9. Juli, an welchem dieser Zusat in der Glaubensbeputation beschlossen und im Druck an die Concilsväter gesandt wurde, brachte die Minorität ihren Protest zu Papier <sup>2</sup>), daß dieser Zusat, über welchen eine Abstimmung in der Generalcongregation vom 5. Juli nicht stattgesunden habe, mit Umgehung der damaligen Beschlösse eingeschoben sei. In der solgenden Generalcongregation am 11. Juli ließ daher die Glaubensbeputation über diesen Zusatziel Aufatziellen Zusatziellen Z

Das ganze Schema stand nun damit so ziemlich sest, und es galt für Ketteler, zu der am 13. Juli bevorstehenden Abstimmung sich schlüssig zu machen. Auch diesmal wieder suchte er seine leitenden Gedanken schriftlich zu sixren, aber jetzt bediente er sich keiner fremden Hand. Eigenhändig notirte er mit Bleistift, langsam und ungewöhnlich deutlich:

"Kann ich zu dem Schema, wie es vorliegt, placet sagen?

Das heißt also nicht etwa nur: fann ich sagen, daß ich es persönlich glaube; sondern vielmehr: fann ich sagen, daß diese Lebre, wie sie das Schema enthält, antiqua et constans universalis Ecclesiae sides wenigstens implicite gewesen sei?

Daß deßhalb nach meiner Ansicht alle mit dem Anathem, also mit dem Aussichluß von allen Gnaden der Erlösung belegt werden dürsen, welche diese Doctrin nicht so annehmen?

Rann ich dies sagen auf Grund meiner eigenen inneren Ueberzengung 3)? als testis dieser antiqua et constans sides?

NB.! a) Durch mein Zeugniß übernehme ich eine Mitverantwortung für das Urtheil, welches sich auf dasselbe gründet.

NB.! b) Jih darf nicht placet fagen aus Nüglichkeitsgründen, 3. B. weil ich die Einheit für höchst wünschenswerth, die Uneinigteit für höchst nachtheilig halte; weil es mich schmerzt, gegen den Willen des Papstes zu

<sup>1)</sup> Bgl. Collect. Lac. VII. 1694 d; 1702 a; 368 d. sq.

<sup>2) 1.</sup> c. 991 a.

<sup>3)</sup> Anders also, wenn ein äußeres Eriterium, die Entscheidung eines Concits, hinzutritt.

handeln, sondern lediglich nach meiner aufrichtigen Ueberzeugung von der antiqua und constans fides Ecclesiae nach dem Geiste des Gebetes, welches wir täglich sim Concils verrichten.

I. Ich bin nicht darüber zweischhaft, daß sich mein placet und non placet nicht auf die Form, sondern auf die doetrina selbst bezieht. Ich kann also placet sagen, obwohl mir die Form in einzelnen Stellen nicht gefällt.

II. Mein erstes Bedensen ist Folgendes: Ich glaube an die infallibilitas summi Pontificis ex cathedra loquentis. Mein Bedensen bezog sich nur auf die Möglichseit, es so als antiqua et constans universalis Ecclesiae sides zu beweisen, daß sie als Dogma erstärt sund bie Leugner mit dem Anathem belegt werden können.

Dieser Zweisel ist durch die konfuse Debatte  $^1$ ) nicht gehoben. Kann ich da zeut das Zeugniß ablegen für diese antiqua et constans Ecclesiae fides?

III. Mein Hauptbedeuten: Jun can. 3. Cap. III wird erffärt, der Papst habe non tantum potiores partes, sondern totam plenitudinem supremae potestatis.

Also er allein mit Ausschluß der Bischöfe<sup>2</sup>). Im Cap. 4. wird dann sofort erklärt, daß zum Primat, also zu dieser tota plenitudo potestatis

Merkvürdiger Weise hatte Netteler in seinem Hirtenschen vor der Abreise zum Concil 12. November 1869 auch über jene "Fülle der Gewalt" in ihrem Jusammen-bang mit dem Lehrante recht schw sich ausgesprochen (S. 5): "Ehristus hat . . . aus allen Noostelen einen, nämlich Betrus, auserwählt und ihn zum Vorsteler mit der Fülle der Gewalt wecht bestellt. Weil aber die Kirche in dieser Einheit nach ihrer ursprünglichen Einrichtung immer besteben bleiben sollte, deshalb dauert in den Bischöfen, welche den Stuhl des hl. Petrus einnehmen, auch die Fülle der Gewalt und des Prim ates des hl. Petrus über die ganze Kirche fort . . . Zur Erhaltung und Verbreitung der Lehre Ehrist ihre Apostel bestellt; sie erfüllen diese Sendung Fest dis aus Ende der Welt. Damit das geschehe, sa damit es möglich sei und die Einheit unter den zerstreuten Aposteln bewahrt bleibe, bleibt Christus mit ihnen und ein sichtbarer Stellvertreter Christi unter ihnen . . . Dies sist dies zerfassung der Kirches deren Grundstein Petrus ist, der Fels, den die Macht der Hölle und der Lügengeist nicht überwindet."

<sup>1)</sup> Es verräth sich hier Kettelers Berstimmung. Ketteler selbst hat aus der Des batte manches gesernt und manches Mißverständniß abgelegt, wie man schon aus seinen Animadversiones ad novum Schema Cap. IV. vom 29. Juni und aus spätern Schriftsucken seines Nachlasses erkennen kann.

<sup>2)</sup> In dem richtigen Verständniß der dem Papste auch rücksichtlich des Lehramtes zuerkaunten plenitudo potestatis lag für Netteler die eigentliche Schwierigkeit, wie mehrsache Aufzeichnungen darthun. Er hat über diese Frage eine ganze Denkschift bietirt, in welcher er namentlich gegen die Ausführungen des Bischofs L. Gastaldi von Saluzzo und des Patriarchen Balerga von Jerusalem polemistrt. Mit der Definirung der Infallibilität als solcher hatte er sich bereits zurecht gesunden, aber irrthümlich fürchtete er, daß durch die beabsichtigte Form der Desinition der Gesammtepiscopat aushöre, als wirtlicher Theilhaber und Träger des unsehlbaren Lehramtes, als Richter und Zeuge in Glaubenssachen, anerkannt zu sein.

auch suprema magisterii potestas comprehendi. And in Bezug auf fic gift atso das Princip, daß er von ihr nicht etwa potiores partes habere, sondern totam plenitudinem hujus supremae potestatis magisterii. Benn das aber wahr, dann ist er unschlbar ohne alle Mücksicht auf den Episcopat, dann ist er allein unschlbar, dann ist er die Quelle aller Unschlbarfeit in der Kirche — das ist der chrliche, einsache Sinn dieser Borte.

Kann ich zu dieser Lehre als testis vor Gott bezeugen, daß sie antiqua et constans universalis ecclesiae sides gewesen sei? Ich glaube unmöglich "Ja" sagen zu können.

Andere Bedenken: Das Cap. IV. stellt überall den Papst als den e in z i g e n judex hin, von dem die Entscheidung in Glaubenscontroversen abhängt. Er erläßt nicht nur irresormable Deerete außer den altgemeinen Concilien, sondern er altein definit auf den allgemeinen Concilien. Die Jdee einer Autorität des Gesammtepiscopates, welche der alten Formel: Sancta Synodus decernit etc. etc. zu Grunde lag, verschwindet hier ganz. Der Papst bedient sich hie und da der Bischöse als Mittel, aber die ganze ausschließliche Antorität der Entscheidung ruht in ihm. Das ist die Theorie des Cap. IV. Ist das die antiqua et constans universalis Ecclesiae doctrina? Ich glaube wieder: Nein.

Daß aber dies das System des Schemas ohne jegliche Milderung, ohne irgend eine Rücksicht auf ein judieium totius Episcopatus in concilio praesentis ift, ift klar" (folgen 4 Stellen zum Beleg).

Trothem war noch nicht alle Hoffnung auf Verständigung ausgeschloffen. Dienstag den 12. Juli schrieb denn auch Ketteler an eine in seinem Vertrauen besonders hochstehende Verwandte:

"Wir stehen also jetzt ganz nahe vor dem Schluß. Morgen sindet schon die letzte Abstimmung 1) der General-Congregation statt. Ich zweiste gar nicht mehr, daß nächsten Sonntag die öffentliche Sitzung und damit vorläufig der Schluß sein wird. Ob eine volle Ginigung aller Bischöse eintreten wird, ist noch nicht ganz gewiß, ich hofse es aber. Diese letzten Tage bedürsen wir noch eines besonderen Beistandes des heiligen Geistes. Gott gebe, daß wir alle am Sonntag aus ganzem Herzen Te Deum singen können, und daß dieses Te Deum dann in der ganzen Kirche auf der weiten Erde wiederhallt.

Ich habe hier eine ernste und vielsach schwere Zeit erlebt. Es war eben eine Thorheit, es anders zu erwarten, da ja die höchsten Lebensacte der Kirche des Kreuzes unmöglich ohne Kreuz sein können. Das Kreuz ist auch zugleich in unserem Leben wie im Leben der Kirche das Wehsterium, das Geheinmißvolle, das unseren neugierigen Augen, die alles sonnentlar sehen wollen, Ber-

<sup>1)</sup> Die lette über Cap. IV. des Schemas, welches die Lehre von der Unfehlbarteit enthielt; aber in Bezug auf das Schema als Ganges war es die erfte Abstimmung.

## 3. Das Unfehlbarkeits-Dogma.

borgene. So ift uns auch so vieles im Verlauf der Ereignisse deines Winters verdorgen. Es foll uns das eine zeitweise Priifung des Glaubens sein, dis es sich schon dier in Schen verwandelt. Später, vielleicht in furzer Zeit, wird uns Gottes Veitung überall, selbst in dem klar werden, was uns jest noch fast unbegreislich ist. So geht es immer, und der schlichte, einfältige Glaube behält immer Recht. Gott Dank, daß Gott ihn uns gegeben hat. Welche Gnade, wenn man auf so viele sieht, die diesen göttlichen Veitstern des Vebens nicht haben."

Alls man folgenden Tages zur Sitzung sich begab, war es unter dem Eindruck einer doppelten Todesnachricht. Einer der hingeschiedenen Concilseväter war diesmal ein Deutscher, der fromme und gelehrte Bischof Georg Anton Stahl von Würzdurg, einer der entschiedensten Anhänger der Conscilsmehrheit und Versechter der päpstlichen Unsehlbarkeit. Noch hoffte man von beiden Seiten zu einer Einigung zu gelangen. Dem Bunsche der Minorität, daß vor einer Eutscheidung alses gründlich untersucht und genau getlärt und reislich geprüft werden sollte, war Nechnung getragen worden. Mißverständnisse waren gehoben, Schwierigkeiten gelöst worden, an der Fassung der Desinition waren Einschräntungen gemacht, Untlarheiten besteitigt worden. Ketteler selbst bekennt im September 1870.2):

"Die [von den Bischöfen der Minderheit] gestellten Bedingungen sind nicht unberücksichtigt geblieben. Die Frage wurde Wochen lang verhandelt und eine Reihe berichtigender Momente in das Decret aufgenommen, um Misverständnisse abzuwehren."

Was aber die Opportunitätsfrage anging, so hatte er bei Gelegenheit der Primizseier im Collegium Germanicum am 12. Juni während der Festtasel in Gegenwart mehrerer Visichöfe und vieler anderer sauf geäußert: "Wenn die Unsehlbarteit jetzt nicht definirt wird, so leidet die päpstliche Autorität."

Dazu kam, daß das katholische Bolf im Großen keineswegs, wie die Bischöfe früher befürchtet haben mochten, sich gegen die erwartete Definition auslehnte. "Es gibt Diöcesen in Frankreich," schreibt ein Theilnehmer des Concils, "deren Bischöfe hier zur Opposition gehören, deren Priester aber saft ohne Ausnahme in Adressen an den Papst ihren Glauben an die Infallibitität aussprechen." Schon 13. Januar notirte berselbe Gewährsmann: "Bischof von Augsburg erzählte, er sei sehr zufrieden, nicht mehr in die Versammlung des Cardinals Schwarzenberg zu gehen, wie er aufangs gethan; denn er habe Briese aus seiner Diöcese erhalten, wonach die Priester seiner Diöcese stolz darauf seine, daß ihr Vischof nicht zur Opposition ge-

<sup>1)</sup> Er ftarb am Tag der entscheiden Abstimmung selbst, den 13. Juli, gerade bem 30. Jahrestage seiner Präconisation als Bischof.

<sup>2)</sup> Die Minorität auf dem Concil S. 6 Unm. 1.

höre." Der Bischof von Straßburg, der in Kom die Sache der Jusallibilität mit Entschiedenheit vertreten hatte, war, als die Verhältnisse ihn zu früherer Heinischen nöthigten, in seiner Diöcese im Triumph empfangen worden. Auch an den Bischof von Münster gesangten Kundgebungen seines Elerus in diesem Sinne, an den Erzbischof von Eöln wichtige Kundgebungen anch aus hochstehenden Laienkreisen. Was Mainz anging, so war es offen besaunt, daß der Generalvicar Dr. Heinrich längst entschieden für die Opportunität war, und das "Mainzer Journal" herzhaft den Standpunkt der Concilsmehrheit versocht.

Allein die Minorität erhoffte noch die Wiederausmerzung jenes Zusfates zu can. 3. im Cap. III. und eine Abschwächung der Definitionssformel für die Lehre der Fnfallibilität durchsetzen zu können. Sie wußten, wie großen Werth man darauf legte, zu einer möglichst einstimmigen Entscheidung zu gelangen. Danach richtete sich nun ihr weiteres Verhalten. Die Vriese des englischen Agenten Odo Aussell an Manning dieten genauen Einblick in fast jede Phase der Entwicklung, und in allen Punkten, wo Controlle möglich ist, zeigt sich derselbe auss beste unterrichtet. Schon einige Zeit zuvor hatte er gemeldet 1):

"Meine Freunde von der Opposition rechnen mit Bestimmtheit auf 150 Bota gegen la grosse question . . . Sie haben vor, standhaft zu kämpsen und sind bereits gewiß über weitgehende Zugeständnisse und Aenderungen im Schema. Sie sagen, man habe dieses nur darum in stärferen Ausdrücken formutirt, um desto leichter der Minorität Concessionen machen zu können."

An 9. Juli hatte die Minorität ihre Klage eingereicht wegen jener Aenderung in der Formulirung des dritten Canons im Cap. III. Folgenden Tages berichtet Kussell<sup>2</sup>):

"Es wird Sie interessiren, daß die Franzosen, Ungarn und Veutschen der Opposition beschlossen haben, gegen die neue Definitionsformel zu stimmen, welche sie einmüthig als unannehmbar erklärt haben. Sie rechnen auf etwa 90 Stimmen und scheinen sehr zuversichtlich gestimmt zu sein."

In der Sitzung vom 11. Juli war, ganz wie der Protest der Minorität es verlangt hatte, jener Geschäftsordnungssehler wegen des Canon 3. wieder gut gemacht worden. Tags darauf schreibt Ruffell 3):

"Meine Freunde haben ungeachtet ihres gestrigen "Triumphes", wie sie es nennen, beschloffen, im Falle sie morgen nicht wenigstens 80 Stimmen zusammenbringen könnten, sich der öffentlichen Sitzung sern zu halten; denn dort würden sie dann höchstens 15 Mann haben, die entschloffen genug wären, "Nein" zu fagen."

<sup>1)</sup> Purcell l. c. II, 442.

<sup>2) 1.</sup> c. 443.

<sup>3) 1.</sup> c. 443.

So fam die 85. General-Congregation am 13. Juli, in welcher die Abstimmung über die ganze Borlage de Romano Pontifice stattsinden sollte, die letzte, wie man vielsach glaubte, vor der seierlichen Annahme des Decrets in öffentlicher Sizung. Bon den anwesenden Concissuätern stimmten 451 einsach mit placet, 62 mit Borbehalt, unter ihnen die Erzbischöse von Eöln und Salzburg. Die eigentliche Opposition, die mit non placet stimmte, unter ihnen Ketteler, belief sich auf 88; es waren also mehr als sie zu hoffen gewagt. Zugleich wurde wegen der schriftlich eingereichten Borbehalte eine nochmalige Berichterstattung und Abstimmung als nothewendig erkannt.

Gleich am folgenden Morgen, Donnerstag den 14. Juli, meldet Ruffell:

"Gehoben durch ihren Erfolg, haben meine Freunde beschlossen, seitzuhalten und von denen, welche "mit Borbehalt" gestimmt haben, noch 40 auf
ihre Seite zu ziehen, so daß sie für die öffentliche Sigung auf wenigstens
120 "Non placet" mit Sicherheit rechnen können. Bischof Ketteler und
einige andere verkündigen Concessionen in ihrem Sinne, welche sie in den
Stand seizen würden, ihr Placet zu geben, aber sie erklären, daß sie ohne
folche Concessionen von ihrem gegenwärtigen Standpunkte nicht abgehen können."

Wirklich war ein Einigungsversuch im Gang. Kurz nach Schluß der Sitzung vom 13. Juli war Cardinal Niario Sforza, Erzbischof von Neapel, bei Ketteler vorgesahren. Als er ihn nicht zu Hause traf, kam er ein zweites Mal, aber wieder vergebens. Unn suchte Ketteler ihn auf. Der Cardinal hatte Vorschläge zu einer Einigung; P. Franzelin S. J. hatte die betreffende Aenderung des Schemas formulirt. Retteler war zur Einigung geneigt, auch der Vischof von Augsburg war gewonnen. Schon gab man einem befreundeten deutschen Bischof vertrauliche Nachricht, daß die Verständigung in sicherer Aussicht stehe. Allein die Siegeszuversicht der Franzo'en als der Führer der Minorität war zu groß. Noch in der Nacht des 14. Juli (Donnerstag) schreibt Russell an Manning.

"Mfgr. Darbon, der jest die ganze Chre des Minoritätsvotums für sich in Anfpruch nimmt, ist zu Cardinal Bilio gegangen, ihm feine Bedingungen zu dietiren. Er versichert uns, mit denen, welche unter Borbehalt votirt und denen, welche der Signing sern geblieben, sei er sicher, 140 Non placet zu haben. Beim Französisch Deutschen internationalen Comité befürwortete er einen feierlichen Protest, der auf den Tisch des Concils niedergelegt werden

<sup>1)</sup> Unter Kettelers Papieren aus der Concilszeit findet sich noch ein von fremder Hand fauber copirtes Blatt; es enthält eine kurze theologische Auseinandersetzung in lateinischer Sprache mit der Ueberschrift: "Berhältniß zwischen den Bischien und dem Papst nach der Lehre des P. Franzelin S. J." Diese Auseinandersetzung richtet sich ziemlich direct gegen Kettelers irrthümliche Aussalfung der dem Papst zugeschriebenen plenitudo supremae potestatis magisterii.

<sup>2)</sup> l. c. 442.

follte, nachdem die 140 ihr non placet gesagt hätten, um zu erklären, daß sie ohne mordlische Sinstimmigkeit sich im Gewissen nicht sitr gebunden ersachteten. Ich sprach auch meine Collegen im diplomatischen Corps; alle kimmen überein, daß bei den 88 das Triumphgesühl zur Fiederhite gestiegen ist. Sie hoffen auch noch Stimmen von einigen Drientalen; auf welche Unbaltspunkte hin, weiß ich freilich nicht."

Mag Ruffell, der auch sonst mit Vorliebe au Manning etwas zu hegen scheint, hier übertrieben haben, das Triumphgefühl war vorhanden, und wurde verhängnißvoll. Man glaubte, die Mehrheit würde unter allen Umständen noch nachgeben. In der Zusammenfunft am Abend des 14. Juli erhielt diese Stimmung die Ueberhand und, wie es scheint, durch Darboy's Einfuß, kam der schon so weit vorgeschrittene Versuch der Einigung ins Scheitern. Die Minorität wollte nur noch Concessionen entgegennehmen, aber keine machen.

Der Morgen des 15. Juli fam, aber fein Abgefandter der Concilsmehrheit wollte sich zeigen mit neuen Concessionen. Man hatte die entgegengesetzte Wirkung erzielt von dem, was man gehofft. Die Majorität, die jo weit entgegengekommen war und deren guten Willen man nicht anerfangt hatte, beschloß endlich, ohne weitere Rücksicht auf die fleine Minderheit voranzugehen. Auf Samftag den 16. Juli war Sitzung angejagt für die lette Abstimmung vor der feierlichen Erklärung; es war feine Beit mehr gu verlieren. Allmählich erfannte man bei ber Minorität bie mahre Situation. Da Niemand mehr fam, um Anträge zu machen, wandte man fich an den Fürstbischof Binceng Gaffer von Briren, das hervorragenofte Mitglied der Deputation für Glaubenssachen. Er war einer der Hauptverfechter bes Unfehlbarkeitsbogmas und hatte basselbe im Namen der Deputation auf dem Concil glängend vertreten. Er genog von allen Seiten bie größte Berehrung und uneingeschränftes Bertrauen. Man mußte, daß er bas Ohr des Cardinals Bilio hatte, des Borfitsenden der Deputation. Fürstbijchof Gaffer erflärte fich jedoch außer Stand, etwas zu thun. Es blieb nur einer, der die Macht hatte, den Dingen noch eine andere Wendung gu geben; an ihn beschloß man sich zu wenden. Freitag den 15. Guli in der Nacht sandte Ruffell an Manning die Melbung 1):

"Das internationale Comité beschloß diesen Abend, unverzüglich eine Abordnung an den Papst zu senden, zusammengesetst aus Darbon, Rivet von Dison und drei andern. Sie sollen verlangen: 1. Die Unterdrückung des eingeschalteten Sätzleins im dritten Capitel bezüglich der "plenikuch" der päpstlichen Boltgewalt; 2. Die Einfügung der Worte consensus ecclesiarum in die Formel der Desinition").

<sup>1)</sup> l. c. II, 446.

<sup>2)</sup> Ju der ichriftlichen Eingabe vom Morgen des 16. Juli (Collect. Lac. VII, 992 Nr. 26) heißt est: "Duo desideramus: 1. pagina VIII. ('onstitutionis huic folio annexae expungantur verba haec: aut eum [Papam] habere tantum po-

## 3. Das Unfehlbarkeits-Dogma.

Im Talle einer abschlägigen Antwort von Seite Sr. Heiligkeit will die Opposition in ihrer Gesammtheit mit non placet stimmen, und obgleich seitegten Mittwoch sieben Oppositionsbischöfe abgereist sind, so hoffen sie doch für die öffentliche Sisung am nächsten Dienstag auf über hundert Non placet. Die Antwort des Papstes an die Deputation ist mir nicht gelungen zu ersahren."

Durch die letztere der beiden Einschränkungen wünschte man zu erreichen, dass nicht gewisse theologische Lehr-Meinungen einer indirecten Verurtheilung ausheinsallen sollten, wie z. B. "das zu solchen Erstärungen ex cathedra, durch welche neue Dogmen declarirt werden, eine ausdrückliche Vefragung des Episcopates nothwendig sei und auch bei andern eine Cooperation der Visichösel in irgend einer Weise." Ketteler hätte diese Abschwächung der Glaubensdesinition zwar auch gerne geschen, aber sür ihn war nur die erste der gewünschten Aenderungen von entscheidendem Gewicht.

Wirktich war gegen Abend eine Deputation von sechs Prälaten zum Papste gegangen. Es waren die Erzbischöfe Darbon von Paris, (Sinauthiac von Lyon, Simor von Gran und Scherr von München, die Bischöfe Rivet von Dijon und Ketteler von Mainz. Sie trugen ihre Bitte vor, und Ketteler siel vor dem Papste auf die Kniec!); er flehte ihn an, durch Nachgiebigkeit in den bezeichneten Punkten die Einmüthigkeit der Abstimmung zu ermöglichen?).

Cardinal Pie von Poitiers, der in der Geschichte des Concils eine so hervorragende Rolle gespielt hat, neunt in seinen Ausseichnungen biese Deputation "un effort désespéré". In der That lag die Sache hoff-nungslos.

"Die lange Dauer ber vorausgehenden Berhandlungen," fchrieb damals ber Ratholit!), "die gesteigerte Commerhine, ber drohende Wrieg, alles erheischte

tiores partes, non vero totam plenitudinem hujus supremae potestatis. 2. pagina IX. ejusdem Constitutionis addatur brevis quaedam explicatio, his aut aliis similibus verbis concepta: videlicet loco notato linea 26. postquam dictum est "munere fungens" addatur: "et testimonio ecclesiarum innixus", vel: "et mediis quae semper in ecclesia catholica usurpata fuerunt adhibitis", vel etiam si placuerit: "non exclusis episcopis"."

<sup>1)</sup> Ein Bericht von Angenzengen liegt hierüber nicht vor; es ist die gewöhnliche Darstellung wgl. Friedrich, Geschichte des vat. Conc. III, 1181; Quirinus S. 621). Lagrange, Vie de Msgr. Dupanloup III, 184 drückt sich aus: L'évêque de Mayence pleura à ses pieds. Es seht seder Anhaltspunkt, um diese hergebrachte Darstellung zu bestreiten. Eine spätere Aeußerung von einem der anwesenden Bischöfe scheint dieselbe vielmehr zu bestätigen. Immerhin kann man nicht sagen, daß die Thatsache historisch volltommen sessiehe.

<sup>2)</sup> Es ift eine Unwahrheit, wenn man Artteler bei diefer Gelegenheit den Papft aufleben läßt, "die Erffärung des Jusallibilitäts-Dogmas zu verhindern".

<sup>3)</sup> Baunard, Histoire du Cardinal Pie. Poitiers 1886 II, 391.

<sup>4) 1870</sup> II, 163.

eine beschleunigte Erledigung. Die 163 Bedingungen der Bäter, die am 13. Juli mit juxta modum gestimmt hatten, welche 81 Duartseiten füllen, waren gedruckt und vertheilt; die dogmatische Cominission hatte ihre Reserventen ernannt, ihre Schlußanträge sormulirt und es erübrigte nur noch, darüber abzustimmen und den Tag zur öffentlichen Suzung sestzgen. Das alles geschah auf der 86. General-Congregation, die auf den 16. Juli siel . . . Tür die öffentliche Sitzung, welche in fürzester Frist stattsinden sollte, wurde der 18. Juli anderaumt. Es ist klar, daß auf dieser Versammlung (am 16. Juli) die Wünsche, welche die erwähnte bischösliche Deputation erst den Albend vorher dem hl. Bater vorgetragen hatte, noch nicht in Erwägung gezogen werden konnten. Sine spätere Berücksichtigung wäre aber ohne eine außerordentliche Generalversammlung nicht möglich gewesen."

Bu biesen äußern Schwierigkeiten famen jedoch noch größere, die in der Sache selbst lagen. Die verlangten Nenderungen waren danach angethan, die Bestimmtheit und Klarheit der in Aussicht genommenen Definitionsformel abzublaffen und eine Verschiedenheit der Auslegung zu ermöglichen. Der Streit ware damit nicht ausgeschloffen, der Friede nicht gebracht gewesen; es war, wie früher der Englische Agent geschrieben hatte, die Infallibilität "in Waffer verdünnt". Ueberdies hatte aber die Deputation für Glaubenssachen sich veranlagt gesehen, von den 163 Aenderungsvorschlägen, welche am 13. Juli noch vorgelegt worden waren, mehrere anzunehmen. Diese waren wieder solcher Urt, daß sie den Bischöfen der Minorität miffallen und voraussichtlich neue Schwierigfeiten und Bedingungen von ihrer Seite herbeiführen mußten. Es hieß, das Wert des Concils zum größten Theil zerftören, wenn der Papft jett dem Andringen einer fleinen Minderheit in der letzten Stunde noch nachgeben wollte. Er redete ihnen wohlwollend zu, und hieß fie ihr Gefuch, wie die Geschäftsordnung es verlangte, bei der betreffenden Deputation einzureichen. Gin wohleingeweihter, sehr glaubwürdiger Zenge, damals in Hom anwesend, schrieb darüber 20. Juli 1870: "Der Papst hat gejagt, er wolle ihnen die Antwort zufommen laffen. Diese hat dann später gelautet 1), er werde es mit biefer Constitutio machen wie mit der ersten: sich das, was die Majorität angenommen, überlegen."

Der General-Congregation am 16. Juli blieben die Minoritätsbischöfe fern. Es wurde dort über die letzten Aenderungen aller 4 Capitel Bericht erstattet und über das Einzelne abgestimmt. Dann ließen die 5 Cardinal-präsidenten einen seierlichen Protest verlesen gegen die Schmähungen und Verleumdungen, welchen das Concil bisher in der Presse ausgesetzt gewesen

<sup>1)</sup> Damit stimmen die Aufzeichnungen eines der deputatio pro rebus fidei ansgehörigen Bischofs (Collectio Lac. VII, [1695 Nr. 561 ss.] p. 1702 d.): "Der heilige Bater ließ solgenden Tags durch den Subserretär des Concils die Bitte abschtägig besicheiden, indem er alles der General-Congregation anheimstellte, sich selbst aber das Endurtheil vorbehielt."

war. Das ganze Concil erhob sich zum seierlichen Zenguiß 1). Die 4. öffentliche Sitzung wurde auf Montag den 18. Juli angefündigt und im Namen des Papstes allen, die es wünschten, von da an dis zum 11. Novvember Urlaub gegeben.

Doch auch für die Minorität brachte dieser Tag schwere Berathungen, nachdem vom Papst der abschlägige Bescheid eingetroffen war. Was thun? Sonntag in der Frühe meldet Ruffell an Mannting?):

"Darboy war unwohl und konnte der Berathung des internationalen Comités nicht beiwohnen, so daß Dupanloup ganz seinen eigenen Mopf durchfette, und die ganze Opposition hat aus "unerklärten Gründen" beschiosien, morgen nicht theilzunehnen, auf den Borschlag des Bischofs von Orleans.

Ein einstimmiges Botum ift also für morgen sicher! Sie berathen jetst liber eine Abresse oder Erklärung, welche von der ganzen Opposition unterzeichnet werden foll, aber dieselbe ist noch nicht angenommen. Die meisten von ihren reisen morgen, einige wollen schon heute Abend abreisen; keiner wird es wagen, morgen zu erscheinen oder seine Stimme abzugeben . . . Wie eigenthümtlich war doch der geschichtliche Verlauf der letzen paar Tage!"

Die Ansichten über das, was man thun sollte, waren innerhalb der Minorität sehr getheitt. "Haynald," so schrieb Aussell noch am Abend des 17. Juli, "hielt die Abreise für einen Mißgriff, war sedoch genöthigt, den Uebrigen sich anzubequemen. Er meinte, eine Stimmabgabe mit non placet wäre effectvoller. Aber viele wollten nicht so stimmen, obwohl sie bereit waren, eine Erklärung zu unterzeichnen."

Wit 36 gegen 28 Stimmen hatte die Minorität sich entschieden, der öffentlichen Sitzung fern zu bleiben und sich der Stimmabgabe ganz zu enthalten. Was sonst bei jenen letzten Berathungen der Minorität verhandett wurde, darüber hat Ketteler selbst Zengniß hinterlassen. Schon im September 1870 schreibt er gegenüber den Entstellungen des Lord Acton.

"Jene letzte Bersammlung war hauptsächlich zusammengetreten, um zu berathen, ob die betreffenden Bischöfe an der öffentlichen Sigung Antheil nehmen sollten oder nicht. Die Mehrheit sprach sich sier die Nichtbetheiligung aus. Der geehrte Redner, welcher den Antrag auf Nichtbetheiligung zuerst stellte [Dupanloup], legte zugleich den Entwurf eines Schreibens vor, welches die Meinung der Minorität fundgeben sollte. In demselben fam ein Passus

<sup>1)</sup> Manning (die mahre Geschichte S. 113) schreibt: "Die Majorität der Concilsväter war im Bergleich zu denen, welche sie mährend 8 voller Monate auf jegliche Weise angriffen, thatsächlich eine Minorität. Sie hielt jedoch muthig aus und murde dabei von 2 Dingen gestärtt: von dem Bewußtsein, daß bei ihr die ununterbrochene Tradition der göttlichen Offenbarung vorhanden war, sowie daß die ganze katholische Kirche in der ganzen Welt ihr überall Sympathien entgegenbrachte."

<sup>2)</sup> l. c. II, 447.

<sup>3)</sup> Collect. Lac. VII, 1703.

<sup>4)</sup> Die Minoritat auf dem Concil S. 11.

vor, welcher etwa als ein Protest gegen die Giltigfeit der Beschliffe in der öffentlichen Sigung, sofern sie gegen die Ansicht der Minorität ausfallen sollten, hätte gedeutet werden können.

Dagegen wurde sofort darauf aufmerksam gemacht, daß ein solcher Protest unstatthaft sei und, als ein außereoneitiarischer Act, gegen die Abstimmung in der öffentlichen Sigung nicht geltend gemacht werden könne, indem nur die persönlichen Stimmabgaben in der öffentlichen Sigung selbst als conciliarische Meinungsäußerung angesehen werden könnten.

Diese Bemerkung blieb ohne Widerspruch und fand darin ihre Bestätigung, daß die Bersammlung die Absassung eines andern Schreibens beschloß, in dem jeder Schein eines Protestes gegen die Gittigkeit der Concilsbeschliffe vermieden würde."

Ein anderer in Rom anwesender wohl unterrichteter Gewährsmann notirt zum 17. Juli: "Heute Abend, am Vorabend der Definition, reisen die deutschen Bischöfe der Minorität ab — wegen des Ausbruchs des Krieges. Am Mittag wurde die Constitutio vertheilt. Man sagt, sie hätten den sessen Eniscoporum = innixus testimonio ecclesiarum in der Definition sich nicht fand, das sie als Bedingung der Zustimmung gewollt."

Auf die Abresse der Minorität vom 17. Juli, welche dem H. Vater die Anzeige machte, daß die betressenden Bischöse der vierten öffentlichen Sigung sern bleiben werden, um nicht mit Non placet stimmen zu müssen, einigten sich 55 Unterschriften. Cardinal Rauscher hatte nicht unterschrieden, sondern war am Mittag des 17. Juli persönlich zum Papst gegangen, um sich zu verabschieden. Auch Erzbischof Melchers wollte nicht die gemeinsame Adresse zeichnen. Er richtete ein eigenes Schreiben an die Concilspräsidenten, worin er unter Berufung auf sein motivirtes Botum vom 13. Juli erstärt, der Borlage, so wie sie liege, nicht zustimmen zu können, daß er sich aber der Entscheidung des Concils im voraus unbedingt unterwerse. Setteler aber schrieb, sobald er die gedruckte Borlage für die Abstimmung des solgenden Tages in Händen hatte, unmittelbar an den Papst:

"Heiligster Vater! Aus dem Schema, welches ich soeben erhalten habe, ersehe ich, daß Du die Vitte, welche wir Dir slehentlich vorgetragen haben, nicht glaubtest erfüllen zu können. Um nun nicht in der meiner gauzen Seele widerstrebenden Lage zu sein, mit Non placet zu stimmen, bleibt mir sein anderes Mittel übrig, als noch heute Abend von der mir ertheilten Ersaudniß zur Rückreise Gebrauch zu machen. Vevor ich aber abreise, kann ich es nicht untertassen, Dir in aller Dennuth die Erstärung zu unterwerfen werde, als wenn ich mit Placet hätte stimmen können.

Indem ich um Deinen apostolischen Segen bitte Deiner Seiligfeit demüthiafter und gehorsamfter Sohn und Diener

+ Wilhelm Emmannel Bischof von Mainz."

17. Juli 1870.

Noch vor Ablauf des gleichen Tages, unmittelbar nach Kettelers Abreife, beforgte fein Neffe, Graf Max v. Galen, welcher während des Concils an seiner Seite ausgeharrt hatte, ben Brief an seine Abresse. Es war Abends halb elf Uhr am 17. Juli 1870.

Ueber die Gründe dieser seiner Handlungsweise hat Ketteler selbst, 6 Monate nach ber Abreise aus Rom, in einer gedruckten Schrift fich öffentlich ausgesprochen 1):

"Meine Brunde, an der letten öffentlichen Sitzung feinen Antheil gu nehmen, waren einfach diefe. Es durfte in diefer Sigung nur mit Placet oder Non-Placet gestimmt werden, ohne jegliche weitere Motivirung. 3ch fonnte bei dieser endgittigen Entscheidung unnöglich mit Non-Placet stimmen, weil ich badurch den Schein auf mich geladen hätte, ein Gegner der Lehre von der Unveränderlichfeit der höchsten Lehrentscheidungen des Oberhauptes der Rirche zu fein. Da ich diefer Lehre mit voller Entschiedenheit beiftimmte, da ich überdies aus ganger Seele die Heberzengung theile, welche Melchior Canus vor 300 Jahren ausgesprochen hat . . ., fo mußte ich, um nicht mein Ge-

wiffen zu verleten, diefen Schein meiden.

3ch glaubte aber auch nicht mit Placet stimmen zu follen, weil ich erftens einen folden Beschluß fur inopportun hielt; weit ich zweitens zur Bermeidung von Miffverständniffen einige Zufätze wünschte, und weil ich drittens der Meining war, daß die Lehre der Rirche in ihrer Vollständigkeit und nicht theilweise von dem Concil der Welt vertündigt werden müffe. 3ch hielt den Erlag eines Decretes bedenklich, welches nur einen Theil der Lehre von der fathol. Kirche behandelte und deghalb, wie ich fürchtete, in Ländern wie jene, welche ich zunächst im Ange hatte, leicht zu Mistentungen führen tounte. Daber glaubte ich auch am Entsprechendsten zu handeln und am meisten meinem Bewiffen zu genügen, indem ich mich der Abstimmung ent hielt, fest entschloffen, der Entscheidung des Concils mich unbedingt zu unterwerfen."

Roch hatte Retteler vor seiner Abreise auf eine Aufrage der Concils präsidenten zu antworten, welche beabsichtigten, gegen die wider das Concil in Reitungen und Schmähichriften verbreiteten Unwahrheiten im Ramen des gesammten Concils öffentlich und feierlich zu protestiren, und die defi balb auch von den früher abreisenden Bischöfen eine Erflärung einforderten. Retteler schrieb noch am 17. Juli 1870:

"Auf die Aufforderung des Präsidiums erkläre ich folgendes:

Das eine Buch "La dernière heure du Concil" ift mir gänglich unbefannt, felbst bisher dem Titel nach.

<sup>1)</sup> Das unsehlbare Lehramt des Papites nach der Entscheidung des Baticanischen Concils, Mainz 1871. S. 72 Unm.

Das andere Buch "Ce qui se passe au Concil?" habe ich flüchtig durchgeblättert zur Zeit seines Erscheinens. Seitbem habe ich es nicht mehr zur Hand.

Ich kann daher über das erste gar kein Urtheil abgeben und über das zweite nur ein ganz oberflächliches.

Hiernach ist es mir als das Wert eines Menschen erschienen, der mit der größten Ungerechtigkeit und mit großer Unwahrhaftigkeit theils gang Unwahres, theils Entstelltes berichtet und alles so bose auslegt wie möglich.

Dagegen kann ich ohne auch unwahr zu werden, nicht behaupten, daß alle seine Anklagen nach dem allgemeinen Eindruck, welchen ich von diesem flüchtigen Durchlesen zurückbehalten habe, unwahr gewesen sind.

Bon den Zeitungen, die hier erwähnt werden ohne sie näher zu nennen, fenne ich nur die "Allgemeine Zeitung." In Bezug auf sie fann ich nur bestätigen, daß sie mit größter Bosheit und Lügenhaftigfeit über das Concil berichtet hat."

Der englische Agent hatte sich das Vergnügen gemacht, noch Zeuge der Abreise zu sein. In später Abendstunde am 17. Juli schreibt er au Manning 1):

"Ich ging diesen Abend zum Bahnhof. Etwa 20 Vischöse reisten ab: drei aus Bahern, vier Franzosen, ein Datmatiner. Ich unterhielt mich mit Melchers von Cöln, Ketteler, Hannald und Dupanloup; die übrigen kannte ich nicht. Morgen in der Frühe werden abermals etwa 20 abreisen, morgen Abend der Rest. Kein einziger von der Opposition wird morgen beiwohnen und darans ergiebt sich Einmütthigkeit der Abstimmung."

Bei der öffentlichen Sitzung des folgenden Tages stimmten die Fürstbijchöfe von Salzburg und Briren, die Bijchöfe Fegler von St. Pölten und Rudigier von Ling mit der Mehrheit; die Fürstbischöfe von Seckan und Trient, welche gleichfalls die Sache der Infallibilität verfochten hatten, waren durch ernftes Erfranken vorher zur Abreise genöthigt worden2). Ungarn war nur vertreten durch den Bijchof von Stuhlweißenburg; Deutschland burch Regensburg, Paderborn und Gichftätt. Im gangen stimmten 533 Concilsväter mit Placet, 82 mehr als in der Abstimmung vom 13. Juli. Mehrere schwer frante Bischöfe hatten sich zur Abstimmung mit dem Aufgebot ihrer letzten Rraft herbeigeschleppt. Zwei anwesende Bischöfe stimmten mit Non placet, von ihnen nur ein Gegner der Opportunität, der andere Bischof Riccio von Cajazzo ein übereifriger Berfechter ber Unfehlbarkeit, welchem bie Entscheidung nicht weit genng zu geben schien. Beide erklärten ihre Unterwerfung, sobald der Papft dem Decret des Concils feine Beftätigung gegeben hatte. Rady der Beftätigung brach ein unsagbarer Jubel aus; Die Concilsaula ertonte von Jubelrufen und Händeflatiden, welche bald burch

<sup>1)</sup> l. c. II, 447.

<sup>2)</sup> Schon unter dem 2. Juni hatte der oft angezogene römische Berichterstatter geflagt: "Leider find viele von der Majorität bereits abgereist; die von der Minorität halten aus."

die ganze Peterstirche sich fortpflanzten. In St. Peter wurde ein seier liches Te Deum angestimmt, bei welchem die Volksmenge begeistert einsiel. Um Abend war das Capitol beleuchtet.

Rettelers Unterwerfungsschreiben war das erste, das von außerhalb des Concils dem Papste zuging. Am Nachmittag des 18. Juli notirt ein verläffiger Gewährsmann: "Hente Mittag hatte der Papst erst von einem Bischof, vom Mainzer, die Submission erhalten; dieser hatte sie zurückgelassen."

Unterdessen hatten die Bischöse der Minorität in wehmüthiger und gedrückter Stimmung die Heimreise angetreten. Außer Melchers war Bischof Webekein von Hildesheim in Kettelers Begleitung. In Tirol trenute sich jedoch Ketteler von den übrigen, um einen Tag in den Vergen zuzubringen zur Erholung an Leib und Seele. Dann reiste er ohne weitern Aufenthalt von Sterzing nach Mainz. Der Zug, der ihn in seine Vischofsstadt zu rücksührte, war der letzte, welcher noch Civilpersonen beförderte, denn mit der Erklärung des Concils war der Ausbruch des deutsch-französischen Krieges unmittelbar zusammengefallen. Am 31. Juli hielt Bischof Ketteler wieder in Mainz die hl. Firmung. Er predigte dabei über die Ursachen des Abfalls vom Glanben. An der Spitze seines Predigtentwurfes stand der Satz:

"Der Glaube fordert unbedingte Unterwerfung des ganzen Menschen unter Gott; der Stolz ift das Gegentheil der Unterwerfung. . . Der Glaube ist eine Gnade. Der Stolz verschmäht die Gnade . . . also Stolz führt zum Unglauben."

Für Ketteler persönlich gab es hinsichtlich der Unterwerfung auch nicht eine Setunde des Schwankens. Dafür war er zu tief und aufrichtig durchsdrungen von der göttlichen Gründung und Leitung der fatholischen Kirche. Schon als Propst in Bertin hatte er 1849 von der Kanzel in St. Hedwig aus seinen Gläubigen zugerufen 1):

"Stünden unsere dogmatischen Bestimmungen auf feiner höheren Stuse als die Bekenntnißschriften anderer Consessionen, die eben keinen höhern Werth haben, als die größere oder geringere geistige Besähigung derer, die sie angesertigt haben, so würde ich ninnnermehr wagen, sie zur Vrundlage meines Glandens oder zur Vrundlage des Unterrichts bei Andern zu machen. Run aber sind die Dogmen, welche die unsehlbare Nirche ausstellt, die göttlichen Ecksteine, auf welcher sich das Gebände der Bahrheit erhebt, die wir als gött liche Wahrheit mehr als alle menschliche hochachten und schäten."

Dreinndzwanzig Jahre ipäter im Mainzer Dome, da er als Biichof über das Concil sich öffentlich aussprach, brauchte er von diesen Grundsätzen nur die Anwendung zu machen  $^2$ ):

<sup>1)</sup> Raid, Bredigten I, 171.

<sup>2)</sup> l. c. II, 288.

"Es versteht sich von selbst, daß Bischöse, welche an die Leitung allgemeiner Concilien durch den heiligen Geist glauben, ihre eigene Ausücht immer nur mit der Absicht geltend machen, sich dem allgemeinen Urtheil des Concils zu unterwerfen. So haben zu allen Zeiten katholische Bischöse auf den allgemeinen Kirchemversammlungen gehandelt; so auch die deutschen Bischöse und ihre Mithrider auf dem Baticanischen Concil. Sie haben alle deutsbaren Schwierigkeiten, alle möglichen Einwendungen und Bedeuten im Interesse einer gründlichen Erörterung mit aller Entschiedenheit hervorgehoben und sie haben dann, nachdem diese Erörterung so lange fortgesetzt worden war, dis kein Bischof sich mehr zum Worte meldete, sich der endgiltigen allgemeinen Entschwing nuterworsen. So einfach, ich möchte sagen, so selbstwerständlich nach dem Geiste der Kirche das Alles aber war, so haben dennoch treulose Sihne der Kirche in enger Verbindung mit den erstärten Feinden derselben sich nicht geschent, dieses Bersahren der Bischöse in der gehässigsten Weise zu mißdenten."

Dazu kam jedoch für den Bischof von Mainz, daß er, je mehr er in den wahren Sinn der neuen Definition eindrang, sich sagen konnte, daß nichts mehr vom Coucil definirt worden sei, als was er selbst stets geglandt und auch gegen andere vertheidigt hatte. Er hat dies später oft mit Genugthnung in vertrauter Umgebung ausgesprochen 1).

Sein Verhalten gegenüber der Unsehlbarkeitsfrage während des Concils hat er sich gleichwohl nicht zum Vorwurf machen können. Sein Juneres gab ihm das Zengniß, daß er damals unter jenen Einflüssen, Eindrücken und Stimmungen nach Pflicht und Gewissen gehandelt habe. Wohl aber hat er später manchmal seine Verwunderung darüber ausgesprochen, daß ihm nicht sehon während des Concils die Binde von den Angen gesallen sei. Er wunderte sich nachmals selbst, daß ihm die Dinge nicht in einem andern, und in ihrem wahren Lichte erschienen seien.

Das Berhalten der damaligen Concilsminorität in allem und nach allen Seiten hin richtig zu beurtheilen ift der Kirchenhistoriker jetzt noch nicht im Stande. Wohl aber haben die deutschen Bischöfe, soweit sie an derselben betheiligt waren, durch ihr gauzes Leben bewiesen, wie hoher und heiliger Ernst es ihnen war mit ihrer Kirche und mit ihrem Gewissen. Ohne von den Kirchenfürsten anderer Nationen weniger hoch zu deuten, wird man sich hüten müssen, das, was von den einen geschah und gesprochen wurde, ohne weiteres der gesammten Minorität zur Last zu legen. Es ist wohl kaum bestreitbar, daß einzelne ungarische und amerikanische Prälaten zuweiten in einer Ungenirtheit der Sprache sich gesielen, zu welcher ein deutscher Bischofsich sichwer verstanden haben würde. Hinschlich der Franzosen, die sreilich auch bei der Concilsme hrheit weit zahlreicher vertreten waren als die deutschen,

<sup>1)</sup> Bgl. das Zeugnift seines einstigen Gebeimsecretärs, des jetigen Domeapitulars in Maing, Dr. Raich in Kettelers Briefen C. 418 Anm. 1.

schreibt ein vertässiger Gewährsmann am 18. Januar 1870: "In französischen Kreisen heißt es: "Wir Franzosen sind nicht die Schlimmsten, wohl aber die Deutschen. Gigentlich sollen siedoch 10 Franzosen, und unter ihnen der von Paris Parboyl<sup>1</sup>; die Schlimmsten sein, so daß selbst der französische Gesandtschafts Seeretär sich über sie aushiett."

Sindeff, wem immer der Haupteinfluß auf die Bijchöfe der Minorität zugefallen sein mochte, auf die Stimmung, welche dieselben beherrschte, wie auf den Jon, welcher ihre Kundgebungen und vertraulichen Neußerungen bestimmte: es ift gewiß, daß dieser Minorität auf dem Concil von einer höhern Borjehung weise und heitjam eine Aufgabe gestellt worden war. Ungefunde Extreme, welchen es in jenen Tagen auch an hochangeschenen Berfechtern nicht fehlte, waren bei der Enticheidung des Concils zu vermeiden, ebenso wie die Halbheit und Unbestimmtheit in der Darlegung der Wahrheit. Umfang, Bedingung, Gegenstand des unsehlbaren Lehramtes waren genau zu bestimmen, Zweidentigfeit und Migverftandlichfeit war nach jeder Richtung hin auszuschließen. Es ist dies alles in vollem Mage erreicht worden. Der Geift, welcher die Kirche leitet, hatte fich dazu eines gang natürlichen und menschlichen Mittels bedient : es war die Opposition, ober wie man sie nannte, die Minorität. Der viermonatliche Rampf, welcher von diejer Minorität gefämpft wurde, war weder zu heftig noch zu lang, in Anbetracht der vollgereiften und sicheren Erfenntniß der geoffenbarten und überlieferten Bahrheit, die durch denselben errungen wurde. Es war dies auch von Bedeutung für jene, welche außerhalb der Kirche ffanden. Cardinal Gibbons hat gerade hierauf besonders hingewiesen 2):

"Bären die Concilsverhandlungen in Baufch und Bogen abgemacht worden ohne Critif und Widerspruch von seiten der Minorität, so wäre das Buthgeichrei gegen das Concil nur um so lauter geworden. Dann hätte man, und dies mit einem Schein von Berechtigung, demjelben vorgeworsen, es sei nicht Muth und Manneskrast unter den Bätern; es sein alles nur Antomaten, darauf abgerichtet, bei sedem Winf des Papstes mit dem Kopf zu nicken."

War die Aufgabe der Minorität als Ganzes eine höhere und providentielle, so war es unzweisethaft auch die der einzelnen hervorragenderen Bischöfe in ihrer Mitte. Auch Ketteler hat in jenen Tagen eine höhere Aufgabe geföst, und es ist, als sei er dazu gerade von der Borsehung in der Mitte einer Opposition sestgehalten worden, die seiner ganzen Vergangenheit zu widersprechen, seinen sonstigen Anschauungen zu widerstreiten schien. Dies war in so hohem Maße der Fall, daß Feinde des Concils, wie Dr. Friedrich und Lord Acton, ihn wiederholt in ihren Schriften verdächtigt haben,

<sup>1)</sup> Bgl. biegu Acton, Bur Geschichte des Baticanischen Concils S. 62.

<sup>2)</sup> The North American Review CLVIII, 393 s.

als sei es ihm mit seiner Spposition nicht ernft, als wolle er dadurch nur seinen Einfluß auf die Bischöse bewahren, um deren Widerstand in Schranfen zu halten.

"Der Bischof von Mainz," so hieß es in den Römischen Briefen 1, "war durch alle seine Zympathien und Antipathien berufen, eine Stüge der römischen Zache in diesem Concit zu werden. Er hat sich auch oft, zu Inkaba sowohl als hier in Rom, entschieden von der Ansicht derzenigen losgesagt, welche den Anspruch des Papites auf Unsehlbarteit für eine "in die göttlichen Borrechte eingreisende Ueberhebung" hatten. Einige Zeit wirkte er hemmend auf die Action seiner Collegen."

Jimmer wieder ist in diesen Blättern die Rede von Kettelers nache bevorstehendem Absalt von der Sache der Minorität und von der Besürchtung, daß er "im entscheidenden Moment auf die päpstliche Seite übertreten und seine Sumpathie für die bequeme Unsehlbarteitslehre den Sieg erringen werde über seine Liebe zur deutschen Nation und Kirche." Noch zum 9. März schreibt der spätere Altsatholis Dr. Friedrich in seinem Tagebuch?):

"Mir scheint, daß Ketteler alles ausbietet, um die Opposition hier festzuhalten, jeden ernstlicheren [d. h. unstrechtichen] Schritt derselben zu verhindern und, wenn es trotzdem zu einer Definition kommt, entschuldigt er sich damit, er habe seine Schuldigkeit gethan, aber nichts erreichen können."

Retteler hat unftreitig Ginfluß auf die Minorität geübt, aber diejer Einfluß ift nicht zum Schaden ber Kirche gewesen; er hat nicht auf unfirdliche Schritte hingebrängt, fondern von folden gurudgehalten. Richts fönnte fräftiger bafur zengen, als bas beftandige Schmähen wider ihn in jenen Tagen von feiten der Rirchenfeinde. Auch hier in diefer eigenthumlichen Stellung, die er auf bem Concil einnahm, erscheint er wieder gang als ber Mann ber Borsehung. Bährend er mit ber ihm eigenen energischen Gerabheit seinem Gewiffen und seiner Ginsicht folgte, erfüllte er, ohne es gu ahnen, in gang anderem Sinne die Aufgabe, die ein höherer ihm geftellt hatte. Für ihn persönlich war es freilich eine schwere Zeit, vielleicht die schmerzlichste Brufung in seinem Leben. Gin aufmerksamer Theilnehmer an den Concilsberathungen notirte damals betrübt in seinen täglichen Aufzeich nungen: "Ein guter Laie aus Deutschland fagte mir: "es scheint, auf unserer Nation liegt der Fluch der Reformation, und der kann, wie es icheint, nicht anders gefühnt werden als durch Berdemüthigung, und zwar durch Verdemüthigung der beften ihrer Glieder."

<sup>1)</sup> Duirinus S. 398.

<sup>2)</sup> S. 227 vgl. ähnliche Aeußerungen S. 236 f. S. 264 u. f. w.

# 4. Rach bem Concil.

Alls die deutschen Bischöfe in unvorhergeschener Gile Rom verließen, hatten fie über die Urt und den Zeitpunft der Berfündigung der Concils-Decrete für ihre Diöcejen feinerlei Berabredungen getroffen. Retteler, in feine Dioceje guruckgekehrt, nahm ruhig die gewohnten Seelforge Arbeiten wieder auf, als wenn nichts geschehen wäre. Am 10. August erließ er ein Ausschreiben "an die Bisthumsangehörigen der Stadt Mainz und deren Umgebung" über seine Rückfehr von Rom und das Bild von der "Immerwährenden Hilfe", das er für sie mitgebracht. "Ich beeile mich um fo mehr," fchrieb er dabei, "das Bild der allgemeinen Berehrung zu übergeben, da der gewaltige Ernst der Zeit dazu jo dringend auffordert. Wir haben zwar immer die Hilfe der lieben Mentter Gottes nothwendig; wir bedürfen ihrer aber . . . jetzt noch mehr wie sonst." Die Fest Detav, welche der Aufstellung dieses Andentens an Rom und an den hl. Bater besondere Reierlichfeit verleihen follte, eröffnete der Bijchof felbst mit der Festpredigt am 21. Auguft. Acht Tage lang währten öffentliche Gebete und firchliche Reierlichkeiten.

Den Tag, bevor diese große Gebetsseier begann, hatte Ketteler zu einer entscheidenden Kundgebung ausersehen. Unter dem 20. August veröffent lichte er im "Kirchlichen Amtsblatt der Diöcese" die Decrete des Baticanischen Concils. Unter demselben Datum und in dem gleichen Blatt ließ er den Erlaß des Erzbischofs von Cöln wider den "Rheinischen Mertur", das neue Organ der "Altfatholiten", zum Abdruck bringen mit der Erstärung, daß er diesem Erlasse "in Allem und Zedem beistimme".

Der Erzbischof von Cöln hatte in jenem schönen und entschiedenen Erlasse seitgestellt, daß der "Rheinische Merkur" nicht mehr auf dem Standpunkte eines katholischen Blattes, sondern in offener Auflehnung wider die Kirche sich befinde, und hatte die bemerkenswerthen Worte hinzugefügt:

"Diese Erklärung bin ich auch meinen hochwirdigften Herrn Amtsbrüdern im Spiscopate schuldig, welche mit mir zur Minorität im Concil gehörten. Wiederholt hat nämlich das Blatt sich angemaßt, als Vertreter der Ansichten und Gesinnungen dieser Minorität gelten zu wollen, während doch in den vielfachen und eingehenden Besprechungen, welche zu Rom unter uns stattgesunden, nie ein Wort der Instimmung zu diesem Blatte, dagegen häusiger Tadel und entschiedene Misbilligung desselben zum Ausdruck gekommen sind."

Es war vor allem diese Stelle des Erlasses, welche für Ketteler Wichtigkeit besaß, denn hinsichtlich der in dem Erlas bekämpften altkatholischen Tendenzen, tonnte er in der Bekanntmachung bemerken: "Es gereicht mir übrigens zum großen Troste, daß die darin gekennzeichneten untirchlichen Ansichten und Bestrebungen meines Wissens in der Diöcese Mainz nicht den altermindesten

Antlang und Boden gefunden haben 1)." Unter den Berhältnissen des Angenblicks war jedoch jener Anichtuß an den Erlaß des Eölner Erzbischofs ein ichr wichtiges und klarsprechendes Glaubensbekenntniß und war von Bedentung für die Katholiken von ganz Deutschland.

Eben als diese Kundgebungen des Bischofs in der Diöcese befannt wurden, besprach ein römisches Blatt das Giornale di Roma rühmend die Adhäsionsichreiben, welche Erzbischof Melchers und der Bischof von Mainz vor ihrer Abreise von Rom an den Papst gerichtet hatten: dieselben seien dem Papste "ganz besonders trostreich" geweien. Unterdessen war unter einigen näher besreundeten Bischösen der Gedanke in Anregung gekommen, ob es nicht nach allem, was vorhergegangen, und dei der noch immer andanernden Erregung der Gemüther angebracht sei, nochmals in Fusda sich zu versammeln, und zwar diesmal zur gemeinsamen Anerkennung der Baticanischen Decrete. Und der Zweisel hielt zurück, ob man in Rom eine solche abermalige Versammtung nicht mit Mistrauen betrachten würde. Alls man jedoch direct bei Pins IX. ansragte, gab dieser zur Antwort, daß man ihm nichts Angenehmeres thun könne.

Es war freilich nur eine kleine Zahl von Bijchöfen, die auf Einladung des Erzbijchofes von Eöln am 30. August 1870 in Fulda sich trasen. Neben den Bijchöfen von Regensburg und Sichstätt waren es Ketteler von Mainz und Krement von Ermland, dazu der Erzbischof von Eöln, und der Bischof von Fulda, der Capitularvicar von Freiburg und der Weihbischof von Münster. Man einigte sich auf eine gemeinsame Ansprache an die Gläubigen.

Nach erfolgter Beröffentlichung berselben sollte gegen diesenigen Gläusbigen, und namentlich gegen diesenigen Priefter und Lehrer, welche auch dann noch in der Opposition wider die Concilsbeschlüsse verharren würden, gemäß den Grundsätzen der Moral und des canonischen Rechtes versahren werden. Je nach Bedürfniß der einzelnen Diöcesen sollte serner durch

<sup>1)</sup> In der Stadt Mainz machten allerdings die Altkatholiten von andern Städten ber verschiedene Berjuche, Boden zu gewinnen, namentlich Dr. Michelis, der daselbst eine "Berjammlung von Bertranensmännern" berief. Aber alles scheiterte. Bgl. Scheebens "Periodische Blätter" 1875 (IV, 468): "Gebeime Resormbewegung in Mainz."

<sup>2)</sup> Die Versammlung wurde vielsach angeseben als eine Gegenversammlung gegen die Zusammenkunft der Häupter des Altkatholicismus in Nürnberg. Sie batte jedoch mit dieser garnichts zu thun, wie selbst Dr. Friedberg (Sammlung der Actenstücks zum Baticanischen Concil S. 764) gegen seine frühere Behauptung anerkennt: "Die Fuldaer Berjammlung ist nicht durch die Nürnberger Versammlung angeregt worden, sondern war bereits vorher angesett. Fa mehrere Bischöse wünschten de fich alb die Conserenz bezw. sreuten sich auf sie, um Succurs zu baben. Einige Theilnehmer sind auf Wunsch von Bischen gekommen."

Predigten und Hirtenbriefe auf die Beseitigung von Misverständnissen und Bornrtheilen hingearbeitet werden. Den Entwurf der gemeinsamen Ausprache versandte der Erzbischof von Eöln unter dem 1. September auch an jene deutschen Bischöfe, welche sich in Fulda nicht eingesunden hatten. Die meisten unterzeichneten bereitwillig. Als am 15. September das Hirtenschmet erschieden erschien, waren alse Bischöfe Deutschlands unterzeichnet mit Ansnahme von fünf. Erzbischof Ledochowsti hatte sich als polnischer Bischof an dieser Bersammlung nicht betheitigen können. Um so mehr aber war er für dieselbe thätig gewesen und unterhielt er mit derselben Fühlung. Die entscheidende Stelle in dem Hirtenschweiben besagte:

"Solange die Berathungen danerten, haben die Bischöfe, wie es ihre Unteberzengung sorderte, und es ihrer Antspsticht entsprach, ihre Ansichten mit ununnwundener Offenheit und mit der nothwendigen Freiheit ausgesprochen, und es sind hierbei, wie dies bei einer Versammtung von nahezu 800 Vätern kann anders zu erwarten war, auch manche Meinungsverschiedenheiten hervorgetreten. Wegen dieser Meinungsverschiedenheiten kann aber die Giltigkeit der Concilsbeschstiffe in keiner Weise bestritten werden. . . Diesem nach erklären wir hierdurch, daß das gegenwärtige Vaticanische Concil ein rechtmäßiges allgemeines Concil ist; daß serner dieses Concil ebensowenig wie irgend eine andere allgemeine Mirchenversammtung eine nene von der alten abweichende Vehre ausgestellt oder geichaffen, sondern lediglich die alte in der Hinterlage des Glaubens enthaltene und treu gehittete Wahrheit entwickelt, erklärt und den Frethümern der Zeit gegenüber ausdrücklich zu glauben vorgestellt hat."

Diese einmüthige Kundgebung von 17 dentschen Kirchensürsten, die mit wenigen Ausnahmen in Rom der Minorität angehört hatten, war überaus bedeutungsvoll und wirfte beruhigend und flärend auf die Gemüther. And in Rom erfannte man die Bedeutsankeit dieser Thatsache, und Bius IX. mitten unter den Erschütterungen, welche eben jetzt die gewaltsame Einnahme der ewigen Stadt ihm gebracht hatte, richtete unter dem 20. October ein Schreiben voll Liebe und Auersennung an die unterzeichneten Bischöfe.

An dieser entscheidenden That des größten Theils des deutschen Spiscopates hatte Ketteter nicht zum geringsten Theile mitgewirkt; aber sie ließ ihn noch nicht zur Ruhe kommen. Unter dem 30. August ließ Lord Acton sein "Sendschreiben an einen deutschen Bischof des Baticanischen Concils" in den Pruck gehen. In dempelben macht dieser Freund Völlingers den deutschen Bischösen der Minorität den Borwurf der Juconsequenz, Feigheit und Un wahrhaftigkeit. Der Bischof, an welchen das Schreiben zunächst gerichtet war, wurde nicht genannt. Ketteler war es nicht, aber er glaubte, daß es an ihm sei, und daß er etwas Gutes thue, wenn er darauf autworte. Er hatte Berantassung dazu, denn auch er war verdächtigt und angegriffen. Noch im Lauf des September war seine Antwort sertig: "Die Minorität auf dem Concil, Antwort auf Lord Actons Seudschreiben." Die "Kölnische Bolkszeitung" brachte unter dem 22. October dieselbe zur Anzeige mit der

Bemerkung: "Wie seiner Zeit der große Cardinal Wiseman, ist in unsern Tagen der Bischof von Mainz stets bereit, den Kamps vor der Dessent-lichteit in allen Tagesfragen aufzunehmen, welche das Wohl der Kirche und der menschlichen Gesellschaft berühren." Es war eine gute Gelegenheit, die wirkliche Stellung der sogenannten Minorität auf dem Concil einmal klar darzulegen und die Bischöse gegen die auf sie gehäusten Beschuldigungen und "unwürdigen Verdächtigungen" zu vertheidigen.

Diese Schrift mag eben unter der Preffe gewesen sein, als die Rataftrophe des 20. September 1870 in Rom erfolgte. Der Papft wurde des legten fleinen Reftes seiner Staaten beraubt und war nun ein Wefangener im Batican. Ketteler war mitten in seinen Firm und Bisitationsreisen, bann furze Zeit in der Heimath. Aber kaum nach Mainz zurückgefehrt, erhob er gegen diesen an der gangen Rirche verübten Raub die Stimme. Countag den 6. November wurde auf allen Rangeln der Dibeefe fein hirtenbrief verlesen. Der Bischof versprach, in nachster Zeit Gebete für ben hl. Bater auszuschreiben, wollte aber für jett den "tiefften Empfindungen Aller offenen Ausdruck" verleihen. Er charafterifirte den Rechtsbruch, der geschehen war, und die Heuchelei und den Hohn, mit welchen man denselben begleitete. Richt zufrieden mit dem geschriebenen Worte, machte er diesen Hirtenbrief, bevor berfelbe noch öffentlich ausgegeben war, am 2., 3. und 4. November zum Gegenftand besonderer Predigten im Mainzer Dome. Am 1. Adventssonntag begannen die gemeinsamen Gebete für den bl. Bater in der ganzen Diöcese. Im Mainzer Dome wurden sie eingeleitet durch eine abermalige Predigt des Bischofs. Benige Tage zuvor, den 25. November, war die Encyclica des hl. Vaters vom 1. November über den Raub des Kirchenstaates in den Blättern befannt geworden. Retteler verlas die wichtigsten Theile derselben von der Rangel und fnüpfte daran seine Predigt für die Gläubigen.

Nicht lange nachher ging dem Bischof von einem alten Befannten eine eigenthümliche Sendung zu. Graf Clemens Westphalen zu Laer hatte namentlich seit dem Jahre 1866 viel von sich reden gemacht. Unter seinen westsälischen Standesgenossen nahm er durch Nang und Besitz eine hervorzagende Stellung ein und genoß wegen seiner Geradheit, seines Muthes und seiner Charastersestigteit vielsache Achtung. Andererseits wußte man von seinen Originalitäten und seiner Derbheit manches zu erzählen. Seit 1866 stand er zur Staatsgewalt in Preußen in offenem Conssier, seiner Kirche und seinem Glauben war er nicht minder entsremdet. Ueber diesen merkwürdigen Mann hatte um eben zene Zeit einer der abtrünnigen Priester Dr. Friedrich Michelis, schon von früher her ein politischer Gesinnungsgenosse, große Gewalt gewonnen und ihn ganz mit seiner heftigen Unimosität wider das Baticanische Concil zu erfüllen gewußt. Der Graf in seiner

Derbheit gab sich num dazu her, eine Schmähschrift des abgesallenen Professors wider die deutschen Bischöfe unter dem 6. December 1870 direct an den Bischof von Mainz zu schießen. Der Titel des Pamphletes lautete: "Der neue Fuldaer Hirtenbrief in seinem Verhältniß zur Wahrheit." Hinter dem Namen des Antors "Dr. Fr. Michelis" fügte der Graf eigenhändig seine Vemerkungen hinzu: "Kreuziget ihn! — Zwar hat das Mittelchen sich nicht allzeit als probat erwiesen, wenn aber niemand ein Wort nicht antworten fann, und auch nicht wagt, ihn weiter zu fragen, was bleibt Euch dann zu thun noch übrig?"

Ketteler hatte die Selbstüberwindung, die 36 Seiten der Broschüre zu durchlesen. Es war ein fortwährendes Geschinufe und Anklagen, noch unter dem Tone der Concilsbriefe in der "Allgemeinen Zeitung". Schon vor den Weihnachtstagen schrieb der Bischof an Graf Westphalen zurück; nur ein Theil des Conceptes ist erhalten 1):

"Lieber Clemens! Ich muß Dir doch nachträglich den Empfang Deiner Sendung melden und Dich zugleich über die drohende Wefahr mit der Versicherung beruhigen, daß wenigstens ich weder Dich noch Michelis frenzigen werde. Für Dein (Beschent danke ich herzlich. Es ist mir wenigstens ein Zeichen, daß Du Dich meiner noch erinnerst, worauf ich großen Werth lege.

Eine eingehende Erörterung der Gründe, warmn Michelis feine Antwort erhält, wirst Du mir wohl erlaffen. Ohne die Gründe der andern Bischöfe zu fennen, denke ich mir nach meiner Auffassung etwa folgende:

- 1) Wer von uns Bischöfen so gemein beuft und redet wie Michelis, dem nützt feine Antwort eines Bischofs und der ift auch feiner Antwort werth.
- 2) Michelis geht hauptfächlich von Boraussetzungen und Anschuldigungen aus, die unwahr und |bereits| richtig gewürdigt sind. Seine Gründe sind Schnähungen über das Concil. Was nützt es, solchen Menschen gegenüber eine Silbe zu fagen?"

<sup>1)</sup> Graf v. Westphalen selbst wünichte 1871 die ganze Correspondenz zu veröffentslichen und fragte deschalb bei Ketteler an. Hierauf erklärte der Bischof "in jehr sebhaften und bestimmten Worten, daß er damit ganz und gar nicht einverstanden sei; es seien eben nur ganz stüchtig hingeworsene Zeilen, die er Abends nach vollendeter Arbeit geschieden, um gegen den Grafen durch Schweigen auf seine Einwürse nicht unfreundlich zu scheinen; aber wenn er als Bischof öffentlich hierüber schreibe, so mitste er seine Worte ganz anders abwägen und wolle diese vertraulichen eiligen Briefe durchauß nicht veröffentlicht haben." So die briefliche Mittheilung einer hochgestellten Bersonlichteit vom 9. Januar 1879 auf Grund einer mit Ketteler selbst 1871 gepstogenen Unterhaltung. Die Briefe enthalten jedoch nichts, was des vischösischen Schreibers unwürdig wäre und sind gerade in ihrer Eigenschaft als vertraulich Schweizberungen zur Beurtheilung von Kettelers Haltung in dieser schweren Zeit vom größten Gewichte. Die betressenden Schreiben des Grasen v. Westphalen sinden sicht mehr in Kettelers Aachlaß; nur ein Brief des Grasen vom 3. Mai 1878, in welchem dieser nach Kettelers Tod um Rücksendung derselben ersucht.

Der Graf antwortete nun umgehend in einem Briefe, bessen Tonart aus der bekannten originellen Charaktereigenthümlichkeit des Schreibers wie aus der Erwiederung des Bischofs sich ahnen läßt. Ketteler verschmähte es trotzen nicht, darauf eine Gegenäußerung zu schieken. Dieselbe ist zu wichtig zur Beurtheilung von Kettelers ganzer Persönlichkeit, wie seiner Auffassung der Sachlage in der Zeit unmittelbar nach dem Concil, um hier übergangen werden zu dürsen. Der Brief, expedirt am 13. Januar 1871, lautet vollständig:

"Lieber Clemens! Ich habe Deinen Brief in der Weihnachtszeit empfangen, wo meine priefterlichen Functionen meine ganze Zeit in Anspruch nehmen. (Bleich darauf nußte ich einige andere wichtige Geschäfte erledigen. Ich fomme daher erst jetzt zur Beantwortung Deines Schreibens.

Da Du, wie Du selbst fagst, mir in Deinem Briefe etwas zu hart zu Leibe gegangen bist, so mußt Du Dich nicht wundern, wenn ich in dieser Lage der Nothwehr Dir auch etwas zu Leibe gehe. Du sanust versichert sein, daß ich es mit derselben freundschaftlichen Gesinnung thue, welche ich auch dei Dir voraussetze.

Du rebest in Deinem Briefe von lauter Dingen, die Du entweder gar nicht senust, oder über die Du vielsach die ordinären Vorurtheile des vulgären Nationalismus zu haben scheinst. Daher kommt dann theils ein ganz schiefes, theils sogar ein gehössiges Urtheil über jeden Puntt, den Du berührst. Sat für Sat ist alles nicht so, wie Du es siehst.

Du scheinst zunächst anzunehmen, daß es die hauptpflicht eines Bifchofes ift, Brofchilven zu fchreiben. Du fagft ja : ber einzige mahre Grund für unfer Schweigen tonne nur ber fein, daß Michelis eine Ueberzeugung beuchte, die er nicht habe, daß er mala fide handle. Da das aber Niemand von uns behanpten werde, fo feien alle Briinde, welche ich Dir angegeben habe, Scheingründe. Rach Deinem Standpunft mitffen wir alfo auf alle Angriffe antworten, die nicht offenbar mala fide gegen die Religion gemacht werden. Das mag nun Deine Ansicht fein; Du fannst es mir aber nicht veriibeln, wenn ich mich bei meiner bischöflichen Pflichterfüllung nicht nach Deiner Un ficht, sondern nach der Anficht der Rirche richte und nach dem Anftrage des göttlichen Heilandes. Hiernach habe ich anderes zu thun, und befferes, als mich in der Breffe und Brofchuren herunguganten. Die Arbeit meines bifchof lichen Unites für das Seelenheil derer, die mir Gott anvertrant hat, nimmt meine gange Beit in Unspruch, und wenn ich einmat einen Augenblid erübrigen fann, um eine Echrift zu verfertigen, fo mabte ich mir dagu einen Gegner, bei bem ich möglichft viel Butes für ihn oder für Andere erwarten fann. Du magt für einen Solden insbesondere Michelis anschen; ich halte ihn nicht bafür.

Deine Behanptung, daß Michelis uns Bischöfen nur die gemein mensch lichen Gebrechen und Mängel vorwerfe und nur in "diesem sehr berechtigten Wortsinn" von uns rede, ist ebenso unrichtig. Mit demselben Rechte könnte ich Dir Feigheit vorwerfen und meine Behanptung damit rechtsertigen, ich hätte Dir nur gemein menschliche Mängel vorgeworsen. Wenn ein Bischof über den Glauben der Kirche ein falsches Zengniß ablegt aus Menschensunkt oder aus irgend einem anderen Grunde, oder wenn er aus ebenso gemeinen Gründen

gar fein Zengniß ablegt, wo er die Pflicht dazu hat, jo ift feine Handlung nicht ein gemein menschlicher Mangel, sondern das größte Berbrechen, das ein Bifchof begehen fann. Weber Du noch Dein Freund Michelis, noch feine Befinnungsgenoffen unter den Profefforen fennen fich felbst oder die Bifchofe, von denen fie urtheilen. Ich glaube, daß eine fehnählichere Berlämndung unter den Menschen faum je ausgesprochen ift, als diese katholischen Professoren sie por der gangen Welt über die Bifchofe in Rom ausgesprochen haben. Ich will und mahrlich nicht freifprechen von gemein menschlichen Mängeln, das aber weiß ich gewiß, daß die unendliche Mehrgahl der dort anwesenden Bischöfe in iebem Angenblick bereit ware, für ihre Heberzengung ihr Leben hinzugeben. Und diefe Manner beschinnpfen jest diese Professoren, als ob fie bei ber bodiften und heiligsten Berrichtung ihres Umtes gemeine Teiglinge gewesen waren. Wie ift es doch möglich, daß Du ihnen darin beiftimmft! Wie ift es möglich, daß Dein Urtheil fo ungerecht wird und daß Du in Folge beffen Borwürfe, wie Michelis fie uns Bifchofen macht, als gemeinmenschliche Mangel behandelft? Da hört ja Alles auf!

Daß Du meine Aenserung, Michelis Schrift sei der Antwort eines Vischoses nicht werth, in dem Sinne hierarchischen Hochmuthes deutest, und auf das Verhältniß eines preußischen Majors zu seinen Subalternen hinweisest, ist ein fernerer Beweis davon, welche Streiche Dir Deine Voreingenommenheiten spielen. Du magst Dir einen Bischof so vorstellen, lieber Clemens; so sind wir aber nicht. Achnliches sagt uns die sitbische Presse täglich nach, ab und zu auch wohl ein malcontenter Prosessor. Das sind aber Phantasien. In specie kann ich Dir nach der reistichsten Gewissersorschung versichen, daß Corporalsgelisste mich nicht abhalten, Michelis zu antworten. Wo ich den rechten Geist mir gegenüber habe, antworte ich gerne und antworte ich Jedem. Wo

der fehlt, antworte ich nicht.

Vor eitsem Wortgezänf warnt uns schon der Apostel. Ich weiß viele gute Eigenschaften von Michelis sehr wohl zu schäften und habe ihn persönlich deshalb immer geliebt und liebe ihn jest noch. Ich habe aber auch immer an ihm die (Besahr bemerkt, die ihn jest die zu diesem thörichten Erceß getrieben hat, den Papst sür einen Reger zu erklären und seine Ansicht über die Ansicht des Papstes und aller Bischser zu erklären und seine Ansicht über die Ansicht der Papstes und aller Bischser zu erklären und seine Ansicht zu der Ansicht der Bapstes und aller Bischser zu erklären und seine Anderen. Die kann nur die Gnade Gottes helsen, aber seine Broschsire. Was du dam lagst, daß wir unvordereitet, überumpelt, überlistet auf dem Concil gewesen seine und endlich im Augenblick der Entschedung schmäßlich gefnissen hätten, statt auszuharren, sünd theils grobe Unrichtigkeiten, theils geradezu Ohrseigen, die Du uns austheilft, über die ich seine Antwort vertiere. Ein Bischof, der "schmählich kweist", wie Du sagst, statt mit "apostolischem Muthe" seine Uederzeugung zu vertreten, ist eben ein Schenfal. Wenn wir beide vor Gottes Thron stehen, wird Gott über solche Vorwürse richten.

Schrectlich leid that es nur, daß Du auf Clemens Angust den Schein wirst, als ob er anders gehandelt hätte, wie wir. Trokdem, daß Du es glaubst, tennst Du doch seinen Geist nicht. Dazu nußtest Du seinen starten Glauben begreifen, aus dem sein ganzes Leben und sein ganzes Berhalten hervorgegangen ist. Die jetigen Profesoren in ihrem Kampse gegen die Kirche sind ganz dieselben dem Geiste nach, wie jene, mit welchen Clemens Angust den schwersten Conflict hatte; sie sind eine verschlechterte Auslage des Hermessen

nismus. Mit ihnen würde wahrhaftig Clemens Angust nichts zu thun haben. Er würde jeden Schein einer Gemeinschaft mit Männern, die sich gegen die Antorität der Kirche aussehnen, mit Abschen von sich weisen.

Um Schluffe Deines Briefes verfällft Du gang in jenen höhnenden Ton, den ich so taufendsach in Mitteldeutschland fennen gelernt habe und der in der rongeanischen und freigemeindlichen Preffe feine unftergiltige Bertretung hat. Darauf gibt es nur die eine Antwort des Apostels Paulus: "Bas bem Einen Thorheit ift, ift dem Anderen Weisheit, und was dem Anderen Weisheit ift, ift jenem wieder Thorheit." Bas wir lehren und verfünden, ift göttliche Bahrheit; und die Reinerhaltung diefer Wahrheit ift die Aufgabe des Lehramtes ber Kirche. Uns ist das die höchste Aufgabe und die erhabenste Handlung, was Du, "ein Drehen und Kneten wächserner Rasen nach Umftänden und subjectiver Willfiir" nennft. Gben dahin gehört auch Dein Urtheil über die Befinnung der Priefter dem Concil gegenüber, von der Du abfolut gar nichts weißt, und über die Gefinnung der großen Maffe der Laiemvelt, welche Dir ein nicht mit fieben, sondern ein mit taufend Siegeln verschloffenes Buch ift. Du weißt nichts von dem Glauben und Glaubensgrunde und hältst daher in ächt rongeanijcher Weije den Glauben für ein Befennen "mit dem Maule", wobei es auf ein Dogma mehr oder weniger nicht ankommt. Wenn Du Dir einbildest eine folde Gefinnung zu Deinem Edel schon hundertmal mahrgenommen zu haben, fo bedaure ich Dich, daß Du Dir zum Umgange nur die fauten Glieder unter Brieftern und Laien mahlft. Bortaufig glaube ich aber, daß Du Dich einfach felbst wieder getäuscht haft und daß Du lediglich Deine rationaliftischen Borurtheile in die Seelen der Menfchen hineinlegft, mit denen Du umgehft. Go benft mahrlich nicht unfer gläubiges, fatholifches Bolf. Co beuft auch fein ernfter, frommer Priefter; fo reden nur von uns die Spotter. Der beilige Jacobus fagt, daß Biele das läftern in der Mirche, was fie nicht fennen.

Verzeihe mir, lieber Clemens, diese offene Antwort. Ich würde mir me erlaubt haben, Dich persönlich je anzugreisen. Da Du aber ganz ohne meine Veranlassung mich, die Vischöse und das, was mir heilig ist, angegriffen hast, so saunst Du es mir nicht übel nehmen, daß ich auch ohne Rückhalt geant wortet habe. Ueberdies verzeihe, daß ich die Antwort dietert habe. Ich daß ich die Antwort dietert habe. Ich daß ich die Antwort dietert freundsschaft

## Dein ergebener 2c. . . . "

Allerdings hatte der Bischof von Mainz Bessers zu thun als anf die Schnähungen verbitterter Apostaten zu antworten. Als mit der Adventszeit auch das ereignißschwere Jahr 1870 zu Ende ging, war er bereits wieder mit einer wichtigen und schwierigen Schrift beschäftigt; es war eine Darlegung der Entscheidung des Baticanischen Concils über das unsehlbare Lehrant des Papstes. Noch im Januar gab er diese Schrift in den Druck. Was ihn zu dieser Schrift fast gegen seinen Willen veranlaßt hatte, waren die vielen groben Misverständnisse und Misseutungen, welche über die Entscheidung des Concils noch immer verbreitet wurden. Er hielt es für Pflicht, zur Beseitigung derselben das Seinige beizutragen. Jum Theil aber schrieder auch, welche über diesen Gegenstand

erschienen waren, nicht ganz zufrieden war. Die einen behandelten die Frage nicht erschöpfend, die andern schienen ihm nicht scharf genng den Gegenstand der päpstlichen Lehrgewalt zu bestimmen.

"Gott hat eine Autorität eingesetzt," schreibt er in den Eingangsworten, "welche uns den wahren Sinn der heiligen Schrift wie der Tradition erklärt. Nur in demitthiger Unterwerfung unter diese Antorität liegt der Friede widerstreitender Meinungen. Um aber das Wesen dieser Antorität sethst in der vom Concil) entschiedenen Lehre in das wahre Licht zu stellen und irrige Ansichten zu beseitigen, dazu vor allem habe ich die Feder ergriffen."

Ju sechs furzen klaren Capiteln auf 82 Seiten wird dann der Sim der kirchlichen Lehrentscheidung, das Wesen, der Umfang, die Bedingung der päpstlichen Lehrunschlbarkeit erklärt, wie anch das Verhältniß des betreffenden Dogmas zur Tradition und zu den übrigen Grundwahrheiten über die Berfassung der Kirche. Sin Schlußeapitel charakterisirt die "Gegner der Entscheidung" und ihre Kampsesweise. Es ist ein Porträt nach dem Leben, so erust und überwältigend wahr, daß es dieser sonst ruhig erklärenden Schrift den einschneidenden Charakter einer Streitschrift gibt, aber einer solchen, welche die Position beherrscht.

"Die Viebe zur heitigen Kirche Gottes, der sie vielsach als Priester angeshören, hat sie nicht abgehalten, in Weise der schlechtesten undernen Scandal polemit in anomymen und nicht anomymen Schriften und Zeitungsartischn vor einem Publismu diese Frage zu behandeln, welches gänzlich außer Stand ist, ein undesangenes, unparteiischez, gerechtes Urtheil zu fällen, welches durchaus dieselben Bornrtheile, welche es der Vehre von der Unsehlbarteit päpisticher Aussiprüche entgegenträgt, gegen die Kirche und alte ihre Eurrichtungen und Vehren, ja gegen die ganze übernatiirliche Ordnung hat. Daß sich Männer der Kirche der "Allgemeinen Zeitung" bedienen konnten zu ihrem Kampse und sich an daß Publismu wenden konnten, sier welches die "Allg. Zig." geschrieben wird, ist eines der beklagenswerthesten und schmachvollsten Exeignisse in der Kirche Deutschlands.

Für jeden, welcher nicht durch die äußere Form über die inneren Principien sich täuschen läßt, fann es feinem Zweifel unterliegen, daß es faum ein Blatt gibt, das nicht blos die fatholische Rirche, sondern alles positive Christen thum in jo alljeitiger beharrlicher und feiner und eben desthalb jo gefährlicher Weise befampft als diese Zeitung. Während fie bie und da zur Täuschung schwacher Lefer auch einem der Rirche und dem Chriftenthum wohlwollenden Artifel, wenn auch immer feltener, ihre Spalten öffnet, finden die extremften, negativen Richtungen der Gegenwart bis zum entschiedensten Pantheismus und Materialismus, findet felbst die frivolste moderne Romanliteratur, wenn sie nur Bift und Edmut in genügend auftändiger und eleganter Form verhüllt, aus giebigfte Bertretung und Empfehlung. Und diefes mit dem gefammten Chriften: thum in Widerspruch stehende Organ haben sich katholische Gelehrte gewählt, um die Rirche vor dem Publifum zu demmeiren, welches in demfelben feine Wefinnung vertreten fand. Dort find fie aufgetreten neben den entschiedensten Gequeen der Mirche, um mit ihnen vereint gegen das Concil zu fampfen. Bir haben schon jo manche schlechte Allianzen gesehen, aber diese Allianz fatholischer

Theologen mit ausgesprochenen Feinden des Christenthums übertrifft alle andern an innerer Berwerslichkeit.1)."

Solche Verdicte, wenn sie wie hier auf Wahrheit beruhen, gehen zu tief, als daß sie vergessein und verziehen werden könnten. Ketteler blieb von num an unter allen deutschen Bischösen das vorzüglichste Stichblatt für die Angrisse der "Allgemeinen Zeitung". Unter dem 11. April wurden gegen seine Schrift besondere Hiebe ausgetheilt"); am 24. April " sollte der Nachweis geführt werden, daß Ketteler in der von ihm auf dem Concil verbreiteten "Quaestio" genan denselben Standpuntt eingenommen und dasselbe versochten habe wie Döllinger. Daran knüpsten sich dann die hämischsten Berdächtigungen seiner Ehrlichseit und Wahrhaftigseit.

Ketteler. Sand in Sand mit seinen bischöflichen Amtsbrüdern in Deutschland, schritt unterdeffen auf dem Wege der firchlichen Treue und Bflichterfüllung entschlossen voran. Bu Anfang Mai 1871 folgte er mit dem Erzbischof von Coln, dem Bischof von Münfter und dem Capitularpicar Weihbischof Rübel von Freiburg der Cinladung des Bischofs von Cichftatt zur Feier des tausendjährigen Jubilaums der Uebertragung ber Reliquien der hl. Walpurgis. Auch der gefammte Bayerische Episcopat war bei biefer Feier vertreten. Da schien es den Bischöfen, die so nahe beim Hauptheerde der anticonciliaren Agitation fich in großer Bahl vereinigt faben, aceignet, diese Gelegenheit zu benutzen, um gegenüber den noch immer fortgeseten Angriffen abermals an den Clerus wie an das gläubige Botf von Deutschland gemeinsame Worte der Belehrung zu richten. Der Entwurf hiefer Ausprachen wurde auch an die übrigen Bischöfe gur Unterzeichnung gefandt. Mit Ausnahme eines einzigen unterschrieben alle fofort, und auch dieser einzige hatte unter dem 10. April 1871 öffentlich seine Unterwerfung unter das Concil befundet. Die Worte, welche hier vom vereinigten Episcopate Deutschlands den Gläubigen eingeprägt wurden, waren hochbedeutsam, und man darf sagen, sie waren Ketteler aus dem innersten Bergen geschrieben:

"Die Wissenschaft in Deutschland hat vielsach auch auf dem Gebiete der Theologie in neuerer Zeit Wege betreten, welche sich mit dem Wesen des wahren fatholischen Glaubens nicht vereinigen lassen. Diese wissenschaftliche Richtung, welche sich von der Autorität der Kirche losgesagt hat und nur an ihre eigene Unsehlbarzteit glaubt, ist unverträglich mit dem katholischen Glauben. Sie ist ein Absall von dem wahren Geiste der Kirche, indem sie dem Geiste einer falschen Freiheit huldigt, welcher dem Glauben an die göttliche in der Kirche den heitigen Geist wirtsame Lehrantorität persönliche Ansichten und Meinungen vorzieht.

<sup>1)</sup> l. c. S. 85 f.

<sup>2) 1871</sup> Mr. 101 B. S. 1754 Anm.

<sup>3)</sup> Mr. 114 S. 1997.

Erscheint es nicht solchen Thatsachen gegenilber jest als ein Werk der göttlichen Vorsehung, daß gerade in unserer Zeit, wo die sogenaunte freie theologische Wissenhung is hoch ihr Haupt erhoben hat, das Dogma von dem unsehlbaren Vehrante des obersten Hirten und Lehrers der Kirche, welches mit jener salfchen Richtung in der Theologie im schrofisten Gegensache steht, verständigt worden ist? Was wirde wohl auf die Daner aus dieser sogenaunten freien Wissenschaft auf dem Voden der katholischen Theologie geworden sein, wenn nicht das Baticanische Concil zienen Prüfftein der Geister ausgestellt hätte, an dem der vernunftstolze Dünkel der sich selbzt für unsehlbar haltenden Wissenschaft sich gebrochen, und an dem nicht minder zene betlagenswerthe Leicht sertigkeit unserer Zeit offendar werden unzite, welche die sogenannte öffentliche Meinung wie ein höchstes Drakel auch in Sachen der übernatürlichen Trduung anbetet, während sie das von Gott gesetze Lehrant der katholischen Kirche verachtet."

Zugleich mit dieser Belehrung verbanden die Vischöse den Hinweis auf den am 16. Juni 1871 bevorstehenden 25. Fahrestag der Erwählung Pins' IX. zum Oberhaupt der Keirche. Sie gaben ihrer Liebe und Verchrung für Pins IX. offenen Ausdruck und forderten alle Katholiken zur seierlichen Begehung des deutwürdigen Tages auf. Besondere Andachten sollten in den einzelnen Diöcesen nach Kurzem ausgeschrieben und die Sammlung von freiwilligen Spenden zur Unterstützung des H. Laters augeordnet werden 1). Zugleich richteten aber die versammelten Vischöse seibste vom Grabe der hl. Walpurgis aus ein ungemein herzliches und schönes Glückwunschschreiben an Pius IX.

Die beiden Hirtenbriefe gab Ketteler unter dem 27. Mai seiner Diöcese bekannt, zugleich ordnete er für das Jubiläum des Papstes in allen Kirchen große Feierlichkeiten an. Im Dom von Mainz übernahm er deren Abhaltung in eigener Berson. Um 1. und am 3. Tag des seierlichen Tridumus hielt er die begeisternde Predigt über die "Liebe zum Papst". Er gedachte dabei auch dessen persönlicher Liebenswürdigkeit, seiner Frömmigkeit, Menschenfreundlichkeit, Uneigennützigkeit und Startmuth.

Einen Stachel wider Papft und Papftthum hatten die Kämpfe auf dem Concil dei Ketteler nicht zurückgelassen; er war dasür zu gerecht und zu aufrichtig katholischer Bischof. Im Gegentheil war er es, der hinsort vor allen andern auf der Bresche stand, um das Concil und seine Entscheidung wider öffentliche Angriffe zu vertheidigen. Im November 1871 hatte im Reichstag in Berlin ein abgesallener Katholist, der Abgeordnete Fischer aus Angsburg, mit plumpem Hohne die Entscheidung des Concils aufs gröb lichste entstellt. Ketteler antwortete sofort in einem öffentlichen Schreiben, welches diesem Zerrbild die wahre katholische Lehre gegenüberstellte. Alls in diesem Fahre die Abventszeit nahte, weilte Ketteler beim Reichstag in

<sup>1)</sup> Der Wortsaut beider hirtenbriefe bei Friedberg, Commung der Actenflude gum Concil S. 713. 716.

Berlin. Auch hier gedachte er des Hl. Laters. Unter dem 18. November 1871 erließ er ein Ausschreiben an seine Geiftlichkeit, um abermals in der ganzen Diverse für das Oberhaupt der Kirche beten zu lassen:

"Die Bedrängniffe, unter denen fortwährend der heilige Bater und mit ihm die ganze Kirche leidet, sind so groß, die gegenwärtigen Anseindungen gegen die Religion so heftig und arglistig, die drohenden Gesahren so zahlreich, daß ich beim Herannahen der heiligen Adventszeit mich gedrungen sinder, aus der Ferne eine herzliche Aufforderung zum Gebete an Euch, geliebte Withrüber, zu richten. Gott wird helsen, wenn wir im Gebete nicht nachlassen."

Im Verlauf des Jahres 1872, als der beginnende Kampf wider die Kirche stets deutlicher hervortrat, wurde von den Feinden als Vorwand dieses Kampses fälschlich das Vaticanische Concil ausgeschrieen. Die Vischöse Deutschlands ordneten gemeinsame Gebete an, und dei Eröffnung dieses Gebetes für seine Diöcese nahm Ketteler am 3. November 1872 von der Kanzel seines Domes das Wort, um über das Concil und die Stellung der deutschen Vischöse bei demselben sich aufs neue offen und entschieden auszusprechen.

Die Versuche, für die Protest-Vewegung auch in der Diöcese Mainz Boden zu gewinnen, wurden unterdessen erneuert. In der Stadt Offensbach a. M., der religiös am meisten gefährdeten Stelle in Kettelers gauzem Sprengel, erschien Dr. Michelis, um am Vorabend des Allerheiligensestes, 31. October 1872, einen Vortrag zu halten "über das deutsche Gewissen gegenüber den römischen Annahungen". In der That handelte es sich darum, in Offenbach eine altsatholische Gemeinde zu gründen, und zum Beitritt aufzumuntern. Große Ankündigungen in den öffentlichen Blättern waren voraufgegangen, um die Rengierde zu erregen. Ein zahlreiches Publifum war auch wirklich zugeströmt, allein der academische Vortrag des Prosessors war auf die Offenbacher schlecht berechnet und bereitete nur Enttäuschung.

Trotzem waren von dem Apostaten soviele unrichtige, das katholische Bewußtsein beleidigende Aeußerungen gethan worden, das einer der in Offenbach thätigen katholischen Priester, Kaplan L. Wassermann, ungefäumt mit einer eigenen Broschüre: "Der Altkatholicismus des H. Prosessor Dr. Michelis" antwortete. Retteler war durch dieselbe sehr erfrent. Unter dem 20. Desember 1872 schrieb er an den Berkasser:

"Lieber Herr Caplan! Ich danke Ihnen für das Schriftchen. Ich bin durch dasselbe recht befriedigt. Insbesondere spricht mich in demselben der echt katholische Geist und die schlichte, aber durchaus solide und logische Durchführung an. Es ist eine recht würdige Widerlegung. Bleiben Sie nur bei den Aufregungen in Offenbach innerlich recht ruhig . . ."

<sup>1)</sup> Raich. Predigten II, 285.

Wenige Monate später, am 9. Februar 1873, waren 2 Führer ber altfatholischen Bewegung in Constanz aufgetreten, um in öffentlicher Rede das Baticanische Concil zu verlenmden und den deutschen Episcopat zu schmähen. Unter dem 4. März trat Retteler mit einem offenen Briefe ihnen entgegen 1). Roch im Jahre 1875, als die Diöcese Main; mit allgemeiner Frende das 25 jährige Bifchofsjubitaum ihres Oberhirten beging, wollte man den Vertheidiger der Kirche franken durch eine Seandalichrift über das Concil. In einem Mainzer Berlage erschien eben zur Festseier die Broschüre: "Freiherr v. Ketteler und die übrigen Bischöfe der Minorität als Märthrer der Ueberzengung. Freunden der Wahrheit bei Gelegenheit des 25 jährigen Inbilaums des Bischofs von Mainz gewidmet vom Verein zur Unterstützung der fatholischen Reformbewegung in Mainz." Es war ein Pamphlet der gemeinsten und seichtesten Sorte, bas alle Antlagen und Schlagwörter, die feit fechs Jahren wider Concil und Bischöfe geschlendert worden waren, noch einmal aufwärmte. Ketteler hielt es gleichwohl für gut, am 4. August 1875 im "Mainzer Journal" durch öffentliche Erklärung gegen die Schmähichrift aufzutreten. Als das "Mainzer Tagblatt" versuchte, durch hämische Deutelungen den Gindruck dieser Erklärung abzu ichwächen, gab der Bischof in einer scharfen "Berichtigung" seinen Worten noch entschiedenern Nachdruck. Bielleicht in feiner andern seiner Ertlärungen in Bezug auf diese Sache hatte er treffender den richtigen und letzten Puntt berührt, als in der vom 4. Angust 1875. Es war wirtlich eine lette Erflärung, über die hinaus sich nichts mehr sagen ließ:

"Alles was von dieser Partei uns vorgeworsen wird, läßt sich im letzten Grunde auf den Vorwurf zurücksichren, daß wir Natholisen und daß wir katholische Bischöfe katholisch und nicht protestantisch denken und handeln. Das ist das Wessentliche von dieser ganzen lächerlichen Votenist, mit der man ganz Deutschland erfüllt und die man kort und fort in allen Blättern wiederholt: daß wir katholische Bischöfe näntich unmänntlich und charafterlos und unnational gehandelt hätten, indem wir unsere während des Conciles geäußerten Instiduten dem Urtheile der Nirche unterworsen haben. Dieser Vorwurf aber ist gleichbedeutend mit dem Vorwurf, daß wir Natholisen sind und nicht Protestanten

Die Unterwerfung unter die Entscheidung des Vaticanischen Concils war lediglich ein Gebot des katholischen Glaubens; eine absolute Rothwendigkeit für jeden, der noch ein Glied der katholischen Nirche sein wollte. Gegen diese Anschaumgen ist vom katholischen Standpuntte keine andere Einwendung möglich als die, daß das Vaticanische Concil kein öhnnenisches gewesen sei. Es ist dieses aber an und für sich und Angesichts der Unterwerfung aller Vischische der Wett eine so hinfällige Behanptung, daß sie gar keiner ernstlichen Widerlegung bedark."

<sup>1)</sup> Ein Brief des hochwürdigsten herrn Wilhelm Emmanuel Freih, v. Ketteler über die von Dr. Friedrich und Dr. Michelis am 9. Februar 1873 in Constang gehaltenen Reden. Freiburg, herber 1873.

Das Baticanische Concil hätte im November 1870 wieder eröffnet werden follen, allein große Weltereignisse traten dazwischen, welche eine Fortsetzung desselben bis auf weiteres unmöglich machten. Der Papit verfügte in aller Form die Vertagung. Doch follte Retteler noch einmal mit dem Concil sich zu beschäftigen haben. Ein um die fatholische Sache in den Rheinlanden hochverdienter Greis, der gelehrte Rechtstenner, Professor Walter in Bonn, wenngleich bereits der Erblindung nahe, richtete 25. Sept. 1871 ein Schreiben an Retteler, in welchem er für die Fortsetzung des Concils Rathschläge aussprach mit der Bitte, daß Retteler dieselben unter Nennung ihres Urhebers dem Cardinal Antonelli vorlegen möchte. Bifchof von Mainz bat der Greis, sein mit Bleiftift zitternd geschriebenes Wort ... als den Ausdruck eines tief bewegten, treu katholischen Bergens gutig aufzunehmen" . . . "Ich sehe mich in meinem hohen Alter zu größern Arbeiten unfähig und gelähmt gegenüber den Lügen und Verleumdungen, welche die raffinirteste Bosheit über die Kirche ergießt. Möge Gott meinen Schmerz für die That nehmen, wozu es mir an Kraft gebricht."

Ketteler glaubte, dem Wunsche des verdienten Mannes entsprechen zu müssen. Unter dem 17. October 1871 schrieb er an Antonelli:

"Ew. Emineng! Der Professor Walter in Bonn hat mich gebeten, Ihnen folgende Gebanken vorzutragen :

Er hält es für ein Ungliich, daß das Concil unterbrochen worden ift, da durch die ferneren Decrete de episcopis etc. gewiß Vieles für die öffentliche Meinung sich günstiger gestalten werde. Er glaubt daher, daß wenigstens das geschehen müßte, was jest noch möglich sei. Deßhalb möge der Papft:

- 1) eine Commission sachfundiger Männer ernennen, um die ferneren Entwürfe auszuarbeiten;
- 2) einen Ausschuß ausgezeichneter Bifchöfe jedes Landes nach Rom berufen, um die Entwürfe zu redidiren;
- 3) die revidirten Entwürfe dem Spiscopate jedes Landes zur Begutachtung fchicken;
- 4) die Resultate mit seinem Ausschuffe wieder revidiren und fichtiestich publiciren.

Zur Begründung seiner Ansicht bemerkt noch Prof. Walter, daß die Kirche immer den revolutionären Bewegungen die legitimen entgegen gestellt habe; so das Concil von Trient den Agitationen des 16. Jahrhundert, das Concil von Ferrara denen des Basler Concils. Alchulich mitste die Kirche auch jest handeln.

Fch beschränke mich darauf, Ew. Entinenz diese Ansicht des Arosessor Batter auf seinen ausdricklichen Bunsch zu unterbreiten. Dem 80sährigen hochverdienten Manne durste ich diese Bitte nicht abschlagen. Er ist auch Ew. Eminenz gewiß hinreichend bekannt als der berühnte Bersasser des Wertes über das Canonische Recht, um mich dafür zu entschuldigen, daß ich seine Ansicht Ihnen mittheile.

Was von diefen Borfchlägen zu halten, fönnen Ew. Eminenz beffer be urtheilen, wie ich, fo daß ich mich jeder eigenen Meinungsänßerung darüber enthalten fann."

War Kettelers Stellung zu Papst und Kirche burch seine Zugehörigkeit zur Minorität auf dem Concil in nichts geandert worden, fo blieb die lettere boch wenigstens nach einer Seite hin nicht gang ohne Nachwirfung. Seitdem Rrantheit und erlöschende Lebensfraft den großen Cardinal von Coln in seinem Wirfen und Außen zu lähmen begonnen, hatte man sich in Deutschland daran gewöhnt, in Retteler den Vorfampfer und den Hus druck der echteften Kirchlichfeit zu erblicken. Raum irgend ein größeres fatholisches Unternehmen trat ins Leben, das nicht vom Bijchof von Mainz im voraus gefannt und geprüft war, das nicht von Maing aus Auregung oder doch Ermuthiaung und Theilnahme gefunden hätte. Nach dem Concil fchien hierin wenigstens für einige Zeit eine Schwanfung eingetreten. Es aab jest fatholijche Strömungen, die unabhängig von den Bischofen sich gebildet und denen ernste wohlmeinende Katholifen anhingen, welchen der Bifchof von Mainz tühl oder ablehnend gegenüberftand. Es spiegelt fich dies deutlich in dem Brief an seine Richte, Gräfin Drofte gu Bijchering, vom 2. December 1870:

"Allerdings glaube ich, daß es jest vielfach vortrefflichen Menfchen guweilen geschicht, Anfichten aufzustellen, Urtheile zu fällen ic., die mir als unberechtigte Extreme erfcheinen. Der Apostel Paulus fagt von gewiffen Juden feiner Zeit: "Ich gebe ihnen Bengniß, daß fie Gifer für Gott haben, aber ohne rechte Einsicht." Das ift überaus bezeichnend für den fo allgemeinen Behler, in den wir bei unferem Gifer fo leicht gerathen, daß wir Gifer haben für das Bute, für Gott, aber nicht immer mit der rechten Ginsicht, mit atterlei Anhängsel menschlicher Tänschung und Schwäche. Ich erfenne gern an, daß diefer Gehler bei uns Ratholifen jest, in einer befonders aufgeregten Beit, recht häufig vorfommt. Wenn man das "ultramontan" nennen würde, und wenn man über diefen Ginn des Wortes einverstanden ware, jo würde, ich Angriffe gegen biefe Art des Ultramontanismus nicht gurudweisen. In Diesem Ginn wird das Wort in Teutschland aber gewöhnlich nicht genommen; gang allgemein wird alles Positiv driftliche ultramontan geschimpft. Daber nuff man unendlich vorsichtig sein und alles wohl erklären, ehe man sich pro ober contra ausspricht. Ich wurde nie den Schein auf mich nehmen, alles gu billigen, was manche Ratholifen vertheidigen und behaupten; ich würde aber and nie pure fagen, ich sei kein Ultramontaner, da ich es in dem gewöhn lichen Sinne mit Leib und Seele bin. Das fann ich aber mit voller Wahrbeit fagen, daß mir eine gewiffe Art öffentlicher Erklärungen, die alle Miß. verständniffe fortbofteben laffen, Die durch Did und Dunn behaupten, nicht angenehm ift.

Das wäre in aller Mürze so meine Antwort auf Deine Frage. Wöge sie Dir genügen! Sie scheint mir sast etwas diplomatisch, was aber nicht in meiner Absicht liegt. Der Kern meiner Antwort ist eigentlich, daß ich alle Parteinamen verabscheue, weil sie so viel Untlarheit mit sich bringen und

einschließen."

Die Vernuthung ist nicht gewagt, daß Ketteler mit diesen Wendungen hauptsächlich jene Richtung und Anschauung bezeichnen wollte, welche bei

manchen ausgezeichneten Gliedern des deutschen Adels vertreten, um jene selbe Beit auch öffentlich mit einem eigenen Organ hervortrat. Nachdem am 20. September 1870 durch die Ginnahme von Rom der facrilegische Raub an der Kirche begangen worden war, hatten sich unter bem Segen bes Hl. Baters hervorragende Katholiken aus fast allen europäischen Ländern am 23. October in Genf zur Berathung beffen zusammengefunden, was sich unter den gegebenen Verhältniffen für den gemeinsamen Vater ber Chriftenheit thun laffe. Bon dem guten Willen politischer Machthaber war nichts zu hoffen. Es blieb nur ber eine Weg, auregend zu wirten auf die Bergen der Bolfer durch Ginflugnahme auf die Preffe und die politischen Körperschaften, die katholischen Bereine und durch ftets erneute Ermunterung zu Gebeten und Beterspfennig. Um biefe Anregung wirffam ausüben zu fonnen, wurde ein eigenes Organ gegrundet, die "Genfer Correipondeng", die zugleich in deutscher und französischer Sprache ausgegeben, alle drei Tage erschien und stets alles das aus den verschiedenen Ländern verzeichnete, was auf die Sache des H. Baters Bezug hatte. Es war nicht eine Zeitung im eigentlichen Sinn, sondern glich mehr gedruckten Briefen, welche an die Freunde der gleichen großen Sache jum Zweck neuer Mittheilungen versendet wurden. Dabei rechnete man darauf, daß bie fatholischen Zeitungen von dem hier Mitgetheilten möglichst reichen Gebrauch machen möchten.

Das Unternehmen war nicht blos ein in sich berechtigtes und wohlgemeintes, es war auch ein erfreutiches und vielversprechendes. Wenn es gelang, die Klippen zu umschiffen und die Sache des Papstes und der Kirche ohne jede fremde Beimischung in einer allen Nationen gleich annehmbaren und unansechtbaren Beise zu vertreten, mußte man ein solches Organ mit der größten Frende begrußen. Allein hier lag die Gefahr. Die "Genfer Correspondeng" war nicht für Deutschland allein geschrieben, noch von Deutschen allein gegründet und geleitet. Frangosen, Defterreicher, Staliener, Schweiger u. f. w. theilten fich in die Arbeit, wie in die Führung. Bei einer Reihe von Artifeln verrieth ichon die Sprache bie Uebersetzung aus einem frangösischen Original. Unglücklicherweise fiel die Gründung des Drgaus zusammen mit ber Schlufperiode des deutschfranzösischen Krieges; zu gleicher Zeit trat die Feindseligfeit der preußischen Regierung gegenüber der fatholischen Kirche immer deutlicher hervor. Unter solchen Umständen hätte es mehr als menschlicher Weisheit und Mäßigung bedurft, um jede Aengerung zu verhüten, welche Preußen und dem Neuen deutschen Reich gegenüber mißliebig erschien. Wohl war die "Genfer Correspondens" nicht im eigentlichen Sinne ein politisches Organ, allein jofern die Herstellung ber weltlichen Macht des Papftes als höchstes Ziel ihr vorschwebte, fonnte sie auch die Berührung politischer Conjuncturen nicht vermeiden. Die Berhältnisse selbst zwangen ihr hier eine autiprensische Richtung auf und oft glandte man unschwer den Wunsch einer öfterreichisch-französischen Attianz aus ihren Btättern heranszusesen. Den Bischösen Preußens war dies auss äußerste unangenehm, nicht nur, weil solches wider die Katholiten im Reiche von Uebelwoltenden ausgebentet werden konnte, sondern auch weil es ihrer eigenen Gesimmung durchans widerstrechte. Ketteler theilte hierin ihren Standpunft; aber es war noch anderes, was er an dem Organe zu tadeln sand. Er hatte bessen Entstehen von Aufang an ungern gesehen und ignorirte dasselbe absichtlich, bis im October 1871 in Folge einer ungenanen Mittheilung, welche die "Genser Correspondenz" gebracht hatte, sein eigener Name genannt und er als der Urheber jener Nachricht öffentlich angegriffen wurde. Unter dem 26. October sandte er an die "Germania" eine Ertlärung, in welcher er nicht nur jene Nachricht als Unwahrheit zurückwies, sondern auch Gelegenheit nahm, öffentlich sein Wißfalten gegenüber der "Genser Correspondenz" auszusprechen:

"Ich darf es nicht unterlaffen zu erklären, daß ich die "Genfer Correspondenz" seit den ersten Blättern, welche mir zugeschielt wurden, nicht mehr tese, weil ich den Weist und Ton dieses Blattes der großen Sache nicht angemessen erachte, der es dienen will; daß ich weder direct noch indirect ihm jemals eine Wittheilung irgend welcher Art habe zugehen lassen."

Ein solcher Tabel, von solcher Seite, an der Spike des führenden katholischen Blattes in Deutschland, war nicht nur für die Redaction der "Correspondenz" in hohem Grade empfindlich, sondern auch für eine Reihe katholischer Männer, welche in bester Gestinnung die Sache der "Genser Correspondenz" unterstützten und für dieselbe große Opser brachten, wahrhaft schmerzlich. Unter dem 30. October 1871 nahm die "Correspondenz" ausdrücklich Notiz von der durch den Bischof gegebenen Verichtigung und fügte dann bei:

"Daß aber der hochwürdigste Herr Bischof Metteler sich nicht auf das einsache Dementi beschränkt hat, gereicht ums zu tiesem Bedauern, und wir nehmen ums die Freiheit, Er. bischöftichen Gnaden mit der schuldigen sind-tichen Ehrsurcht die Erwägung nahe zu tegen, ob nicht der bei diesem Antasse gegen die "Genser Correspondenz" ausgesprochene Tadel ausschließlich unseren gemeinschaftlichen Gegnern zu Statten kommt. Wir beslagen ties, daß der hochwürdigste Herr, wie er ums eröffnet hat, nie mehr als die ersten Runnnern unseres Blattes schesen hat. Er hätte vielleicht ein weniger hares Urtheil gefällt, wenn es ihm genehm gewesen wäre, unsere sämmtlichen Runnnern eines Blickes zu Zwürdigen. Fedensalls würden wir ums stets glücklich sich kie Kathschäge eines so hervorragenden Nürchenfürsten, wie Bischof Ketteler zu empfangen, um seine hohe Approbation zu den vielen Ernutthigungen und Zeugnissen underen hochwürdigsten Bischöfen aus Deutschland, Amerika, Frankreich und der Schweiz zu Theil werden."

Dicjenigen Männer aber, welche von deutscher Seite an der Spike des Unternehmens standen und fich felbst als "Mitbegründer und Bertreter" desselben aufahen, wandten sich in längerem vertraulichen Schreiben an den Bijchof, um sich über den "unerwarteten und herben Tadel" zu beschweren, welchen er öffentlich ausgesprochen habe. "Ew. Bischöft. Gnaden," jo schloß das Schreiben, "werden diesen Männern zugleich die Berechtigung des Wunsches zugestehen, die Gründe zu erfahren, welche den gegen ihre Chre gerichteten allgemeinen Vorwurf bedingten." Die fünf Namen, welche unterschrieben waren, gehörten ausschließlich fatholischen Abelstreifen an; alle ihre Träger waren Ketteler perfönlich befannt und zum Theil nahe befreundet, und es waren Männer nicht nur von hoher Stellung, sondern auch von unleugbarem Berthe, wie ihn Ketteler selbst am besten schon erprobt hatte. Unter dem 6. December gab Retteler die Antwort. Die Erörterung war ihm schmerzlich, "die nur gegenseitig unangenehm berühren tonne, ohne Nuten zu bringen"; er bedauerte diesetbe um so mehr, je mehr er "die Unterzeichneten, bei aller Abweichung über Mancherlei, persönlich hochschätzte". Er begann dann, seinen öffentlichen Tadel näher zu begründen:

"Ich mißbillige erstens alle jene perfönlichen Schmähungen, Beschimpfungen und Beleidigungen, welche die G. C. wider ihre Gegner, insbesondere gegen Beust, Arnim und Bismarck gerichtet hat. Ich glande, daß durch solche persönliche Gehässigeiten die Sache Gottes nicht befördert, sondern in hohem Grade geschädigt wird, während nur gleichfalls persönliche Leidenschaften darin Besriedigung sinden. Sin solches Versahren halte ich aber nicht nur sir überaus schädlich für die Kirche, sondern auch unwürdig eines Blattes, das im Namen der Kirche reden will.

Ich mißbillige zweitens eine gewisse Großthnerei und Prahlerei mit der Gewalt des Papstes, als ob er in der Lage wäre, mit Einem Worte alle seine Gegner niederzuwersen und die ganze Welt gegen sie aufzubieten. Gewiß ist die Macht der Kirche durch Gottes Gnade und Beistand so groß, daß die Pforten der Hölle sie nicht überwinden werden. Die Geschichte der Kirche beweist aber anch, daß diese göttliche Macht der Kirche nicht verhindert, daß die Kirche änßerlich und den Gewalten der Welt gegenüber oft recht ohnsmächtig ist. Dieses Prahlen mit der Macht des Papstes ist, glaube ich, von dem unerschlitterlichen Vertrauen auf die Hilfe Gottes wesentlich verschieden und wohl geeignet, statt unsern Gegnern zu imponiren, uns vor ihnen lächerslich zu machen.

Ich mißbillige drittens die Ungenauigkeit, mit welcher die (3. C. gewiffe Lieblingsansichten über das Berhältniß zwischen Kirche und Staat geltend macht, wodurch sie Gefahr läuft, alle Gegner der Kirche, welche diese nicht kennen, irre zu führen und die lächerlichsten und unbegründersten Befürchtungen der weltlichen Regierungen hervorzurufen. An einem Falle, der höchst bezeichnend ift, will ich diesen Tadel erörterir. . . .

Ich laffe nun fehr gerne ben Leitern der "Genfer Correspondenz" alle ihre Theorien; wenn fie fich aber erlanden, ihre Theorien in folder Weise in

einem Blatte gestend zu machen, für welches sie eine höhere Antorität, gewissernaßen päpitliche Sanction in Anspruch nehmen, so ist es Pflicht, dagegen zu protestiren. Dadurch werden die Regierungen irre geführt, alle Leidenschaft gegen die Kirche aufgeregt und allen Teinden derselben wird so in die Hand gearbeitet. Man brancht nur diese Theorien mit einigen andern Aufsägen der "Genfer Correspondenz" über die Erhebung des christlichen Bolfes u. dgl. zusammenzustellen, um die wahnwißigen Besürchtungen einigermaßen zu begreisen, welche jest in Peutschland über die Gesahren verbreitet sind, welche den Staaten seitens der Kirche drohen sollen. . . . .

Nach dem Gefagten kann ich nur behaupten, daß ich mich in der beregten Erklärung mitde und berechtigt über die G. C. geänßert habe. Wenn ich mich nochmals zu einer Neußerung veranlaßt sehen sollte, werde ich schwerere Rlagen erheben. Die G. C. hat wesentlich zu der in allen naßgebenden Kreisen weit verbreiteten, die Kirche in Deutschland tief beschädigenden Ansicht Veranlassung gegeben, daß es eine katholische Coalition unter römischer Leitung gebe, welche die seindseligsten Ansichten und Absichten gegen das deutsche Reich hegt und gegen welche das deutsche Reich sich wie gegen einen Feind wehren muß 1).

Wenn endlich zum Schluffe noch bemerkt wird, daß mein Borwurf gegen die (V. C. auch gegen die Chre der Männer gerichtet sei, welche dieselbe redigiren, so muß ich auch diese Auffassung ganz und gar ablehnen. Ich nuß das Recht in Anspruch nehmen, ein öffentliches Blatt unter Umständen öffentlich zu tadeln und kann Niemand für berechtigt halten, darin einen Angriff auf die Chre der Männer erblicken zu wollen, die an dem Blatte mitarbeiten."

Daß Ketteler mit diesem seinem Urtheil nicht allein stand, zeigt ein Brief an ihn von Erzbischof Melchers von Cöln, 4. Febr. 1872:

"Lieber Freund! Beitiegend iibermache ich Dir ein Blatt der "Genser Correspondeng", worin ich soeben einen höchst bedenklichen und gefährlichen Artifel gelesen habe. Man sieht, daß deine Worte des Tadels noch keinen Eindruck gemacht haben. Sollte es Dir nicht möglich sein, den R. R. zu überzeugen, daß die Redaction eine andere werden nuß, wenn sie der Kirche nicht große Gesahren und Nachtheile bereiten soll, und durch denselben oder durch andere Männer, welche auf die Redaction Cinfluß haben, in solchem Sinne zu wirken."

Ohne den wackern Männern, welche durch die Aufrechthaltung der "Genfer Correspondenz" in der besten Gesimmung dem Papste und der Kirche zu dienen wünschten, zu nahe zu treten, muß man zugeben, daß in ihre Rätter auch manches Geschmackose und Untluge zuweilen sich verirrt hat, manches, was den Feinden der Kirche eine bequeme Handhabe des Mißbrauchs dot. Solche Artifel druckte dann das Organ der Altsatholisen,

<sup>1)</sup> Zu dieser wie auch zu andern Borhaltungen nimmt die "Genfer Correspondenz" vom 9. Februar 1872 (Ar. 20) Stellung, jedoch ohne einen Namen zu nennen. Sie weist nach, daß die zur Zeit bervortretende seindselige Richtung der preußischen Regierung gegen die katholische Kirche mit ihren Artikeln und überhanpt mit Erzeugnissen der katholischen Presse gar nichts zu thun habe.

der "Rhein. Merfur", begierig ab und sie machten die Runde durch die firchenseindlichen Blätter. Der banerifche Minister v. Lut versuchte dieselben in den Reichstagsbebatten gegen die Katholifen auszubeuten, und die "Genfer Correspondenz" selbst verzeichnete mehrmals das Gerücht, daß Vismaret ihre Artifel dazu benütze, um den Raifer wider die Ratholifen aufzureigen. Es waren eben nicht Publiciften von Fach, Männer der practischen Erfahrung im Pregwesen, welche zum größeren Theil ihren Stab bildeten, fondern vorwiegend geiftreiche Herren aus ben höheren Lebensfreisen, welche durch ihre Begeifterung für die heilige Sache fich hinreißen, und von diesen oder jeuen Liebtingsideen sich beherrschen ließen. Auf der andern Seite aber mußte die Entschiedenheit der Gesimming und der Muth der offenen Sprache auf die eingeschüchterten Ratholifen in Deutschland von gunftiger Wirfung fein. Die "Genfer Correspondeng" hat in ihren Spalten auch vieles Gute und Schöne gebracht und hat ihre Miffion, die Katholifen mit Entschloffenheit und Vertrauen zur großen Sache ihrer Rirche zu beleben, und auf das Entstehen einer fatholischen Presse zu wirken, zum Theile wenigstens wohl erfüllt. Es wurde deghalb auch ihr wohlgemeintes Bemühen von Bins IX. durch ein huldvolles Breve unter dem 26. Februar 1872 ausdrücklich anerkannt, und in der letzten Nunnner vom 20. December 1873, mit welcher sie zu erscheinen aufhörte, fonnte sie abermals eine belobende Buschrift des Papstes jum Abdruck bringen, in welcher Bins IX. "dem Bräfidenten und dem tatholischen Central-Comité von Genf" für ihre dreijährigen aufopfernden Bemühungen hohes Lob fpendete. Zum deutschen Episcopate hatte das Organ niemals irgendwie eine gegenfätzliche Stellung eingenommen, im Gegentheil nur mit der größten Chrfurcht bie Bischöfe genannt und deren Sache eifrigst unterftütt. Heber Bischof Rettelers Sirtenbriefe hat fie in ihren Spalten wiederholt referirt, vor allem das Hirtenschreiben über die "unchriftliche Presse" in der Nummer vom 12. Februar 1872 großentheils zum Abdruck gebracht. Je mehr der Kampf wider die Kirche offen ausbrach, desto mehr schwand auch der lette Schatten eines innern Gegensaties. Die Redaction mochte manches aus Erfahrung gelernt und manchen weisen Rath von den Bischöfen empfangen haben; anderseits flärte fich auch vor den Augen der Bischöfe nicht und nicht die Lage der Dinge. Schon im Berlaufe des II. Jahrganges, mehr noch im III. (dem Jahre 1873) wird in Bezug auf die Angelegenheiten Deutschlands in der "Correspondenz" der Episcopat und deffen entschlossene Haltung überall in den Vordergrund gestellt. "Die am 30. Januar von dem preußischen Episcopat an das Ministerium gerichtete Denkschrift," heißt es 20. Februar 1873 (Nr. 23) "ift einer jener großen Acte, welche die Herzen tröften und aufrichten. Mit Recht wird dieses Document als ein Meisterwerk ruhiger Weisheit unwiderftehlicher Logit, seltenen Muthes und größter Mäßigung angesehen . . . "

Und von der spätern Kundgebung der zu Fulda versammelten Bischöse, schreibt die Correspondenz (Nr. 63) 21. Mai 1873:

"Die Zeit fehlte uns bisher, im den Eindruck widerzugeben, welchen das von den zu Tulda am Grabe des hl. Bonifacius versammelten Bischöfen an den hochwürdigen Clerus und die Gläubigen ihrer Diöcese gerichtete Sendschreiben in Rom gemacht hat. Dieses würdige und glänzende Actenstück hat in allen katholischen Seelen eine tiese Bewegung hervorgerusen. Die Grundlage der Kirchenlehre ist in demselben mit bewunderungswürdiger Sicherheit sestgestellt, seine Sprache ist ruhig und gemessen, wie es Bischösen geziemt, welche, sicher der Kraft, die von oben konnut, nicht drohen, aber bereit zu Allem sind, bis zum Märthrer-Tod."

Mit dem Jahre 1872 verstummen die letzten Klagen wegen allzu ultramontaner Richtungen; seitdem standen die Katholiten Deutschlands geeint wie nie, und Ketteler wieder als einer ihrer entschlossensten und vertrauenerweckendsten Führer an ihrer Spitze.

Auch in Rom war Kettelers Anschen um nichts gemindert. Als Cardinal Antonelli unter dem 19. November 1872 auf eine an ihn gerichtete geschäftliche Anfrage des Bischofs von Mainz erwiederte, fügte er die auszeichnenden Worte bei:

"Jeh seize Sie in Kenntniß, daß der H. Later Jhnen aus ganzem Herzen (peramanter) den Apostolischen Segen spendet, und gebe zugleich aufs Neue meiner ganz besonderen Berehrung für Sie Ausbruck, indem ich Jhnen und allen Glänbigen der Mainzer Diöcese die reichsten Gnaden und Segnungen Gottes wünsche."

## 5. Krieg und Reichstag.

In der Morgenfrühe des 2. August 1870 war König Wilhelm I. auf dem Wege zum Kriegsschanplatz in Mainz eingetrossen und im groß-herzoglichen Schlosse abgestiegen. Noch am gleichen Tage erließ er die Proctamation an die Armee, durch welche er den Oberbeschl übernahm. Am 4. August sandte der Bischof seinen Geheimseretär ins Schloß, um eine Andienz zu erbitten; dieselbe wurde sofort gewährt. Gen war das Telegramm über den Sieg dei Weißendurg eingetrossen, und im Schlosse herrschte die größte Frende. Ketteler wurde vom König sehr wohlzwollend aufgenommen.

In der Schrift, welche Ketteler am 31. Januar desselben Jahres gegen Projessor Rippold veröffentlicht hatte, war des Königs von Preußen ichon in besonders ehrender Weise gedacht gewesen. Ketteler hatte damals geschrieben 1):

<sup>1)</sup> Was hat herr Professor Nippold in Beidelberg bewiesen? S. 34 Anm. 4.

"Mit Rührung und Freude habe ich kürzlich jene Worte gelesen, welche ber König von Preußen in einer Ansprache bei Eröffnung einer Synode gehalten hat. Damals sprach er in schlichtester Weise die große Wahrheit aus, daß von dem (Glauben an die Gottheit Jesu abhänge, ob wir noch von einem "Worte Gottes" in der heiligen Schrift reden können, und daß wer die Gottheit Jesu leugnet, damit auch die Schrift zum Menschenvort macht. So ehrzlich und wahr hat lange kein Fürst mehr gesprochen. Möge Gott ihm diese Worte sohnen!"

Dieselben Gedanken und Empfindungen sprach der Bischof jest mündlich dem Könige aus und dankte ihm und beglückwünschte ihn zu jenen wahrhaft dristlichen Worten. Der König nahm es sehr gnädig auf. "Er sei fein Pietist," äußerte er, "aber, was er wolle und sage, sei ihm Ernst."

Trot der wohlthuenden Aufnahme von Seiten des Königs und trot all der glänzenden Siegesbotschaften, die vom Kriegsschauplatz eintrasen, lasteten aber auf Kettelers Seele trübe Uhnungen, die sich in seinen verstrauten Briefen unwillfürlich kundgaben.

"Der Krieg ist wohl schrecklich, wie die ganze Weltlage," schreibt er Z. December 1870. "So lange die Venker der Staaten nicht zu ganz andern Principien zurücksehren, kann uns aber selbst der Friede nicht helsen, denn er wird nur eine Wassenruhe sein. Bielleicht müssen aber diese Rücksehr noch viet größere Prüfungen vorhergehen. Toch wozu diese Schreckensausssichten? Gewiß ist zweierlei, woran man sich halten nuß: erstens daß Gott alles wunderbar zum Guten leitet, und zweitens, daß viele Erscheinungen uns bald hier bald dort diese im Ganzen und Großen uns noch verborgenen tiebevollen Pläne Gottes wie im Keime zu unserm Troste zeigen. Zedenfalls sehlt es uns in dieser Zeit nicht an Gelegenheit besser zu werden und uns zu heiligen."

"Rur die Gewißheit, daß Gott alles leitet, so wie es für uns Menschen gut ist, kann Beruhigung gewähren," so tröstet er sich 14 Tage später. "Abgeschen hiervon müßte man voll Angst und Furcht für die Jufunft sein. Shue den lieden Gott wüßte ich schon gar nicht, wie die Welt wieder Frieden sinden sollte, so sind alle natürlichen Grundlagen des Friedens gänzlich zerstört. Und doch sehnt man sich dei dem entsessichen Andlicke der Folgen des Frieges immer mehr nach Frieden."

Fürs Erste nahm aber boch der Krieg des Bijchofs Ansmerksamkeit in Anspruch. Mainz erhielt nicht nur seine Lazarethe, sondern war auch ein Hauptort für die Unterbringung französischer Kriegsgefangener. In einem Briefe vom 17. December erzählt der Bischof:

"In meinem Hause habe ich jetzt feit vier Wochen zwei fehr angenehme französische Priester"), deren Umgang mir sehr lieb ist. Da sie ganz der Seelsorge der Franzosen leben, so ist es mir ein Trost dadurch, daß sie bei

<sup>1)</sup> Es waren 2 Patres Affumptionisten (des Augustins de l'Assomption), P. Bincenz de Paul Bailh und P. Sernet.

nir wohnen, auch etwas für diese armen Menschen zu thun. Täglich gehen jest etwa hundert, zuweilen dis dreihundert zu den Sacramenten. Das ist eine große Wohlthat für sie, um so mehr, da recht viele, so lange sie Soldaten sind, nie mehr die Sacramente empsangen haben. Sie sind voll Dank, daß ihnen diese Gelegenheit jest geboten ist. Wenn doch durch Gottes Gnade diese fürchterlichen Prüsungen diesseits und jenseits des Rheins zur Beschrung sihren würden. Wir haben es alle gleich nothwendig. Die Seldstegsälligkeit und Seldstgerechtigkeit, die sich so viel in Deutschland zeigt, ist erbärmliche Lüge."

Diese Theilnahme des Bischofs für die geistliche Pflege der Kriegsgefangenen war wohl die Beranlassung zu zwei Briesen, welche unter dem 1. und 2. December 1870 Abbé Elie Meric aus Toulouse an ihn richtete. Dieser Abbé hatte, irregeführt durch eine furze Bemerkung in einem vertraulichen Schreiben Bischof Mermillods, im "Français" ein Ausschreiben veröffentlicht über die Nothlage der französisischen Gefangenen in Deutschland und die protestantische Propaganda, welche in Bezug auf dieselben entfaltet würde. Der Brief hatte in Frankreich wie in Deutschland Ausschen erregt. Ueber das Jerthümliche seiner Schilderungen ausgestärt, fürchtete er, den deutschen Episcopat beleidigt zu haben, und richtete an Bischof Ketteler seine Schreiben, unt in seiner Person dem gesammten Episcopate Abbitte zu thun und seinen Irrthum aufzutsären 1).

Mit noch herzlicherer Theilnahme folgten natürlich die Blicke des Oberhirten den Söhnen des eigenen Landes. Zu Beginn des Jahres 1871 erhielt er ausführlichen Bericht von Pfarrer Siefinger, der von ihm bevollmächtigt, als Feldgeistlicher mit der Hessischen Division ins Feindesland gezogen war.

Der Pfarrer äußerte sich überaus zufrieden mit dem religiösen Sinn seiner hessischen Sotdaten, rühmte ihre Empfänglichkeit für die Tröstungen der Religion und die fromme Gesimmung, mit welcher zahlreiche Verwundete und Kranke zum Tod sich vordereitet hätten. Diese erhebende Stelle aus dem Vericht des Pfarrers benutzte Ketteler unter dem 20. Juni 1871 zu einem Unsschreiben an die ganze Diöcese, theils um die Eltern zu trösten, deren Söhne im Felde standen oder im Dienste des Vaterlandes ihr Leben gelassen hatten, theils um alle Gläubigen auf den Werth der Religion wieder einsmal recht wirksam hinzuweisen:

"Ja die Religion heilt oder lindert die Winden, welche die Welt uns schligt. Sie richtet Ench auf mit Troft und Vertrauen, sie tröftet aber vor allem eure Söhne, eure Angehörigen, wenn sie in weiter Ferne, wo ihr ihnen nicht beistehen könnt, aufs Krankenbett, ja aufs Sterbelager hingeworsen

<sup>1)</sup> Auch Bischof Mermillod fandte in dieser Sache ein längeres Schreiben an den Feldpropst der preußischen Urmee, Bischof Namszanowski. Bgl. Allgem. 3tg. 1870 Rr. 336 B.

werden. Die Neligion pflegt sie durch die Hand der barmherzigen Schwestern, der barmherzigen Brilder, die ihnen dis auf die fernen Schlachtselber gesolgt sind. Die Neligion stärkt sie durch alle ihre Gnademnittel, sie gibt ihnen den Frieden des Gewissens, das Vertrauen auf Gott, die seligmachende Hoffenung, Such jedenfalls im Hinmel wieder zu sehn — schon der Gedaufe, daß Ihr täglich mit ihnen im Gedete vereinigt seid, ist trostreich sir sie. Gewiss in solcher Zeit nuß Jeder den mendlichen Werth der Neligion ledhaft empsinden. Dwie arm wären wir und sie in all den Gesahren und Leiden dieses Jahres, wenn wir unfern heiligen Glauben und seine Tröstungen nicht befäßen!"

Jum 2. Fastensonntag bes Jahres, den 5. März, hatte Ketteler bereits zur Predigt auf der Domfanzel sich vorbereitet, als die Nachricht eintraf, daß der Friede unterzeichnet sei. Er nahm nun dieses Ereigniß zum Gegenstande seiner Predigt  $^1$ ).

Aber freisich auch hier konnte er bei aller Freude trübe Uhunngen nicht unterdrücken. Bedeutungsvoll wählte er zum Vorspruch die Worte aus Pf. 126: "Wenn der Herr das Haus nicht baut, so arbeiten diesenigen vergebens, die es bauen. . . Wenn der Herr die Stadt nicht beschützt, so wacht bersenige vergebens, welcher die Wache hat."

Am 15. März hielt der Zug, welcher den aus dem Felde zurückfehrenden Kaiser von Karlsruhe nach Frankfurt bringen sollte, kurze Zeit am Bahnhof in Mainz. Alle Behörden waren erschienen, den Kaiser zu begrüßen. Kaum war derselbe ausgestiegen, so fragte er nach Bischof v. Ketteler. Dieser stand in einiger Entsernung. Sogleich schritt der Kaiser auf ihn zu und unterhielt sich wohl 10 Minuten lang auf das gnädigste mit ihm, um dann nach turzem wieder einzusteigen. Diese unerwartete Auszeichnung für den katholischen Bischof siel allgemein auf.

Um so mehr mußte dies auffallen, da während man dem Friedensschlusse mit dem äußern Feinde entgegenging, drohende Anzeichen eines innern Krieges, des Unterdrückungskampfes gegen die fatholische Kirche, immer deutlicher hervortraten. Auch im Großherzogthum Hessen wußten die liberalen Blätter, voran die in Darmstadt erscheinende "Main-Zeitung", nicht geung zu donnern wider die vaterlandslose Gesimmung der fatholischen Geistlichen. Berleunderisch wurde die Nachricht verbreitet, die Geistlichen hätten beim Beginn des Krieges in den Kirchen zum Gebet für den Sieg der französischen Wassen aufgesordert.

<sup>1)</sup> Der flüchtig ffiggirte Entwurf lautet:

Friede. I. Große Freude, aber nicht ungetrübt. II. Erstens getrübt durch die Wunden, welche noch bleiben. III. Durch die Lage des Papsies. IV. Durch die Gefahren der Zukunft. Was wird sie bringen? Wahren Frieden? Glück im Junern? Der allgemeine Rüstung und noch blutigere Kriege? Das hängt davon ab, ob wir uns Gottes Segen oder der Strafen Gottes würdig machen. Das hängt ab: V. Erstens von den Baumeissern des Reiches. VI. Bon unserer Bekehrung. VII. Ob Fürsten und Bölker dem Statthalter Christi gerecht werden.

Die Regierung sieß in allen drei Provinzen gegen mehrere Geistliche Untersuchung einleiten, allein überall ergab sich die gänzliche Unwahrheit der Angabe. Die Regierung selbst theilte dies unter dem 14. December 1870 dem bischöflichen Ordinariate mit, und das General-Vicariat erließ unter dem 29. December ein Ausschreiben, um gegen diese "schändlichen Verleumdungen" zu protestiren. Bon allen Kanzeln der Diöcese wurde das Schreiben verlesen").

Das Parteitreiben und die Prefansfälle wider die fatholische Kirche hatten schon einen ziemlich hohen Grad von Schärse erreicht, als mit dem Monat März 1871 die Wahlen für den constituirenden Reichstag des neusbegründeten Dentschen Reiches herannahten. Es lag auf der Hand, daß bei den Verathungen dieses Reichstags die vitalsten Interessen der Kathoslichen berührt, ja daß für eine weite Zufunft das Schicksal der fatholischen Kirche in Deutschland von denzelben abhängen würde. Unter dem 13. Februar 1871 erließ denn auch Ketteler an die Geistlichkeit seiner Diöcese ein Ausschreiben, um sie auf die hohe Wichtigkeit dieser Wahlen aufmertsam zu machen. Er wies hin auf das seindliche Treiben der Parteien.

"Unsere Gesahr ist aber um so größer," suhr er fort, "da aus diesem nen zu bildenden Deutschland fast zwölf Millionen Natholisen ausgeschieden sind, welche zu Desterreich gehören, so daß die Natholisen, welche im alten Deutschland mehr als die Hälte Einwohner ausmachten, jetzt nur wenig über ein Dritttheil gegen fast zwei Dritttheil Protestanten bilden. Es ist daher von der größten Wichtigkeit, daß wir Abgeordnete wählen, welche nicht nur jenen seindlichen Bestrebungen entgegentreten, sondern die überdies Gesese sordern, welche unser Gewissen sie Justunft deruhigen und uns die Garantie dieten, daß wir Katholisen auch in dem neuen Deutschland underret und ungerem heitigen satholischen Glauden leben und nicht in unsern heitigten Interessen des des des die Gesche missen werden. Diese Gesetze missen deshalb auch in die Grundversassung des neuen Neiches ausgenommen werden, da sonst und entser fatholischen Interessen, ja die Eristenz der katholischen Nirche in Deutschland, wenn sie auch heute noch nicht angestaltet wird, von den Launen und den Schwankungen derselben Majorität abhängen wirden."

Dieser Aufruf sprach nur offen aus, was jedem flarschauenden Katholiken jener Tage sich von selbst aufdrängen nußte; gleichwohl wurde er der Gegenstand heftiger Beschdung und Antlage<sup>2</sup>). Doch der Bischof begnügte sich damit noch nicht. Bei der ersten Fastenpredigt im Dom am 26. Februar nahm er die Pflichten des Wählers, und vor allem des Wählers für diesen Reichstag, zum Gegenstand einer sehr eindringlichen Betrachtung. Unterdessen zum sich um die Mitte Februar das Gerücht aufgetaucht, daß man im 14. Badischen Wahltreis (Walldürn-Tanberbischeim) alles Ernstes

<sup>1)</sup> Kirchliches Amtsblatt Nr. 18 S. 58.

<sup>2)</sup> Bgl. z. B. Allgem. 3tg. 1871 Nr. 70 S. 1178 f.

Sedftes Bud. Bon ben Borbereitungen gum Concil bis gum offenen Culturfampf.

baran deute, Bischof v. Retteler als Candidaten für den Reichstag aufstellen.

Der Bischof selbst erzählt darüber etwas später 1):

"Als jetzt aus fünf verschiedenen Wahlbezirfen mir ein Mandat angeboten wurde, so erklärte ich mich zur Annahme desselben bereit, und ich wählte den XIV. badischen Wahlbezirf insbesondere deshalb, weil ich sast achtzehn Jahre lang in Baden, wenn auch nicht im Bezirfe meines Wahle freises, viele geistliche Verrichtungen vorgenommen und dadurch so viele mir theuere Beziehungen in diesem Lande geknüpft habe."

Bu der Entscheidung gerade für diesen Wahltreis trat noch ein anderer Grund hinzu.

Während der abgelaufenen Wahlperiode seit 1868 war der 14. badische Wahlfreis durch den Candidaten der Katholifen Dr. Vissing vertreten. Allein die Nationalliberalen hatten jetzt den Occonomen Dr. Herth von ihrer Seite aufgestellt und der Ersolg für die Katholifen war zweiselhaft. Der "Allgem. Ztg." schrieb man darüber aus Vaden am 24. Februar:

"Im 14. Bezirfe haben die Ultramontanen nicht nicht gewagt, den Dr. Biffing aufzustellen, sondern dafür den Mainzer Bischof Ketteler sich auserforen, der auch in Form eines Hitranbrieses 3, welchen unsere Ultramontanen colportirten, seine Bewerbung eingeleitet hat. Die Pfarrer und Kapläne bieten allen Gifer für denselben auf, indessen ist zur Zeit die Wahl des Dekonomen Dr. Herth nicht aussichtstos, und allseitig wird für denselben gewirft. Das Zünglein der Wage schwanft also bezüglich der Wahten noch ziemlich hin und her . . ."

Es schwankte in der That so sehr, daß in Mainz Dr. Mousang, welcher mit guten Aussichten in die Wahl gegangen war, um 2000 Stimmen unterlag. In Tanberbischofsheim dagegen siegte Ketteler mit 12228 Stimmen gegen 8010 seines Gegners.

Am 8. März stand das Wahlergebniß sest, am 11. hatte Ketteler die Annahme des Mandats ausgesprochen, am 14. erließ er im "Pfälzer Boten" eine Danksaung an seine Wähler. Er sucht sie darin zu belehren über die Verdächtigungen, welche von seindlichen Blättern wider ihn und die Katholiken überhaupt verbreitet wurden, und über die eigentlichen Tendenzen des falschen Liberalismus.

Am 15. März erfolgte die Einberufung zum Reichstag, welcher am 21. zusammentreten sollte. Dem Bischof, der erst Jahrs zuvor wegen bes

<sup>1)</sup> Die Centrums-Fraction auf dem ersten Deutschen Reichstage (Mainz 1872) S. 148.

<sup>2) 1871</sup> Mr. 60. Außerorbentl. Beil. S. 1018.

<sup>3)</sup> Bermuthlich wurde fein Ausschreiben an die Geiftlichkeit der Diöcese Mainz, welches alles Rothwendige für die Beschrung über die Bahl enthielt, als Flugblatt unter dem Bolt verbreitet. Ein besonderes Ausschreiben für die Badischen Bahler ist dem Berfasser menigstens nicht bekannt geworden.

Concils so lange seiner Diöcese fern gewesen war, fiel der Abschied schwer. Wiederholt sprach er von demselben auf der Kanzel. Noch hielt er 19. März, am 4. Fastensonntag zum letzten Mal die Predigt, und dann folgte er dem Ruse der Pflicht.

Mit der furzen Unterbrechung der Ofterfeiertage weilte Ketteler in Berlin vom 21. März dis zum 25. April. Am Oftersonntag, den 9. April stand er im Dom zu Mainz wieder auf der Kanzel. Bor seiner Abreise von Berlin, am 23. April, den Sonntag nach Ostern, wollte er wieder einmal nach Ablauf von 21 Fahren in St. Hedwig zu seiner einstigen Gemeinde sprechen. Es war der einzige Lichtpunft dieses seines Berliner Aufenthaltes.

In Bezug auf die Fraction, der er sich anschloß, schreibt er nachmals, 16. März 1873: "Ich bin weder direct noch indirect, weder schriftlich noch mündlich bei der ursprünglichen Bisdung und dem ursprünglichen Programm der Centrumsfraction zu Nathe gezogen worden. Ich habe mich ihr lediglich später angeschlossen, da ich als Meichstagsmitglied nach Verlin fam."

Zum ersten Male sprach er im Parlament am 30. März zur Abresbebatte. Er rügte das Unwahre und Phrasenhaste des Entwurses und wies dagegen hin auf die "Berichte voll Wahrheit und Einsachheit", mit welchen der erhabene Kriegsherr selbst, entsprechend seiner ganzen Natur, über die Kriegsereignisse berichtet habe. Er wies hin auf bedenkliche Schiesheiten und selbst verletzende Geschichtsentstellungen der Adresse, und wendete sich vor allem gegen seinen Abschnitt, welcher im Boraus sede Verwendung der Reichsregierung zu Gunsten des beraubten Papstes verpönen sollte.

Am 3. April nahm er abermals das Wort, in der Verfassungsfrage. Das Centrum hatte den Antrag gestellt, den Artisel 15 der prenßischen Verfassung, welcher die freie Bewegung der staatlich anerkannten Religiousgesellschaften gewährleistete, in die Verfassung des neuen Deutschen Reiches auszunehmen. Prosessor Treitschse hatte 2 Tage zuvor den Antrag leidenschaftlich und unter bittern Angriffen wider die katholische Kirche betämpft. Ketteler eröffnete nun im Namen des Centrums die zweite "Verathung":

"Ich werbe nicht auf den Ton eingehen und in denselben einstimmen, den der Herr Abgeordnete Treitschse bei Beginn dieser Debatte angestimmt hat. Er hat Sie gebeten, seinen Gesetzen ihre Zustimmung zu geben, die den Bischöfen Berantassung sein könnten, "Rebellen an den Landesgesetzen" zu werden. Ich will Ihnen, meine Herren, ein Mittel angeben, wodurch Sie diese Gesahr ein für allemal vermeiden werden . .: geben Sie niemals In kimmung zu Gesetzen, welche Rebellen gegen Gottes Gesetz sind, dann werden auch wir gewiß niemals Rebellen gegen Landesgesetze sein . . .

Ich nehme bei dieser Debatte einen höhern Standpunkt ein, einen Standpunkt, von dem ich glaube, daß alle ihm zustimmen müffen, die Gerechtigkeit und Treiheit lieben, und die aufrichtig darauf verzichten, durch Staatsgesete

nur ihre Meinungen zur Durchführung zu bringen. Wenn ich nicht die Aleberzeugung hätte, daß es einen solchen Standpunkt der Gerechtigkeit gibt, der uns vereinigen kann, würde ich nicht das Wort vor Ihnen ergreifen; wenn ich nicht die Aleberzeugung hätte, daß auch die Fraction, der ich angehöre, diesen Standpunkt der höhern Gerechtigkeit gegen alle einninnnt, würde ich nicht zu dieser Fraction gehören. Ich werde kein Wort aussprechen, welches ich nicht gerade so in vollem Maße auch für die Protestanten und für alle Confessionen, welche zu Recht bestehen, gelten lasse.

Ich betrachte unsern Antrag als eine magna charta des Religionsfriedens in Deutschland, soweit er in unsern Händen liegt. Damit sind die Gegensätze nicht verwischt auf dogmatischem Gebiet, aber damit sind diese Gegensätze ausgewiesen aus den politischen Versammlungen. Dieser Religionsfriede ist nicht dadurch zu erzielen, wie manche glauben, daß wir die bürgerliche Gesellschaft von der Religion trennen, auch nicht dadurch, wie es andere glauben, daß man die bekännpft, welche an einem christlichen Bekenntnis tren seichten. Dieser wahre sostwert verlächenen religiösen Unsichten und den derechtigten Versamgen, daß wir den verschiedenen religiösen Ansichten und den derechtigten Bekenntnissen volle Parität gewähren, dem einen Bekenntniss wie dem andern.

Retteler hatte bei diesen Debatten die Genugthung, für die große Sache der Freiheit seiner Kirche an der Seite von Männern zu fämpfen wie Windthorst und Mallindrodt. Beide griffen in die selben Debatten ein und unterftützten ihn. Souft aber mar biefe Thätigfeit eine wenig troftreiche. Auf den Stragen wurde der Bijchof, der im geiftlichen Rleide auszugehen pflegte, von den Gaffenjungen beschimpft; im Parlament beim Sprechen durch Zurufen und Lärmen unterbrochen. Bei ber erften Rede hatte der Präsident ihn zuletzt gegen die beständigen Unterbrechungen in Schutz genommen. Bei seinem zweiten Auftreten hatte man ruhiger ihn augehört, nur eine einzige, aber recht unmotivirte und unartige Unterbrechung hatte er hinnehmen muffen. Um so mehr fielen dann nachher die Sprecher aller Gegenparteien nörgelnd über seine Rede her. Bielen schien es ein besonderes Bergnügen, gegen einen fatholischen Bischof einen Sieb in ihre Rede einflechten zu fonnen. Man fprach dabei gerne von dem "Herrn Bischof von Maing", so daß zulett der Präsident darauf aufmertsam machen ju muffen glaubte, daß folde Bezeichnung ber Reichstagsmitglieder nach "sonftigen Stellungen" dem Gebrauch des Parlamentes nicht entipreche.

Alber mit den Wortgesechten im Parlamente war es nicht gethau; die Debatten wurden in der Presse weitergesponnen. Mit einer Zeitungssechde hatte Ketteler seinen Berliner Ausenthalt schon begonnen. Gleich nach Beendigung der Wahlen war durch einen Artifel an der Spige der "Norddeutschen Allgemeinen Zeitung" die Gesimmung der katholischen Wähler als eine undeutsche und antinationale verdächtigt und das wahre Verhältniß der Parteien in Deutschland in böswilliger Absicht entstellt worden. Ketteler hatte in dem Ausschreiben an seine Wähler vom 18. März, das aus dem

"Bfalger Boten" in bie andern Blatter überging, biejes zuruchgewiesen. Die "Norddeutsche Allgemeine" autwortete darauf durch einen persönlichen Ungriff auf den Bijchof von Maing und seine "politische Bergangenheit". Diesem perföulichen Angriff trat Ketteler von Berlin aus am 26. März in einer längeren Erffärung in der "Germania" entgegen. "Die "Norddeutsche Allgemeine", meinte er, "handelt mir gegenüber wie Kinder, welche die Umwahrheit geredet haben, und dann, statt ihr Unrecht einfach anzuerfennen, durch neue Umwahrheiten sich immer tiefer in dieselbe verwickeln." Nach seiner Rede vom 3. April brach aber der Sturm von allen Seiten wider ihn los. Die "Kölnische Zeitung" brachte vom 11. bis 13. April drei ellenlange Leitartifel wider "einen der Hauptfihrer der elericalen Reichstagsfraction und zwar feinen geringern als den Bischof von Ketteler selbst." Die "Allgemeine Zeitung" vom 12. Abril enthielt ein öffentliches Schreiben des nationalliberalen Professors Bluntschli vom 8. April wider Ketteler, wel cher bei seiner Rede im Reichstag aus Bluntschlis Werten selbst gegen die jetzigen liberalen Bestrebungen argumentirt hatte. Die "Nationalzeitung" öffnete am 13. April ihre Spalten einem leidenschaftlichen, mit Schmähungen wider "die römische Lüge und den römischen Ungeist" erfüllten Angriff gegen Retteler.

Alber was der muthige Bischof wohl weniger erwartet hätte, auch von fatholischer Seite wurden ihm brieftich wenigstens Vorwürse gemacht und zwar wegen derselben Rede vom 3. April, in welcher er mit besonderer Theilnahme und Liebe die Rücksicht auf das fatholische Etsaß der Reichsregierung anempsohlen hatte.

Er hatte im Laufe seiner Rede davon gesprochen, daß das dentsche Heer im Gauzen von einem Geiste der Gottesfurcht durchdrungen gewesen sei im Gegensate zu dem französischen Heere, und hatte daran die Aufforderung gesnüpft, diesem Geist der Gottesfurcht und der Achtung vor der Retigion um auch deim Aufban der Verfassucht und der Achtung vor der Retigion um anch deim Aufban der Verfassucht und Kusdruck zu verleihen. Dies hatte die noch vorhandenen französischen Sympathien im Elsaß verletzt, und Ketteler, der sich täglich im Parlament und in den liberalen Blättern als undentsch und antinational verschriech sah, erhielt seizt einen langen Brief voll bitterer Vorwürse von einem wackern Priester aus dem Elsaß, aus dessen Gemeinde 90 brave Jungen in den Krieg gezogen waren, sein einziger ohne vorher die hl. Sacramente zu empfangen.

"Ich habe nicht unden gefonnt, ein Westild des tiefsten Schmerzes zu empfinden, als ich den ersten Theil der Rede gelesen, welche Ew. bischöft. Gnaden am 3. April im "Reichsrath" gehalten haben. Ihr Patriotismus Monfeignene, hat Sie ein schweres Unrecht begehen lassen an der unglücklichen

<sup>1)</sup> In frangösischer Sprache. Krüth im Elsaß, 20. April 1871.

französischen Armee, welcher Sie öffentlich jedes Gefühl des Glaubens und jede driftliche Lebensäußerung abgesprochen haben . . Ja Monseigneur, das ist ein schwerer Jerthum und zugleich eine Ungerechtigkeit . . Ich weiß nicht, Monseigneur, weßhalb Sie in Ihren Schriften ("Antorität, Freiheit und Kirche" und andern) überall gegen die französische Nation eine ganz offenbare Antispathie zum Ausdruck beingen . ."

Ob auf diesen merkwürdigen Brief der Bischof etwas geantwortet habe, ift nicht befannt; die Zeitungssehden, soweit es nicht bloße Schmäh-Artifel waren, griff er nicht ungern auf, denn sie gaben ihm Gelegenheit, manches eingehender zu besprechen, als er im Parlamente hatte thun können.

Bluntschli antwortete er 15. Juni durch eine ausführliche Auseinandersetzung in der "Germania", die ihm zugleich einen Anlaß bot, die Reichstagsreden Treitschfes und Dr. Miquels etwas unter das Seeirmesser zu nehmen.

Gegen die "Kölnische Zeitung" wandte er sich aber unter dem 25. April mit einer längern Aussührung, welche in drei Abtheilungen unter der Ausschrift "Die ehrlichen Liberalen" an der Spitze der "Kölnischen Bolkszeitung" erschien.

Es war eine recht wichtige Auseinandersetzung über die firchtichen Grundfätze hinsichtlich der Eultusfreiheit in den modernen Staaten, durch welche zugleich die landläusigen Angriffe auf den "Sylladus" zum Theil entfräftet wurden. Es diente dies freilich der "Kölnischen Zeitung" nur als Beranlassung zu neuen Angriffen am 5. und 6. Mai:

"Wir hatten die Hoffnung ausgesprochen, durch Verständigung den Bischof von Mainz vielleicht zum Mitkämpfer zu gewinnen gegen die Ultramontanen, deren Tendenz darin bestehe, daß sie ihren specifisch römischen Katholicismus den widerstrebenden Völkern aufzwingen wollen . . . In seiner Antwort aber stellt der Herr Bischof sich selbst dem undentschen Ultramontanismus viel näher als wir erwartet hatten, ja so nahe, daß wir seinen Standpunst von dem des eigentlichen vollbürtigen Ultramontanismus, wie er die Herren in Maria-Laach beseelt, kaum noch zu unterscheiden wissen."

Im übrigen versagte jetzt doch der Artifelschreiber dem bischöflichen Gegner nicht ein Zeugniß seiner Achtung:

"Der Ton bieser Artikel, welche dem Gedankengang der unfrigen Schritt für Schritt solgten, ist durchweg ein solcher, daß er auch uns nur wahre Befriedigung gewähren kann zur weitern Aufklärung und Feststellung deffen, worüber wir mit unserem in der Kirche hochgestellten Gegner einig sind, und worin nicht. . . .

Eine Berständigung zwischen dem deutschen "Liberalismus" und Herrn v. Ketteler dürfte hiernach unmöglich sein. Doch mag es uns als ein hinreichender Gewinn aus der hier gepflogenen Erörterung gelten, wenn die Lage
des bestehenden Gegensatzes durch sie nur einen kleinen Zuwachs an Bestimmtheit und Klarheit erhalten hat."

Diese Replit ber "Ablnischen Zeitung" las Ketteler schon nicht mehr in Berlin.

Am 25. April ward ihm die Mittheilung des Reichstagspräsidenten, daß ihm ein vierwöchentlicher Urland bewittigt sei; am 26. April war er bereits auf Schloß Henbach, um die Traunug des Infanten Assonie von Spanien mit Dona Maria Neves von Braganza zu vollziehen; am 28. predigte er auf der Firmreise in Gensingen, und so ging es num Tag für Tag voran, dis die wichtige Versammlung und Berathung der Bischöse in Gichstätt am 9. Mai ihn zur Unterbrechung zwang; am 14. Mai predigte und firmte er bereits wieder in Bodenheim. Er hatte gehosst, daß mittlerweite die Session des Reichstages zu Ende gehen werde, und hatte daher für den ganzen Sommer seine Anordnungen für die Firmreisen getrossen. Allein der Reichstag zog sich noch immer in die Länge und am 15. Mai schrieb Monsang, der gleichsalls als Abgeordneter in Berlin weilte, an den Secretär des Bischoss:

"Man trägt sich hier der Hoffnung, daß der Herr Vischof noch einmal vor Pinigsten zu den Abstimmungen über das Essas und das Pensionirungsgesets hierher kommen werde . . . Ich wurde in der Fraction gestragt, ob denn der Herr Vischof, und wann etwa, zurücksommen werde. Obgleich in optima komrandt, wird er dennoch, und zwar am meisten von den Gegnern zurücksegehrt, welche in ihren Blättern häusig auf ihn und seine Abreife zu sprechen kommen. Es war eine zu interessante Erscheinung — so ein Bischof im Reichstag."

Allein die Diöcesan Arbeiten wollten dieses schwer gestatten. Ketteler suhr mit seinen Firmungsreisen sort, und sein Gesuch um Verlängerung des Urlands für weitere 4 Wochen wurde 31. Mai bewilligt. Am 1. Juni vollzog er seierlich die Grundsteinlegung zur neuen Pfarrsirche in Klein-Hausen dei Lorsch; vom 16.—19. Juni war er zur Feier des Papst-jubitämms in Mainz, um alsbald die Firmreisen wieder aufzunehmen, die erst durch die Generalversammlung der katholischen Bereine Deutschlands in Mainz vom 10.—14. September unterbrochen wurden. Sogleich ging es dann wieder auf die Amtsreisen, die erst mit dem 9. October ihren Abschluß sanden. An dem gleichen Tage erging die Einberusung zur neuen Session des Reichstags auf den 16. October.

Jedoch auch in der Zeit seiner Abwesenheit vom Parlament war es Ketteler möglich gewesen, für den Reichstag zu wirken und der Centrumsfraction dasethst einen wichtigen Dienst zu leisten. Gegen Ende April begann bald hier bald dort das Gerücht aufzutauchen, daß der hl. Bater die Haltung der Centrumsfraction im Reichstage misbillige. Das Gerücht gewann seiste Gestalt durch einen offenen Brief, in welchem Graf Fred Frankenberg 17. Mai 1871 auf das Mistranensvotum autwortete, welches seine Wähler wegen seiner unfatholischen Haltung an ihn gerichtet

hatten: "Cardinal Antonelli hat Gelegenheit ergriffen, um seine Mißbilligung des Borgehens der Centrumspartei im deutschen Reichstage auszudrücken. Dem Ausspruche des berühmten Ministers Sr. Heiligkeit habe ich natürlich nichts hinzuzufügen."

Das Centrum seite dieser Behanptung in drei wiederholten öffentlichen Erklärungen ein entschiedenes Dementi entgegen, aber unter dem 19. Juni richtete Bismarck an jenen Grasen ein Schreiben, welches im Staatsanzeiger veröffentlicht wurde und in welchem der Reichskanzler die frühere Behanptung Frankenbergs bestätigte, unter Bernfung auf eine mündliche Besprechung des dentschen Gesandten Grasen Laufstirchen mit Cardinal Antonelli. Schon bevor der Brief Bismarcks öffentlich befannt wurde, hatte auch die "Krenzzeitung" sich der Sache bemächtigt. In einem inspirirten Leitartikel schrieb sie triumphirend am 22. Juni:

"Wie wir hören, hat die Reichsregierung bereits Veranlassung genommen, die Haltung der kathol. Fraction in Rom officiell zur Sprache zu bringen, und diese Reclamation hat den Ersolg gehabt, daß der Cardinal-Staatssecretär Antonelli das gesammte Auftreten der kathol. Fraction in den unzweidentigsten Rusdrücken desavouirt und mißbilligt hat."

Während die tirchenfeindlichen Plätter in diesem Tone trinmphirten und höhnten, hatte Ketteler am 28. Mai, da er eben zur Firmung in Mainz sich aushielt, eine ganz furze präcise Anfrage an Antonelli gerichtet. Der Cardinal erwiederte unter dem 5. Juni, daß ihm jeder Gedanke eines Tadels der Bestrebungen des Centrums serne gelegen, daß er auf unbestimmte Gerüchte hin in der Voranssetzung besangen gewesen sei, als beabsichtige das Centrum, über eine Maßnahme zum Schutze der weltlichen Herrichaft des Papstes schon jetzt eine bestimmte Meinungsäußerung des Reichstags herbeizusühren. In einer Unterhaltung mit dem deutschen Gesandten habe er ganz beiläusig diese Absicht als verfrüht bezeichnet. Weit entsernt von Rüge, sprach er vielmehr den Männern des Centrums wegen treuer Ersüllung ihrer Gewissenspflicht seine Anerkennung aus.

Ketteler hatte bei seiner Anfrage gleich auch um die Erlaubniß gebeten, die Antwort zu veröffentlichen. Nachdem schon vorher durch katholische Blätzter wie das "Mainzer Journal", die "Germania", die "Angsburger Postzeitung", die "Breslauer Hausblätter" u. s. w. der wahre Sachverhalt auf getlärt worden war, entsprach Ketteler der mehrsachen Bitte und veröffentlichte unter dem 30. Juni in der "Germania" das Schreiben des Staatssecretärs in seinem Wortlaut, stellte demselben die Angaben Bismarcks an die Seite und gab das richtige Bild des ganzen Verlaufes zugleich mit den Folgerungen und Nutzanwendungen.

Zwar suchte Graf Frankenberg durch ein in gereiztem Ton gehaltenes offenes Schreiben an Ketteler vom 6. Juli, das die "Kreuzzeitung" unter dem 11. Juli zum Abdruck brachte, sich zu rächen.

Ketteler aber wollte, nachdem er den deutschen Katholifen zur Kenntniß der Wahrheit geholfen, dafür sorgen, daß man auch in Rom die ganze Wahrheit fenne. Er schrieb an Antonelli unter dem 1. Juli 1871:

"Ew. Eminenz danke ich sehr für das Schreiben vom H. Juni. Da man noch immer von Verlin aus behauptet, daß Sie das Bersahren der Katholiken im Meichstage misbilligt hätten, so werde ich dieses Schreiben jest veröffentslichen. Die Erlaubniß dazu setze ich voraus, da ich um dieselbe in meinem Schreiben vom 28. Mai gebeten habe.

Bur Sache felbst erlaube ich mir noch zwei Bemerkungen.

Ew. Eminenz scheinen nach dem gedachten Schreiben zu glauben, daß die Ratholiken im Reichstage den Antrag gestellt hätten, der Reichstag möge sich für eine Jutervention zu Gunsten der weltlichen Gerrschaft des Papites aussprechen. Des ist aber in keiner Weise geschehen, weder durch einen Antrag noch durch irgend eine Rede in diesem Sinne. Wir haben überhaupt keinen Antrag zum Schuse der Rechte des Papites direct eingebracht; wir haben vielmehr nur jene Stelle in der proponirten Adresse den Kaiser des könnpft, worin das Princip der Nichtintervention für die Zukunft unter jedem Vorwande und unter jeder Bedingung ausgesprochen wurde. Gegen diesen Passus, der ganz absichtlich gegen Rom gerichtet war, sind wir aufgetreten und haben die Verwerfung desselben beautragt. Darüber ist Kürst Viennarch unzufrieden und sucht nun den Schein zu verbreiten, als ob diese Versahren von Seiten der Katholiken durch Ew. Eminenz mißbilligt worden sei.

Die zweite Bemerkung ift folgende: Es ift in diefen Tagen in den Zeitungen ein Brief des Gurften Bismaret vom 19. Juni an ben Grafen Frankenberg veröffentlicht worden. Diefer Graf Frankenberg hatte gleichfalls in einer Erklärung an feine Wähler behauptet, Em. Eminenz batten Die Saltung der fatholischen Centrumsfraction migbilligt, und Fürft Bismare fucht ihn nun in dem obigen Schreiben gegen den Borwurf zu schützen, daß er die Umwahrheit gesprochen habe. In diesem Schreiben vom 19. Juni fagt nun Filiest Bismarct, er habe durch den Grafen Taufffirchen sich bei Em. Eminenz darüber beschwert, daß die Ratholiken in der Fraction des Centrums eine Richtung im Reichstage befolgten, welche mit den Bestrebungen Jener gang zusammenfalle, welche die Herstellung des beutschen Reiches principiess befämpfen. Darauf hatten Ew. Emineng diese Richtung der Ratholifen im Reichstage fehr getadelt. Auch auf anderem Wege habe er erfahren, daß der Papit gleichfalls die Haltung diefer Ratholifen migbillige. Ich weiß nun nicht, ob Fürft Bismard in der That ähnliche Anklagen gegen uns durch (Braf Taufffirchen Ew. Eminenz hat vortragen laffen, da man sich auf das, was der Gurft erflart, nicht fehr verlaffen fann. Wenn er es aber gethan hat, fo fann ich Ew. Emineng nur mit voller Wahrheit verfichern, daß diefe Behanptung des Fürsten Bismard in jeder hinficht unwahr ift. Alle Ratholifen. die zur Centrumsfraction gehören, haben sich in der lonalsten Weise be nommen. Biele von ihnen haben die Mittel, wodurch die Einheit des deutschen Reiches zu Stande gefommen ift, früher migbilligt. Alle, ohne Ausnahme haben aber die Thatsachen, welche eingetreten sind, vollkommen anerkannt und nach besten Mräften mitgewirft, das Dentsche Reich, wie es jest ift, zu fräftigen und zu stärten. Jene Behauptung des Würsten Bismard ift alfo lediglich eine Lüge, wodurch man Ew. Eminenz irre führen wollte.

Man will durch diese Manöver offenbar die katholische Partei im Neichsetage und damit die Hauptstärfe der Ratholisen in Deutschland, wenn es nöglich wäre, vernichten. Ich bitte daher Ew. Eminenz gegen alle diese Anschuldigungen der Prensisschen Diplomatie sehr argwöhnisch zu sein."

Die erste Session der 1. Legislaturperiode des Reichstags war am 15. Juni geschlossen worden. Montag, den 16. October 1871 trat der Reichstag zur zweiten Session abermals zusammen. Ketteler war zur Stelle; dis zum 1. December sollte diesmal sein Mandat in Berlin ihn session. Er hatte dabei den Trost, mit seinem ausgezeichneten Bruder Wilderich zusammenzuleben, der gleichfalls als Abgeordneter dem Reichstag angehörte. In Familienbriesen vom 10. und 13. November schildert er die Eindrücke seines Ausenthaltes 1):

"Bir haben feither in der Babylouischen Berwirrung gelebt. Gine große Unnehmlichfeit ift jedoch für uns beide, daß wir in einem Saufe wohnen und zusammen effen. Unfere Efftunde ift 4 oder 5 Uhr, je nachdem Die Sittung endet. Auch meine Wohnung ift nicht übel, befonders defihalb, weil fie ziemlich ruhig ist und weil man nicht fo sehr wie in andern Straßen Tag und Nacht das Geraffel der Wagen in den Ohren hat. Damit bin ich aber auch mit allen Annehmlichkeiten fo ziemlich zu Ende, alles Andere ist möglichft widerwärtig. . . . Berlin ift ein schrecklich ungemuthticher Aufenthalt. Reine Glocken, feine Uhr, fein Jon, der an Gott erinnert; alles rein weltliches Treiben, fo falt und troftlos wie die Welt felbst. Dabei Gunden und Laster mehr wie Pflastersteine. Angenblicklich behandelt eines der vielgelesensten Blätter das Thema, daß Bielweiberei vollkommen berechtigt fei, und daß biernach die Gesetze umgeändert werden müffen. Und von einer folchen Stadt aus foll Deutschland reformirt werden! Echon ift Berlin febr geworden, feit ich es früher fah. Herrliche Stadttheile find entstanden, aber alles ift eifig falt und irdifch über alles Maß und allen Ausdruck. Ich habe einen Beißhunger nach einem Glödchen, das an Gott erinnert. Dazu dann biefe feindliche Richtung gegen alles, was uns heilig und theuer ift, welche man nicht nur in allen Regierungsfreisen, sondern auch sonst überall, namentlich in der Presse wahrnimmt. Im Neichstag selbst scheint man für diese Suison keine Scandale veranlaffen zu wollen. Zwar hört man jeden Augenblick Gerüchte vom Gegentheil, von Antragen gegen die Jefuiten u. f. w.; fie haben fich aber nicht bestätiget und ich glaube, daß man uns in Ruhe laffen wird, um dann später alle Plane gegen uns beffer und ficherer durch die Gesetze zu erreichen, welche man vorbereitet. Der liebe Bott wird alles leiten und uns zur rechten Zeit feine Silfe wie immer gewähren. Augenblicklich fcheint er

<sup>1)</sup> Die Besuche in Berlin hatte Ketteler auf das Nothwendigste beschränkt. Die darüber vom ersten Aufenthalt noch vorhandene Liste entbehrt nicht des Interesses. Nebst dem Hosmarschallamt, den Prinzen des königlichen Hauses und den fämmtlichen Ministern notirt Ketteler eigenhändig: Radziwill, v. Shdow, Staatssecretär Thite, [Web. Rath] Abelen, den Baherischen Gesandten, den Hessischen Gesandten Sofmann, ich bald Dalwigts Nachfolger als Minister], den Präsidenten [des Reichstags] Simson, v. Bertrab, Fürstl. Schwarzburg-Rudolstadtschen Minister; Reichtin Meldegg, Landsberg-Belen, Heereman, Jolly Minister, Mittnacht [tgl. Württemberg'schen Minister].

uns alle andere Hoffnungen, außer denen, welche auf ihn gegründet sind, vollständig entziehen zu wollen. Was die Menschen angeht, so kann man bier nicht einen Buuft mehr sinden, von dem aus man Hoffnung zu einer Rücktehr schöpfen könnte. Alles steuert mit allen Segeln dem "gottlosen" Staate entgegen."

Auf das Fest Allerheitigen hielt der Bischof in St. Hedwig die Predigt; am Fest des hl. Carl Borromeo in der Capelle des Hedwigs-Krantenhauses für die Borromäerinnen, auf St. Elizabeth in der Capelle der Grauen Schwestern. Aber auch im Parlament betrat er wieder die Rednerbühne.

Um 2. November trat er an der Seite Windthorsts einem Antrag entgegen, welcher Mecklenburg-Schwerin von Reichs wegen eine "Bolksverstretung" aufnöthigen wollte. Seine Ausführungen waren von Interesse nicht nur weil er für die Selbstständigkeit der Bundesstaaten eintrat, sondern mehr noch weit er Gelegenheit nahm, sich über die verschiedenen Wahlschstene zu äußern. Er kam da auf einen Lieblingsgegenstand, in welchem er sich mit Lassalfe und mit Vismarck begegnete; er wollte: directe, allgesmeine und geheime Wahlen der Bevölkerung 1):

"Ein hoher Staatsmann hat früher einmal auf die innere Unwahrheit der indirecten, durch Census beschränften Wahlspsteme hingewiesen, er hat sie, glaube ich, nicht geradezu Lügenspsteme genannt, aber es kam ziemtlich darauf hinaus. Ich glaube, daß an dieser Neußerung viel Wahres ist. Diese indirecten Wahlspsteme sich einen eine Vertretung des Volksvertretung, . . . und dennoch sinde diese Vertretung dei Untorität der Volksvertretung, . . . und dennoch sindet diese Vertretung dei innen Repräsentatiospsteme, welches auf indirecten, durch Census bestimmten Wahlen beruht, nicht statt. Darum hat man im Reich auch diese System verlassen; wir haben im Reiche direct und allgemeine Wahten. Ob dadurch das Nepräsentatiospstem im Sinne der wahren Vertrung wahrer geworden, will ich dahingestellt sein lassen. Bei den Modificationen, unter denen es uns gegeben ist, ist es vielleicht noch weniger wahr.

Aleberhaupt glande ich, daß die wahre Repräsentation des Volkes zwar nicht in den Ständen lag, wie sie sich allmählich entwickelt haben, aber in der Idee der ständischen Vertretung liegt. Obwohl ich deswegen nicht glande, daß überhaupt durch Repräsentativspsteme und durch Wahlen die eigentliche Vertretung des Landes, wie es in seinem ganzen Volke lebt, zum Ausdruck kommen kann, so nehme ich doch an, daß allgemeine directe Vahlen mehr Wahrheit haben als indirecte und durch einen Census beschränkte Vahlen."

Bedeutungsvoller war der Anlag, welcher den Bijchof am 23. November abermals in die Schranken rief.

Es handelte sich um den "Kanzelparagraphen", den der bayrische Staatsminister v. Lut beantragt hatte, das erste "Eulturkampsgesetz." Der Bischof iprach mit der ganzen Kraft seiner Persönlichkeit und gab der Bers

<sup>1)</sup> Bgl. II, 193; Die Arbeiterfrage und das Christenthum G. 87-96.

ianuntung der Abgeordneten manche ernste Wahrheit zu hören, aber er sprach vergebens, das Gesetz wurde angenommen.

Roch über manche andere Puntte hatte Ketteler sich zur Rede gerüstet: auch einen eigenen Antrag hatte er entworsen zur Ergänzung des Reichs-Bahlgeietzes durch Bestimmungen über die Grenzen der berechtigten Wahl agitation. Allein er kam nicht mehr dazu, nochmals vor dem Hause aufzutreten. Tafür sehlte es sonst nicht an Fehden. Ein abgefallener Katholik, Bürgermeister Fischer aus Augsdurg<sup>1</sup>, hatte am 23. November vor dem versammelten Hause über die Entscheidung des Baticanischen Concils die gröhsten Ungereinstheiten vorgebracht. Metteler glaubte es im Parlament unterlassen zu sollen, eingehender darauf zu erwidern, da dies zu einem theologischen Lehrvortrag hätte sühren müssen. Er begnügte sich mit einer surzichveitung, ließ aber dann sogleich unter dem Tatum des 25. November eine ausstührliche Ertlärung drucken und ohne lange beim Präsidenten anzufragen, durch das Burean des Hauses an alle Abgeordineten vertheilen.

"In Reichstage selbst," io ichreibt er, "fonnte ich auf eine theologische Discussion nicht eingehen. Da ich aber als Bischof der Bersammlung in Mom beigewohnt habe, und jest als Abgeordneter dem Reichstage anwohne, in welchem dieses faliche Zeuguiß gegen die Kirche abgelegt worden ist, so glande ich zu dieser Berichtigung verpflichtet und berechtigt zu sein."

Hätte der Biichof vorher beim Präsidenten angefragt, so würde dieser die Vertheitung durch das Burcau wohl taum gestattet haben, wie er es in der Sigung vom 28. November ausdrücklich bemertte. Der Präsident hatte gerade so wie die übrigen Mitglieder des Hanses, das Blatt "zu ieiner Ueberraschung" empfangen, und betheuerte entschuldigend, daß er "an der Vertheitung der "Ertlärung" des Abgeordneten Freiherrn v. Ketteler in Baden volltommen unbetheitigt" sei, da es "dem Herrn Abgeordneten nicht eingesallen sei, zu einer solchen Vertheilung die Genehmigung nachzusuchen".

Der durch die bischöfliche "Erklärung" zunächst betroffene Abgeordnete Fischer verluchte am 28. November im Neichstag, im Nahmen einer per iönlichen Bemerkung auf die Sache zurückzutommen. Er wollte die "gemachten Borwürfe" mit dem Bemerken zurückweisen, "daß der Herr Bischof von Main; oder das Mitglied für Tauberbischofsheim formell und materiell nicht berechtigt iei, darüber zu urtheilen, in wieweit er dem tatholischen Glauben treu geblieben" sei. Allein der energische Widerspruch des Hauses wie des Präsidenten gegen das ordnungswidrige Hereinziehen dieser Sache, machte den unhöftichen Aeußerungen bald ein Ende.

<sup>1)</sup> Ueber das ivätere Berhalten diefes Mannes fiebt dem Berfaffer ein Urtheil nicht zu; fein damaliges öffentliches Auftreten war das eines offenbaren Abtronnigen

Als derselbe firchenseindliche Abgeordnete in der Situng vom 23. November fast unmittelbar vor Ketteler sprach, hatte er auch aus dem "Bollsboten", einem etwas derb geschriebenen, damals in Bahern volks thümlichen Blatte, eine Anzahl von Kraftstellen vorgelesen, welche die Abneigung und das Mistranen gegen Prensen, wie sie damals in Süddentich land viel verbreitet waren, fraß zum Ausdruck brachten.

Zugleich hatte er dieses Blatt als "das Hauptorgan der esericalen Partei in Bayern" bezeichnet, das ein bayerischer Bischof bei Gelegenheit einer Firmungsreise 1868 das "Evangelinn der bayerischen Bischöse" genannt habe.

Hieraus sollte dann die reichsseinbliche Gestimung der Centrumspartei bewiesen iein. Ketteler protestirte gegen dieses Beweisversahren "mit einer Anzahl von Artiteln aus irgend einem ordinairen Blatt aus Bayern" und jügte bei: "Ich habe dieses Blatt eine Zeit lang gelesen, dann aber bald abgeschafft, weil ich mit der ganzen Richtung dieses Blattes nicht einver standen war. Ich sand in diesem Blatte viele Artitel, die ich durch und durch misbillige."

Dies zog nun aber dem Bischos von Seiten des "Volksboten" die gröbsten Angrisse zu. Das geringste war noch, daß der Redacteur & Zander 1. Tecember 1871 "zur Absertigung" erflärte: "daß er sich um prenßische Desaveus gar nichts tümmere, dieweil sie eben prenßisch sind, d. h. seine Gettung haben, und daß er sich von allen prenßischen Herren "von" und sonstigen Juntern nie von seinen Ansichten über Prenßen abbringen lasse."

Im Verlaufe jener selben Rebe vom 23. November hatte Ketteler mit Nachdruck ausgerusen: "Ich protestire gegen biese Verdächtigung der Geist sichen. Man bringe Thatsachen vor, aber keine Verleundungen und keine Zeitungsartikel von irgend einem obsenren Seribenten." Diese Worte, so berechtigt an ihrer Stelle, sollten noch ein kleines Nachspiel zur Folge haben.

Retteler hatte am Schusse seiner langen und angestrengten Rede den Saal verlassen, als Dr. medicin. Löwe, der unmittelbar nach ihm zum Worte kam, die Staatsgesährlichkeit des Unschlöderleitsdogmas zum Gegenstand seiner Aussührungen wählte. Er suchte zu beweisen, daß durch Ertärung diese Dogmas das Verhältniß der katholischen Kirche zum Staat ein ganz anderes geworden sei. Als Beweis brachte er einige aus dem Zusammenhang gerissene Sätze aus einer Eingabe von Minoritätsbischösen auf dem Coneil, welche durch die Altkatholiken an die Dessentlichkeit gebracht und ausgebeutet worden war. Es handelte sich um die Petition des Cardinal Ranicher und einer Auzahl anderer Prälaten. Sie hatten nur auf bestehende Vorurtheile ausmertiam gemacht und verlangt, daß der Dessention der Unsehlbarkeit gerade in dieser Beziehung eine gründliche Untersuchung und

Klarstellung vorangehen müsse. Stolz auf diese seine altsatholischen Citate, rief nun Dr. Löwe nach längeren Umschweisen und einem Hieb auf den "Herrn Borredner" mit Pathos in den Saal:

"Meine Herren, nun aber die Namen diefer Zengen! Die Herren, die ich hier citirt habe, find keine "unbedeutende Scribenten", es sind die deutschen Bischöfe, und der Bischof von Mainz unter ihnen! Sie sind unterzeichnet unter dem Actenstille, aus dem ich Ihnen die zwei Stellen vorgelesen, das datirt ist Rom 10. April 1870."

Die Tirade machte Eindruck; die Liberalen riefen "Hört!" Aber es war niemand da, der darauf hätte antworten können. Bald darauf schloß die Berathung und mit ihr die Sitzung.

Retteler wartete nun auf eine Gelegenheit, die unwahre Behauptung von sich abzuweisen; allein das war schwer, denn perföuliche Bemerfungen pflegten nur in Bezug auf eben zu Ende geführte Berathungen geftattet gu merben, nicht aber in Bezug auf frühere. Da traf es fich, daß gegen Schluß der dritten Berathung am 28. November Fürst Dobenlobe-Schillingsfürst, der zugleich 1. Biceprafident des Reichstags mar, in einer perionlichen Bemerfung fich gegen Aengerungen wendete, Die vor "einigen Tagen" in Bezug auf ihn gemacht worden waren. Der Präsident hatte bazu geschwiegen. Da erhob sich bald barauf auch Retteler. Als er die Acufferung des Abgeordneten ermähnte, die in der "ersten Berathung" gefallen war, mahnte der Präsident sofort, daß man jegt in ber dritten Berathung ftehe, und daß ein Burudtommen auf Früheres nicht gestattet sei. Retteler erwiederte: "Ich habe es eben gethan, weil ich vernahm, daß es dem herrn Fürften von hohenlohe gestattet war, auf eine frühere Berhandlung gurudgugreifen, und ich glaubte, basselbe Recht zu haben."

Nun half sich der Bräsident Dr. Simson geschieft und artig aus der Berlegenheit, indem er sich an das Haus wendete: "Ich bitte das Haus, mich zu autorisiren, nachdem ich einmal den Fehler dem Abgeordneten Fürsten Hohenlohe gegenüber gemacht habe, denselben nun auch dem Abgeordneten Freiherrn von Ketteler gegenüber begehen zu dürsen." Und das Haus mit Beisall autwortete: "Ich bitte ihn, das Wort zu nehmen."

Ketteler verlas jetzt nach dem stenographischen Berichte die Aenferungen Dr. Löwes und suhr fort:

"Er hat dann gesagt, diese Stelle wäre entnommen einem Schriftftild, das in Rom übergeben sei, und ich befände mich unter den Unterzeichnern dieses Schriftstilds mit den übrigen dentschen Bischisten. Ich erkläre dagegen erstens, daß ich dieses Schriftstild nicht unterschrieben habe und daß der größte Theil der deutschen Bischöfe gleichfalls dieses Schriftstild nicht unterschrieben hat, und ich erkläre zweitens, daß die Worte in dem Sinne, wie

der H. Abgeordnete Dr. Löme sie eitirt salso der Ginn, welchen er benfelben beigelegt hat] . . . ebenfalls unrichtig ift."

Dr. Löwe blieb nur übrig, zu betheuern, daß er sein Citat im guten Glauben aus dem "befannten Werke" des Altkatholiten Ritter v. Schulte entnommen habe; die weitere Klärung der Sache besorgte Ketteler in der "Germania").

Was dem diesmaligen Ansenthalte Kettelers in Berlin besondere Wichtigkeit verlieh, waren die längeren Andienzen, welche ihm an maßgebenden Stellen bewilligt wurden. Als er zum ersten Male am 21. October um eine Andienz beim Kaiser nachsuchte, theilte ihm der Hosmarschall Graf Pückler 4. November höstlich mit, daß der Kaiser "es sehr bedauere, durch mehrsache Fagdreisen noch behindert zu sein", aber doch "hosse, daß sich später jedenfalls dazu Gelegenheit bieten werde," da ja Ketteler als Mitzlied des Reichstags doch noch längere Zeit in Verlin anwesend sein werde. Am 19. November wurde er dann durch den Flügel Abjutanten v. Winterseld auf Nachmittags 2 Uhr vor den Kaiser beschieden.

Der Bischof fand die Gesimming des Kaisers seit der letzten Unterhaltung am Bahnhof in Mainz merklich geändert. Derselbe war gegen das Unsehlbarkeitsbogma aufgestachelt worden. Die ungnädige Antwort, welche der Raiser auf die Jumediatvorstellung der Bischöfe wegen der alkfatholischen Wirren unter dem 18. Detober an den Erzbischof von Eöln gerichtet hatte, zeigte dies genugsam, und eben als Ketteler zur Andienz sich auschiefte, verkündigten die Blätter, die in jenem kaiserlichen Erlaß in Anssicht gestellte weitere Antwort der Regierung auf die Eingabe der Bischöfe sei im Ministerium sestgestellt und werde mit nächstem nach Eöln verssendet werden.

Die Unterredung des Bischofs mit dem Kaiser währte lange, verlief aber ohne Resultat.

Eine einzige Nachricht aus ziemlich trüber Quelle und nur in dunkeln Andeutungen liegt über dieselbe vor. Antnüpfend an eine troftreich verlaufene Audienz, welche dem Bischof, auch selbst nach dem Erlaß der Eulturfampfgesetz, dei seinem Landesherrn, dem Großherzog Ludwig III., vergönnt war, weiß Dr. Nippold zu erzählen?):

<sup>1)</sup> Als ungeachtet dieses Dementis die "Provinzial-Correspondenz" im October 1872 abermals die Petition vom 10. April 1870 gegen Ketteler und die deutschen Bischöfe ausspielte, erklärte Ketteler in der "Germania" (Nr. 242) 22. October 1872 abermals ausdrücklich, daß weder er, noch ein prenßischer Bischof, und überhaupt nur 2 deutsche Bischöfe jene Petition unterschrieben hätten. Es waren die Erzbischöfe von München und Bamberg.

<sup>2)</sup> Dentid-evangelische Blätter III, 414. Da ber gange Auffat im Ton bes geshäffigten Pamphletes gehalten ift, so muß auch diese Mittheitung nur mit großer Burudhaltung ausgenommen werben.

"Freilich, anderswo sand er nicht die gleiche Zugänglichkeit für seine Argumentation. Es mag das zum Theil an seiner zunehmenden Leidenschaftslichkeit gelegen baben. Durch sie konnte es ihm sogar begegnen, daß er mit der an andern Orten bewährten Methode der Drohung und Einschüchterung vor die unrechte Schmiede kam. So wird von einer andern Andienz des Bischofs freilich nicht in Darmstadt berichtet, in der er sich so in Eiser geredet, daß er dann selbst einsah, wie er den Bogen überspannt habe. Er ließ daher der Drohung eine Entschuldigung solgen. Die Drohung war ruhig angehört worden. Die Entschuldigung wurde es nicht minder. Dann solgte als Antwort die Frage: "Und haben Sie mir sonst noch etwas mitzutheilen?"

Wenige Tage zuvor hatte Ketteler eine noch längere und wichtigere Unterredung mit bem Fürsten Bismarck gehabt.

Sogleich nach den großen Siegen der beutschen Wassen, sobald in den Zeitungen verlautete, daß eine besinitive Veriassung Teutschlands Gegenstand von Verhandlungen unter den betheiligten Staatsregierungen iei, hatte Ketteler sich unter dem 1. Detober 1870 in einem längeren Schreiben an Bismarck gewendet. Im Bertrauen zu dessen, hoher Ginsicht und billigen Gesinnung, welche nicht verschmähe, die verschiedensten Ansichten zu prüsen", hatte er ihm eine Reihe von Gründen vorgelegt, die es rathiam machten, in der Versassung des neuen Reiches durch Grundbestimmungen die Freiheit der Religion sicher zu stellen, ähnlich, wie dies in der preußischen Versassung mit so segensreichem Ersolge geschehen sei. Vismarck, damals in Versailles, hatte nicht geantwortet.

Gin für die Katholifen tränkender Artikel an der Spike der "Nordbentichen Allgemeinen Zeitung", welche damals als das bevorzugte und officiöle Organ Bismarcks galt, icheint Ketteler veranlaßt zu haben, sich nochmals brieflich an Bismarck zu wenden, und dabei an sein früheres Schreiben zu erinnern.

Es war woht jener selbe Artifel vom 11. März, gegen welchen Ketteler am 18. März im "Pfätzer Boten" auch öffentlich protestirt hatte. Hier waren die Abgeordneten des Centrums im Gegenfatz gestellt zu den "nat i on ale n Abgeordneten", und der eben abgeichtossene Wahlkampi dahin charakterister, es habe sich nur gehandelt um die Frage ob: "Teutich oder nichtsdeutsch, einwerstanden mit der Einigung Teutschlands unter dem Kaiserthume der Hohenzollern, oder unzufrieden mit dem Gange der Geschichte." Ueber dies Instination, die absüchtlich in den firchenseindlichen Blättern überall aufrecht gehalten wurde, beschwerte sich der Bischof in seinem zweiten Briefe.

Hierauf icheint die Erzählung Bezug zu nehmen, welche ein Zeuge aus Bismarcks Umgebung, Morit Buich, ipater aus den Unterredungen von Berfailles gegeben hat 1):

<sup>1)</sup> Graf Bismard und seine Leute (1878) I, 245.

"Abends wurde ich zu ihm gerufen. "Da schreibt mir [Wetteler], es stünde in der "Norddeutschen" ein schrecklicher Artifel gegen die Katholisen. Ist der von Ihnen?" [Busch:] "Ich weiß nicht welcher, Excellenz, ich habe in der letzten Zeit mehrmals auf das Treiben der Ultramontanen ausmerksam gemacht." — Er suchte und fand den Lusschnitt; dann las er ihn etwa zur Hälfte laut und sagte: "Hm, das ist aber alles ganz wahr und richtig — Ia, er ist ganz gut! Aber der gute [Ketteler] ist völlig in Savignys Stricken. Er ist außer sich, daß wir den Papst nicht gerettet haben."

Als Ketteler dann mährend der ersten Session des Reichstags "die Ehre hatte, einmal mit dem Fürsten Bismarck eine längere Unterredung zu haben", entschuldigte der Reichskanzler die Nichtbeantwortung von Kettelers Briefen mit gehäuften Amtsgeschäften; da er endlich habe antworten wollen, habe er Kettelers ersten Brief nicht finden können. Was sonst dei dieser Untersredung verhandelt wurde, ist aus der öffentlichen Erstärung zu erkennen, welche Ketteler 16. März 1873 gegen Bismarcks Herrenhaus-Rede vom 10. des gleichen Monats abgegeben hat. Er macht in derselben geltend, daß er in Bezug auf die Stellung der Kirche im neuen deutschen Reich nie etwas anderes erstrebt habe, als was die preußische Versassung den christlichen Confessionen gewähre, und fährt dann fort:

"Ich hatte damals allen Grund, zu glauben, daß diefes mein angebliches Programm durchaus den Absichten der preußischen Regierung entspreche. Mus diefem Grunde habe ich mein jogenanntes Programm auf feinem anderen Wege zu verwirklichen gesucht als lediglich badurch, daß ich in meinem Briefe meine innigften leberzeugungen bem Fürften Bismarc vertrauensvoll vorge tragen habe. Bang in berfelben Weife handelte ich, als ich fpater als Abgeordneter nach Berlin fam. Ich erbat mir eine Andienz beim Fiften Bismarck, lediglich und allein in der Absicht, um ihm die Gründe, welche ich für die Aufnahme der preußischen Berfassungsbestimmungen in die Reichsperfaffung in meinem Edpreiben entwickett hatte, eingehender zu motiviren. Es fteht mir nun nicht zu, mich über die hierüber gepflogene Unterredung mit dem Fürsten des Mäheren auszusprechen. Ich habe aber den Fürsten damats mit der Ueberzengung verlaffen, daß ein beziglicher Antrag der Centrumsfraction zwar zur Zeit und aus politischen Gründen Seitens der Reichstegierung feine Unterftützung finden werde, daß berfelbe aber ebenfo wenig ats ein oppositioneller, als ein regierungsfeindlicher würde angesehen werden. Ich hätte eber geglaubt, daß der Fürst einem folden Antrage perfönlich wohlwollend gegenüberstehe 1)."

<sup>1)</sup> Damit stimmt genan die Angabe in den "Gedanken und Erinnerungen des Fürsten Bismard": Im großen und ganzen habe Ketteler das Berlangen gestellt, in die Reichsverfastung die Artifel der prenßischen aufzunehmen, welche das Berbältniß der katholischen Kirche im Staate regelten. Bismarch will sich darauf im Sinne der Toleranz ausgesprochen haben "bis zu den Grenzen, welche die Nothwendigkeit des Jusammenlebens verschiedener Bekenntnisse in demselben staatlichen Organismus den Ansprüchen eines jeden Sonderglaubens zieht."

Einige Monate waren seit dieser Audienz vergangen; da berichtete die "Genfer Correspondenz" vom 22. September 1871 von dem "Uebermaß von Cynismus", mit welchem sich Bismarck in einer Unterredung mit "einem deutschen Bischof" sollte geänßert haben, und die "Spener'sche Zeitung" glaubte alsbald constatiren zu können, "der einzige deutsche Bischof, der seit dem seizen Kriege eine Unterredung mit dem Fürsten gehabt habe, sei der Bischof von Mainz, welcher Mitglied des Reichstages ist". Ketteler, durch die Bismarck'schen Organe aufgesordert, über die Sache sich zu äußern, erstärte 26. October 1871, nicht das geringste von einer solchen Neußerung zu wissen, und die "Genfer Correspondenz" zog die Angabe zurück, daß zem Aeußerung gerade einem Bisch of gegenüber gesallen sei. Die energische Desavouirung, welche Ketteler bei dieser Gelegenheit der "Genfer Correspondenz" überhaupt zu Theil werden ließ"), rechtsertigte er in seinem Schreiben vom 6. December unter anderem auch mit der Bemerkung:

"Durch den bedenklichen Artikel in Nr. 145 (vom 22. Sept.) wurde ich in der Oeffentlichkeit compromittirt, und der Schein der Unwahrhaftigkeit über ein Gespräch zwischen mir und dem Fürsten Bismarck, ja sogar der Mitschuld an den Schmähungen dieses Artikels gegen seine Person auf mich geworsen, so daß ich ohne diese Erklärung eigentlich von Berlin hätte abreisen mitsen. Nur mit Ueberwindung, und der Sache der Kirche wegen, konnte ich nach jener Beröfentlichung in der "Genfer Correspondenz", durch welche ich dem Berdacht der Lügenhaftigkeit dei Mittheilungen über vertrauliche Untershaltungen außgesetzt wurde, noch um eine Unterredung mit dem Fürsten Bismarck bitten."

Diese zweite Unterredung fand wirklich statt; ihren Inhalt hat Ketteler in sichtlicher Hast soft sofort mit Bleistift kurz notirt. Die Worte sind oft nur mit größter Mühe zu entzissern. Die Notiz lautet buchstäblich:

"Am 16. November 1871, Worgens im Reichstage  $^{1}/_{2}$  Stunde, Abends in seiner Wohnung  $1^{1}/_{2}$  Stunden Gespräch mit Bismarck. Folgende Gegenstände:

- 1. Feindliche Beftrebungen gegen das Reich. Er glaubt an eine Coalition der Katholisen in den verschiedenen Ländern gegen das Reich. Ein Symptom derselben: die Centrumsfraction, die katholische Presse, die einheitlichen Wahlen. Sie für Preußen besonders gefährlich durch den wachsenden Polonismus.
- 2. Aufhebung der fatholischen Abtheilung. Ich legte ihren Werth darein, daß dadurch die leitenden Stellen im Staat von Schmedding an, sichere fatholische Männer zu Nath hätten ziehen können. Jest fehlte das gänzlich. Er gab das zu, sagte aber, es sei nöthig gewesen, weil Kräzig unter Nadziwil'scher Beeinflussung den Staat der Kirche überliesert habe, im Interesse des Polonismus.

<sup>1)</sup> Bgl. oben S. 137.

- 3. Neuerung bezüglich des Dogmas.
- 4. Staatsgefährlichkeit bes Dogmas.
- 5. Entscheidung bezüglich Braunsberg 1).
- 6. Endlich habe ich ihn darauf hingewiesen, wie schwer er Deutschland schädigen werde, wenn er es durch eine neue Gesetzgebung über Staat, Kirche und Schule dem Liberalismus und dem Freimaurerthum überliefere."

Etwas aussührlicher erzählt Ketteler von dieser Andienz in einem handschriftlichen Aufsatze seines Nachlasses, der seine Unterschrift mit dem Datum bes 12. December 1874 trägt:

"Bährend meines Aufenthaltes in Berlin als Mitglied des Reichstages hatte ich auf meinen Bunsch zwei mal eine längere Unterredung mit dem Füsten Bismarck. Die lettere ift mir wieder lebhaft in den Sinn gefommen, als ich die Aleugerungen desselben über das friegerische Oberhaupt der fatholischen Kirche in den jüngsten Reichstagsverhandlungen las. Damals fand ich den Reichsfanzler gang von dem einen Gedanken beherricht, daß feinem Werte von Rom her Gefahr brobe, daß von bort, wie von einem Mittelpunfte aus, eine einheitliche Leitung gegen bas beutiche Reich ftattfinde und daß der erste und nächste Angriffspunkt in Diefem Rampfe die preußisch-polnischen gander seien. Mich erschreckte bamals Diefer Wahn in dem Kopfe eines fo einflugreichen und energischen Mannes, im Hinblick auf bas Unheil, bas möglicher Beife aus einem folchen Phantafiegebilde für Deutschland entstehen fonnte. Aber alle Bersuche, ihn von seinem Frethum zu überzeugen, blieben ganglich ohne Erfolg. Das war natürlich, da er mich ja für einen halben Mitverschworenen ansehen mußte. Er ertlärte vielmehr, daß es feine Hauptaufgabe fei, alle Gefahren, welche feine Schöpfung bedrohten, ichon von Ferne ber ins Auge zu faffen und fie mit allen Mitteln, die ihm zu Gebote ftanden, niederzuwerfen. Die letten Reichstagsreben laffen, neben fo vielen anderen Wahrnehmungen, nun feinen Zweifel mehr barüber, daß biefer Gedante an eine von Rom, alfo von ber fatholischen Rirche, seiner Schöpfung brobende Gefahr feitdem weder an Kraft noch an Ginfluß auf die Entschließungen des Reichskanglers verloren hat, und ich muß annehmen, daß er mit an erster Stelle seine aanze Kirchenpolitif leitet."

<sup>1)</sup> Der Bischof von Ermland hatte dem Religionssehrer am Gymnasium zu Braunsberg Dr. Wollmann und dem Director des dortigen Lehrerseminars wegen ihrer oppositionellen Stellung gegenüber der Entscheidung des Baticanischen Concils nach mehrkacher Mahnung die canonische Besigniß zum Religionsamterricht entzogen und 15. März 1871 dem Cultusminister davon Anzeige gemacht. Es erfolgte eine lange Correspondenz, welche damit endete, daß der Minister die Verpstichtung für alle katholischen Schüter aufrecht hielt, den Religionsamterricht jener abgefallenen Priester zu besinchen und 21. Juli jede weitere Erörterung der Rechtsfrage ablehnte. Bgl. Archiv für kathol. Kirchenrecht 1871. LXXXI—CXXVII.

Dieser Gedankenaustausch mit Bismarck hat den Bischof auch später noch oft und viel beichäftigt. Nicht weniger als drei ungedruckte Arbeiten liegen in seinem Nachlaß, theils vollendet, theils in Stizzen vor, welche sich mit Bismarcks Stellung zur Kirche wie mit dessen persönlicher Gesinnung beichäftigen. In einer Stizze, welche die Aufschrift trägt: "Wie ist Bismarck ein Feind der Kirche geworden?" fommt er auf diese Anklagen des Reichskanzlers zurück:

"Alles das ift nur Borwand, um die feindliche Haltung gegen die Kirche äußerlich zu rechtfertigen.

Dazu gehört die angebliche Teindichaft der Natholifen gegen das deutsche Reich. Feindichaft der Nirche, des Pavites gegen dasselbe. Nothwehr. Insbessondere der wachsende Polonismus. Die katholische Kirche eine große einheitziche politische Macht, von Rom geleitet, welche das Reich bedroht. Dagegen sich wehren. Das Alles erinnert an den Brief von Friedrich dem Großen. Ganz so jett. Alles nur Vorwand; reine Ersündung, nur um die Welt zu täuschen, nur um das handgreisliche Unrecht zu verdecken.

Dazu gehört die angebliche Feindichaft der Centrumspartei gegen das Reich. Leine Handlung des Centrums hat zu diesem Borwurf Berantassung gegeben. Unch der Umstand, daß Parricularisten zu ihren Mitgliedern zählten, konnte dafür auch keinen Schein bieten. Neben ihnen eine große Jahl von Männern, von denen ihre unerschütterliche Principientreue, wie ihre Treue gegen ihren König feststand. Der Borwand war aber zum ganzen Feldzugsplane des Reichskanzlers gegen die Kirche nothwendig. Dadurch konnte man alle Parteien hinreichend religiös fanatisiren, um sie für alle Bewilligungen geneigt zu machen.

Ganz so verhält es sich mit dem Unsehldarkeitsdogma. Da hatten die falsi fratres i vorgearbeitet. Sie hatten die Staatsgefährlichkeit dieses Dogmas und die Urheberichaft seitens der Jesuiten zu einem Hauptgegenstand ihrer Polemik gemacht. Dadurch hatten sie kür ihre ganze Sache den Staat gewinnen wollen. Um diese Staatsgefährlichkeit zu deweisen, hatten sie nicht nur den Sinn des Dogmas entstellt, sondern auch die schmählichte Entstellung der Tendenzen der opponirenden Bischöfe spriematisch detrieben. Das alles genügte vielleicht, um einen Lug und seine Tradanten aus Bayern hinter das Licht zu siehen, wenn diese Täusdung nicht in seinem Interesse gelegen hätte. Zest aber war es sein höchstes Interesse, immer neue Gründe für eine Heich sest zu gründen, und so erhielten dann seine Organe, diese ganze um Lohn schreibende Tienerschaft, den Besehl, die Staatsgefährlichkeit des Dogmas aus allen Farben zu schilbern.

Aber selbst ber Sullabus nufte auf bem Kampiplat wieder erscheinen, um die Teindschaft Bismarcks gegen die Kirche zu rechtsertigen, um den Beweis zu führen, daß die Kirche staatsgefährlich fei."

<sup>1)</sup> Die Altfatholifen; Auspielung auf II. Corinth. 11, 26.

Es leuchtete Ketteler ein, daß Bismarck zur Sicherstellung seines Wertes der innigsten Freundschaft mit Italien zu bedürfen glaubte, und nuchr noch "auf längere Zeit der Intimität mit den Nationalliberalen". Der erstern bedurfte es zur Deckung gegen Desterreich und Frankreich, der zweiten zur Deckung in Süddeutschland und zur "Deckung für alle Anforberungen, um die Militärorganisation bis auf den höchstmöglichen, noch nie in der Welt erreichten Punkt hinaufzutreiben". Dieser zweisachen Rücksicht sollte der Kampf wider die Kirche dienen.

"Dennoch glaube ich nicht," fährt der Bischof fort, "daß diese politischen Zwecknäßigkeitsgründe allein den Reichskanzler vermocht hätten, sich jene sire Ide einer seinem Werke von Kom her drohenden Gesahr zu bilden. . . Ich kann nicht glauben, daß jene Ansicht des Reichskanzlers lediglich "politische Henchelei" ist, um dahinter die geheimen politischen Interessen zu verstecken, die durch die wachsende Erhihung gegen Rom gefördert werden. Diese bahnen der willigen Annahme einer solchen Gesahr gewiß den Zugung in das Derz des Kanzlers, sie haben diese Ansicht aber nicht allein erzeugt. Es mitssen noch andere Momente dazu mitgewirft haben, die dem Reichskanzler die Einssicht randen, daß er sich in dem Kannpse gegen die katholische Kirche von einer unwahren Nücklichkeitspolitik leiten läßt, und die ihm zugleich als Beruhigungssmittel sit sein Gewissen dienen.

Denn ich halte baran fest, — wenn es auch von vielen gelengnet werden wird, — daß dem Neichstanzler von Seiten seines Gewissens nicht selten Bebensen konnen, wenn er sieht, welchen Schaden er dem Christenthum in seinem Vaterlande durch seine Politik zusügt, und welche Macht er dadurch zugleich allen Zeitrichtungen verleiht, die er früher der Monarchie und der bürgerlichen Gestlischaft gesahrdrohend hielt. Ebenso halte ich daran fest, daß sein Gewissen an ihn nicht selten die Frage stellt, ob es denn wohl recht und billig ist, eine Kirche jetzt in solcher Weise zu versolgen!) von der er ohne Zweise bis vor furzen die volle Ueberzeugung hatte, daß sie an Loyalität gegen das preußische Fürstenhaus ohne Makel dastehe. . . .

Ich nehme also an, daß noch andere Gründe mitgewirft haben, um die sire Idee des Reichstanzlers . . . zu erzeugen . . . Ich zweisle keinen Augenblick, daß wir sie in dem Einfluß der danerischen Januspartei zu suchen haben. Die Männer dieser Partei haben, um ihren Willen und ihre Ansüchen in der Kirche durchzusetzen, alles aufgeboten, alle Mittel in Bewegung gesetzt, damit Papst und Bischöse in allen einflußreichen Kreisen verdächtigt würden. Alle Intriguen sind dabei mit einer vollendeten Kunftsertigkeit zur Anwendung gekommen. Wohl selten haben Menschen so an ihren eigenen Glaubensgenossen gehandelt. Alle Feinde des Christenthums waren dei diesem Werse willkommene Hischensten. Die Geschichte dieser Partei wird einst einer der schwärzesten Abschnitte der neuern Kirchengeschichte bieben. Die Einflüsterungen der Janusmänner von Bayern fanden leiber in Berlin Anklang. Bis dahin hatte man dort eine Spaltung innerhalb der katholischen Nirche in Preußen ebensowenig für möglich gehalten als eine Vockerung des Verhältnisses dieses Theiles der

<sup>1)</sup> Der Auffat, dem bieje Borte entnommen find, ift von Retteler unterschrieben und datirt vom 12. December 1874, stammt also vom Höhepunkt des Culturkampfes.

Kirche mit Rom. Zeit langen Jahren hatte man bei allen hochgeftellten kathoslischen Männern, mit denen die Leiter des Staates und ihre Nathgeber in Berührung gefommen waren, dieselbe merschütterliche Trene gegen die Grundstäte ihrer Kirche wie gegen das preußische Königshaus gesunden. . . Jetz auf einmal ging ein rettender Stern vom Siden auf. Von Männern, deren Sinstuß und wissenschaftliche Geltung in Deutschland man kannte, hörte man Grundsätze und Ansichten verkinden, die alle schlummernden protestantischen Hossfinungen auf Trummung von Nom und Spaltung innerhalb der Kirche wachziesen. Da geschah es dann, daß man sich der Stimme der katholischen Kirche wirder im eigenen Lande, der Stimme der Bischöfe und so vieler in der Trene gegen den preußischen Staat ergrauten Männer gänzlich und vollständig verschloß, dagegen der Stimme jener Männer um so lieber das Shr öffnete, als zu alle süßen Töne, welche sie lispelten, ganz mit politischem Vortheil zu harmoniren schienen. Bei dieser Verpslanzung der Janusibee von der Isar nach der Spree hat ohne Zweisel Graf Arnim gute Dienste geleistet."

Doch war Ketteler damit weit entfernt, sich einreden zu wollen, als sei der Reichstanzler lediglich das Opfer der Ueberredungskünste Arnims oder der Janus-Männer geworden. Er bliefte doch etwas tiefer in die Triebsedern der Bismarck'schen Politik. In einer angesangenen, aber nicht zur Vollendung gebrachten Schrift aus jener selben Zeit, welche die Aufschrift trägt "die wahre Bedeutung des Culturkampses", spricht er sich unsumwunden darüber aus:

"Bir zweifeln nicht, daß das lette Ziel des Fürften Bismard nur barauf gerichtet ift, die Preußische Staatsverfaffung und bas innere Preußische Staatsrecht wieder von allen freiheitlichen Elementen, welche fich feit den Jahren 1837 und 1848 eingeschlichen haben, vollständig zu fäubern und das alte monarchischenbfolutiftisch-militärische Preugenthum, wie es vor jener Periode beftand, in feiner gangen Integrität wiederherzustellen . . . Diefes altpreußische monarchische System, wie es in feiner vollen Reinheit im "Allacmeinen Landrecht" durchgeführt ift, foll aber nicht nur in verbefferter Beftalt, namentlich bezijglich ber militärischen Organisation, wiederhergestellt, sondern auch auf gang Deutschland ausgedehnt werden. Das ift der Schluffel jum Berftandniß der Politif des Reichstanglers und zur Erflarung des Beifalles, welche dieselbe an höchster Stelle trot mancher Wagehalfigfeiten findet. Diesem absolutiftijd-monardijden Syftem verdauft unzweiselhaft Preugen feine Entftehung, fein Wachsthum und feine gegemvärtige Macht. Jede Verfümmerung derselben muß daber dem echten Preußen als staatsgefährlich erfcheinen. halb muß das Preußische Staatswesen wieder von allen fremden Clementen gereinigt werden, welche in den letzten 30 Jahren eingedrungen find.

Diesen Reinigungsprozeß leitet nun der Kulturkampf ein. Das ift seine wahre Bedeutung. Zuerst nunß das Preußische Staatswesen wieder von allen Freiheiten und Rechten besteit werden, welche die katholische Kirche seit dem Jahre 1837 errungen hat; zuerst nunß das Berhältniß von Kirche und Staat wieder in den Stand zurüchtersetzt werden, wie es in dem preußischen Landrechte normirt ist. Alles sprach dafür, mit dieser Purisieirung auf kirchlichem Boden zu beginnen. . . Was sonnte also dem Reichskanzler erwinschter sein, als im Kirchenstreit ein Mittel zu sinden, um das Werf,

welches er in der Conflictszeit nicht fertig bringen konnte, nunmehr mit Beishiffe derfelben Partei zu Stande zu bringen, welche damals bis auf den Tod wider ihn kämpste. In diesem Lichte werden die Kämpse der Gegenwart im Innern Deutschlands unsern Nachkommen erscheinen."

Haben, welchem der preußische Staatsmann alles andere nur als Mittel unterordne. Alle Bandlungen, die Bismarcks Politik dis dahin durchgemacht, erschienen ihm daher auch nur als scheindare. Diese Auffassung, sür welche der Bischof manche Beweismomente aussührlich darlegt, war jedoch nicht geeignet, den Reichsfanzler und seine Politik Ketteler näher zu bringen. Es gab kaum etwas auf Erden, was er so von Herzen verabscheute, wie den Absolutismus.

Am 1. December 1871 wurde der Reichstag geschlossen; am 3. December begann Ketteler auf der Mainzer Domkanzel die Predigten für den Advent. Er hatte sich diesmal ein besonderes Lieblingsthema zu seinem Adventschelus gewählt. "Ich habe diese ganze Zeit," schreibt er am Ende des Monats, "um mich etwas für das Leben in der Wüste in Berlin zu entschädigen, den lieben Heiland selbst und seine verschiedenen Beziehungen zu ums zum Gegenstande meiner Predigten gemacht."

Gegen Ende ber zweiten Seffion bes Reichstags war in Retteler ber Entschluß zur Reife gefommen, sein Mandat als Abgeordneter niederzulegen. Es gelang, einen zuverläffigen und charaftervollen Mann für die Uebernahme des Mandates zu gewinnen, den Rechtsanwalt Dr. Ludwig Schulz († 6. April 1885), welcher, obgleich Protestant, der Centrumsfraction sich anichloß. Als alles geordnet war, machte Retteler dem Staatsminifter Dr. Jolly und bem Brafibenten bes Reichstangleramtes Delbrud unter bem 14. Märg 1872 von seiner Mandats-Riederlegung die Anzeige. Zu gleicher Zeit veröffentlichte er feine Schrift "Die Centrumsfraction auf bem erften beutschen Reichstage." Er wollte durch dieselbe seinen Bahlern Rechenschaft ablegen über die Art und Weise, wie er sein Mandat ausgeübt habe, wollte nochmals den Mißdeutungen entgegentreten, "welche über diese Fraction des Reichstags von Anfang an mit unermüdlicher Geschäftigs feit verbreitet worden sind," manches nachholen und ergänzen, was bei den Debatten im Reichstag selbst nicht gesagt werden fonnte, vor allem aber ieder unrichtigen Deutung und böswilligen Auslegung seines Rücktrittes zuvorkommen. "Es sollte mich nicht im geringsten wundern," meint er, "wenn die officiose Preffe fofort behaupten wurde, biefer Rudtritt fei auf Befehl von Rom erfolgt und sei ein neuer schlagender Beweis von jener Migbilligung ber Bestrebungen ber Centrumsfraction seitens Roms, welche Dieselbe Preffe mit ebenso großer Unwahrhaftigfeit wie Sartnächigfeit behauptet." Ausdrücklich betheuert er daher, daß er es als ein "Glück" betrachtet habe, ber Fraction des Centrums anzugehören, "um mit den Männern vereint zu wirfen, deren Grundfätze ich theile und deren Mäßigung, Einsicht und Muth ich bewundere."

"Wenn ich dennoch mein Mandat niederlege," fahrt er fort, "fo geschieht es deshalb, weil alle jene Boransfetzungen, welche allein mich in meiner Lage beftimmen fonnten, ein Mandat für den Reichstag anzunchmen, inzwischen hinfällig geworden find. Ich habe nie geglaubt, Die Pflichten meines bijchof= lichen Amtes mit einer parlamentarischen Thätigkeit anders als ausnahmsweise, wegen befonderer vorübergebender Grunde, vereinigen gu fonnen. In gewöhnlichen Berhaltniffen hat Gott mir ein anderes Gebiet angewiesen, um für das Bohl des chriftlichen Bolfes zu arbeiten, welches feiner Ratur nach fich nicht wohl lange mit ben Pflichten eines Reichstagsmitgliedes vereinigen läßt. Ich glaubte mich aber in der Zeit der Reichstagswahlen in einer ahnlichen Lage wie im Jahre 1848 zu befinden, wo ich gleichfalls der außerordentlichen Berhältniffe wegen auf die bringenden Bitten meiner Bahler ein Mandat gur National-Berfammlung in Frankfurt annahm. Wie cs fich bamals hauptfachlich darum handelte, eine neue Berfaffung für Deutschland zu berathen, fo glaubte ich, daß es auch die Hauptaufgabe des Reichstags fein werbe, auf Grundlage der Berfaffung des Norddeutschen Bundes und der später geichloffenen Bertrage für das gefammte deutsche Reich eine allgemeine Berfaffung zu berathen. . . .

Das war für nich der Grund die Wahl anzunehmen; dieser siet aber badurch gänzlich weg, daß eine Neichsversaffung im ganzen gar nicht zur Berathung kam und statt dessen die Berkassung des Norddeutschen Bundes einschließlich der betreffenden Verträge lediglich zur Annahme vorgelegt wurde. Es liegt auf der Hand, wie dadurch die Aufgabe des Neichstages eine ganz andere geworden ist als ich voraussehen konnte. An den regelnäßigen sortsaufenden Arbeiten des Reichstages fann ich mich nicht betheiligen, während ich seinen Anstand genommen hätte, an den eigentlichen Versasserathungen Antheil zu nehmen.

Bu diesem allgemeinen Grunde kamen aber noch besondere Gründe, welche bemselben ein erhöhtes Gewicht verliehen und mich hoffen ließen, daß meine Anwesenheit bei der Neugestaltung aller Verhältnisse des deutschen Reiches vielleicht nicht ohne allen Nuben sein könnte. . . .

Alles ift anders gefommen. Der Liberalismus hat vollständig gesiegt. . : Da aber unter diesen Verhältniffen alle jene Gründe weggesallen sind, welche mich allein in meiner besondern Lage bestimmen konnten, ein Mandat anzusnehmen, so blieb mir nichts übrig, als mein Mandat niederzulegen."

## Siebentes Buch.

# Vom Ausbruch des Eufturkampfes bis zu Kettefers Ende.

### 1. Der Culturfampf in Preugen und im Reich.

setteler im März 1872 sein Mandat für den Reichstag niederlegte, ging man bereits mit vollen Segeln der Kirchenversolgung entgegen. "Die allgemeinen Berhältnisse sind so traurig," schried er 31. Juli, "daß man nur die Augen schließen und sich an die göttliche Vorsehung anklammern kann. Das sind Zeiten, von denen der Heiland sagt: "das ist Eure Stunde und die Macht der Finsterniß". Die Finsterniß, welche die Geister beherrscht, ist noch größer als die Vosheit ihres Willens."

Die von den Altsatholiken im Bund mit dem Protestantenverein kinstellich in Scene gesetzte Agitation war im vollen Gange. Um 14. Juni 1872 wurde der Entwurf eines Gesetzes zur Answeisung des Jesuitenordens aus dem deutschen Reiche zur Berathung vorgelegt, am 19. Juni war derselbe in dritter Lesung angenommen; am 4. Juli erhielt die ungerechte Maßregel die Sanction des Kaisers.

Da indeß das Gesetz zunächst nur gegen Niederlassungen des Ordens in Deutschland sich richtete, und auch die über den Wortlaut des Gesetzes noch hinausgehenden Aussährungsbestimmungen des Bundesrathes gerade die Ordensthätigteit als verboten hervorhoben, so ließ sich vei strikter Auslegung dieser Bestimmungen noch hoffen, daß die 5 Priester des angeseindeten Ordens, welche dei St. Christoph in Mainz als Hilfsgeistliche in den gewöhnlichen Seelsorgarbeiten thätig waren, ungehindert weiter arbeiten könnten. Allein zu Ausaug August ging vom Großhergl. Kreisamte dem Vischof die Mittheilung zu, auf Grund einer Verfügung des Ministeriums werde auch den Fesuiten in Mainz schon in nächster Zeit jede seelsorgliche Thätigkeit untersagt werden 1).

Retteler bereitete sofort eine längere Eingabe vor 2), in welcher er so wohl das Gesetz an sich, als die darauf sich stügende ministerielle Ber-

<sup>1)</sup> Räheres über diese Vorgänge siehe bei Pfülf, Erinnerungen an P. Adolf von Doß, Freiburg 1886 S. 112 f.

<sup>2)</sup> Rirchliches Umtsblatt der Diocefe Maing 1872 Dr. 9 G. 29 f.

fügung einer einschneidenden Critif unterzog. Am 13. Auguft ging das Bischöfliche Schreiben an das Ministerium nach Darmstadt, aber bereits solgenden Tages, am Vorabend eines hohen firchlichen Festes, erschien der Großherzogl. Polizeirath in St. Christoph, um den dortigen Patres von Stunde an jede priesterliche Thätigkeit, und wie er ausdrücklich hinzusügte, auch das Beichthören und den Religionsunterricht in den Schulen zu untersagen.

Der Superior der Mainzer Patres, P. Abolf v. Doß, legte sofort Berwahrung ein, als er aber folgenden Tages seinen Protest dem Kreisamt auch schriftlich einsenden wollte, wurde dieser zurückgewiesen. Nun schrieb der Bischof selbst nochmals an das Ministerium:

"Nachbem ich mein ganz ergebenes Schreiben vom 13. d. Mts. abgeschieft, ift inzwischen der Bollzug der Maßregeln gegen die hiesigen Jesuiten bereits gestern Abend eingetreten und selbst die Bitte, im Hinblick auf den heutigen Feiertag, an welchem die St. Christophskirche von so vielen Katholisen der Stadt besucht wird, die Maßregel um einige Stunden zu verschieben, hat, wie mir Großherzogliches Kreisamt Mainz mittheilte, auf ausdrücklichen Beschl Großh. Ministeriums des Innern keine Berücksichtigung gefunden.

Ich erwarte nun eine weitere Resolution Großh. Ministeriums auf mein oben erwähntes Schreiben. Ich kann es aber nicht unterlassen, schon jest darauf hinzuweisen, daß die Ausführung des Neichsgesetzes hier eine Amwendung gefunden hat, die selbst die Härte des Bersahrens im Königreich Preußen übertrifft. Ich kann daher nur glanden, daß hier ein Misverständniß vorliegt. Es ist nämtich den Zesuiten verboten worden, Beicht zu hören.

Dazu gibt nun weder das Reichsgesetz noch die Berordnung des Bundesrathes einen Anhalt und es greift diese Maßregel so tief in die Rechte des Gewissens der einzelnen Katholiken ein, daß ich die Durchführung einer solchen Maßregel für moralisch unmöglich halte. Leine Staatsgewalt kann das Recht haben, in meinen Gewissensangelegenheiten mir zu verbieten, dort Rath zu suchen, wo es mir beliebt. Dieses ursprüngliche natürliche Recht kann den Katholiken von Mainz nicht vorenthalten werden.

Ich erwarte daher mit Zuversicht, daß Großherzogliches Ministerium das Großh. Kreisamt Mainz anweisen wird, wenigstens dieses Verbot des Beichtshörens zurück zu nehmen."

Am 16. August erschien vor dem Bischof eine Deputation von 90 geachteten kathotischen Laien der Stadt, ihm eine Dankadresse zu überreichen: bieselbe trug die Unterschriften von 700 Männern:

"Ew. Bischöft. Gnaden haben nicht gefäumt, die Nechte der Kirche und des katholischen Bolkes mit allen Ihnen zu Gebote stehenden Mitteln zu wahren. Wolken Sie, hochverehrter, hochwürdigster Herr, von Ihren in Gehorsam und Liebe untergebenen Diöcesanen der Stadt Mainz hierfür den Ausdruck des innigsten Dankes annehmen, zugleich aber auch gestatten, daß wir die Kundgebung unserer Gesinnung und die Wahrung unserer persönlichen Rechte in Ihre Hände niederlegen."

Rückhatttos folgte dann der Ausdruck tieffter Entruftung über die geschehene Gewaltmaßregel.

#### 1. Der Culturfampf in Preugen und im Reich.

"In dieser Gesinnung," so ichloß die Adresse, "vereinigen wir ums mit Ew. Bischöft. Gnaden, unserem erhabenen Dberhirten, dessen Liebe zur Riche wie dessen dentsche Gesinnung aller Welt befannt ist. Die lebendige Einheit, welche die Bischöfe und Priester mit allen Kindern der Kirche verbindet, muß durch Gottes Gnade unserer gerechten Sache den Sieg erringen."

Der Bischof antwortete mit ergreisendem Ernst. Er wies hin auf seine beiden an das Ministerium gerichteten Schreiben, und versprach, daß in den nächsten Tagen über diese Angelegenheit eine eigene Druckschrift von ihm ausgehen werde.

"Ihr Erscheinen ist mir ein großer und fühlbarer Trost. Alles, was Sie in Ihrer Adresse aussprechen, kann ich nur durchaus billigen; ich glaube, daß es vollkommen wahr und berechtigt ist. Ich frene mich, die Bürger dieser Stadt von folden Gesinnungen ersüllt zu sehen . . . . . Es freut mich, daß Sie diese Kränkung so tief fühlen. Ich habe es von Ihnen nicht anders erwartet, und ich glaube, daß alle Katholisen dieses Gesühl theilen."

Der Bischof begnügte sich damit nicht. An der Spize des "Kirchlichen Umtsblattes" veröffentlichte er unter dem 19. August an die Geistlichkeit des Bisthums ein besonderes Ausschreiben:

"Der Clerus der Diöcese hat mir in diesen Tagen in mannigsaltiger Weise seinen tiesen Schmerz über die Verfotgung der Mitglieder der Gesellschaft Jesu und seine unauslöstiche Vereinigung mit seinem Bischof in treuer Bertheidigung der Rechte und der Freiheit der Kirche ausgesprochen. Indem ich Ihnen hiersitz meinen Dank aussipreche, sehe ich mich zugleich veranlaßt, Ihnen die beiden nachstehenden Schreiben mitzutheiten, welche ich in dieser Angelegenheit an das Großherzogliche Ministerium des Innern gerichtet habe."

Unmittelbar darauf folgte ein bischöfliches Hirtenwort an die Gläubigen der Diöcele über "das Reichsgeset vom 4. Juli 1872, betreffend den Orden der Geicklichaft Zein und die Aussiührungsmaßregeln dieses Geickses"; es mußte in fürzerer Zeit mehrmals nen aufgelegt werden. Seiner Gewohnheit gemäß iprach sich der Vischof in diesem Diöcelanichreiben über die letzten, alle Gläubigen so nahe berührenden Vorgänge mit Offenheit und Bestimmtheit aus. Er mahnte zum Gebet, aber auch zu "nachhaltigem und standhastem Kampse". Die Gewaltmaßregel selbst wurde von ihm charafterisirt als "ein die Freiheit und das Recht unserer Religion, unseres Gewissens beeinträchtigendes Geiet," das, "ein Psahl im Rechtsweien des neuen deutschen Reiches, verderbenbringend weiterwirten und bald hier, bald dort nach den wechselnden Bedürsniffen der seweiligen Majoritäten und Ministerien alse wahre Freiheit bedrohen werde."

Dem Druck der Gewalt nachgebend, ernannte der Vischof unter dem 12. Detober seinen Ressen, den Grasen Max v. Galen, zum Rector der St. Christophstirche, welcher auch am 18. nach St. Christoph übersiedelte. An letterem Tage war der bisherige Superior, P. Adolph v. Doß, durch

ben Bischof seiner Stellung an der Kirche enthoben worden. Rur noch zwei ber Jesuitenpatres maren in Maing verblieben, der eine von Geburt der Diöcese Mainz angehörig, der andere durch das Bürgerrecht der Gemeinde Viernheim, wie man hoffte, gegen Polizei-Chicanen ficher gestellt. Da die Reftaurationsarbeiten an der St. Christophstirche, welche der bisherige Superior feit Jahren geleitet hatte, noch nicht gang hatten zu Ende geführt werden können, so war es erwünscht, daß derselbe noch einige Zeit an Ort und Stelle verweilen möchte. Allein ichon am 19. October erschien der Polizeirath und verlangte sofortige Auflösung der in dem Pfarrhause zu St. Chriftoph in Mainz befindlichen "Niederlaffung", sowie Angabe des Aufenthaltsortes, nach welchem die beiden noch übrigen Batres sich demnächst zu begeben gedächten. Ginen Protest der Batres erwiederte bas Ministerium damit, daß es dem bisherigen Superior jeden Aufenthalt innerhalb des Großherzogthums ferner unterfagte und die Ausweifung binnen 14 Tagen anordnete. Um 14. November wurde deingemäß P. v. Doß mitgetheilt, daß er Mainz und das Großherzogthum Heffen zu verlaffen habe.

Sonntag den 17. November während des Nachmittagsgottesdienstes bestieg der Vischof die Kanzel, um nochmals über diese Vorgänge zu den Gläubigen zu sprechen. In der Befürchtung jedoch, es möchte die innere Entrüftung ihn zu weit fortreißen, begnügte er sich damit, eine Erstärung vom Blatt zu verlesen; sie machte einen tiesern Sindruck als die beredteste Predigt es vermocht hätte.

"In biesen Tagen müffen uns die letzten Jesuiten verlaffen. Einer ging bereits nach Amerika, einer nach Chili, einer nach Oftindien. So sind diese Männer, die still und friedlich hier vereint waren, schon in alle Welt zerstreut; die letzten solgen in den nächsten Tagen nach. Sie haben auf neine Bitte schon über 12 Jahre in dieser Stadt gewirft. Sie haben in dieser ganzen Zeit alle Pflichten eines Priesters mit nunfterhafter Trene erfüllt; dessen zich alle Bengen. Zu jeder Stunde früh und spät waren sie bereit, euch in enren Seelenanliegen zu dienen, eure Kranken und Sterbenden zu besuchen, auf der Kanzel euch zu beschren, im Beichtstuhl euch zu trösten. Insbesondere sind sie euren Söhnen und Brüdern in der gefährlichsten Zeit ihres Lebens aufsopfernde, liebevolle Freunde gewesen.

Reinem in der ganzen Stadt und im ganzen Lande haben sie jemals wehe gethan. Anfeindungen und Berdächtigungen aller Art haben sie schweigend erstragen. Bei aller rastlosen, unermüblichen Arbeit haben sie nichts für sich gesucht, nicht Menschenlob, nicht Menschenlobn. Man hat ihnen keine Vergeben vorgeworsen; seine gesenwirigen Handlungen ihnen zur Last gelegt; keine Unterstuchung gegen sie eingeleitet; man hat den alten deutschen Grundsat: "Eines Wannes Rede ist keine Rede" bei den Anklagen gegen sie außer Acht gelaffen; ungehört hat man sie verurtheilt.

Dem allem gegenüber können wir nichts thun, als diefen Männern unsern schwachen Dank nachrusen. Ich danke ihnen als Oberhirt dieser Diöcese mit tiefgerührtem Herzen für alles, was sie auf meine Einladung den Bewohnern biefer Stadt und Diöcese, den Lebenden wie den viesen bereits Berstorbenen auf ihrem Schmerzenslager und ihrem Sterbebette Gutes erzeigt haben. Ich danke ihnen im Namen aller meiner lieben katholischen Jünglinge für alle Sorge und Liebe, welche sie ihnen in besonderer Weise erwiesen haben. Wir können nichts für sie thun als für sie beten; beten, daß Gott sie stärfe, alle diese Prüfungen um seines Namens willen geduldig zu ertragen; beten, daß er ihnen alles in der Ewigkeit vergelte, was sie für uns gethan, gelitten und gearbeitet haben; beten, daß er diese Zeit der Prüfungen abkürzen wolle."

Um Mittag des 8. December verließ der frühere Superior von St. Chriftoph, P. Adolf v. Dog, als der lette der Jesuiten, die Stadt Mainz. Ihm, wie seinen Ordensbrüdern überhaupt, blieb ber Mainzer Dberhirte auch fernerhin ein wohlwollender Gonner. Wenn P. v. Doß, später noch ein oder das andere Mal im geheimen nach Mainz fam, fand er beim Bischof die freundlichste Aufnahme, der ihn in seiner Hauskapelle die heilige Meffe lesen ließ und ihm felbst babei ben Ministranten machte. Wie er als Oberhirte über das Wirken der Resuiten in seiner Diöcese urtheilte, hat er wiederholt in voller Deffentlichkeit ausgesprochen, und, was schwerer ins Gewicht fiel, er hatte es durch die That zu erfennen gegeben. Aber auch in einem gang confidentiellen Schreiben an den Brafecten ber Propaganda in Rom, Cardinal Barnabd, vom 12. November 1873 in einer ganz andern Angelegenheit fand er eine paffende Beranlaffung, die Anerkennung einfließen zu laffen: "Durch die Thätigkeit der Jesuiten mar die Chriftophstirche ein Mittelpunkt des frommen Lebens für die hiefige Stadt und namentlich ein Sammelpunkt für die Junglinge aus den verschiedenen Lehranstalten geworden."

Der Generalobere der Geselsschaft Jesu, P. Petrus Becke, war von langer Zeit her mit Ketteler persönlich bekannt gewesen. Bei dessen Aufenthalt in Rom zur Eentenarseier 1867 hatte er ihm als Zeichen der Dantbarkeit für das Vertrauen und den Schutz, welchen der Vischof dis dahin dem vielangeseindeten Orden so großmüthig hatte zu Theil werden lassen, unter dem 26. Juni ein Diplom überreicht, durch welches er aller Verdienste und Gnaden des Ordens theilhaftig erklärt wurde. Jest richtete der General unter dem 5. Februar 1873 abermals ein Schreiben an den Bischof:

"Ew. Bischöfl. Gnaden wollen mir huldvoll erlauben, daß ich dem Trange meines Herzens folgend durch diese wenigen Zeilen meinen tiefgefühlten Dank ausspreche für die wahrhaft väterliche Liebe, welche Hochdieselben unsern Bätern während einer Reihe von Jahren und besonders in den letzten Tagen der Trübfal erwiesen haben. Was ich fürzlich darüber ersahren habe, hat mich zwar nicht gewundert, wohl aber tief gerührt, und ich habe nicht unterlassen, den Geber alles Guten anzurusen, daß er diese uns erwiesenen Wohlthaten reichlich vergelten wolle."

Bereits war aber ber Vorammarich im Culturfampf vom Reiche an Preußen allein übergegangen; Staatstlugheit hatte gerathen, die firchlich

politischen Debatten aus dem deutschen Reichstage hinüberzuspielen in das prenßische Abgeordnetenhaus. Um 22. Jan. 1872 hatte der neue Cultusminister Dr. Falf sein Umt angetreten, schon 3 Wochen später war trotz des allgemeinen Ausschlesse von Seiten der Katholiten das "Schulaufsichtsgeset" von der Kammer angenommen. Ende Mai erfolgte die Amts-Suspension des Armeedischofs durch den Kriegsminister; am 15. Juni erging der Ministerialerlaß betreffend die Ausschließung der Ordenspersonen von der Thätigkeit in den öffentlichen Schulen; am 25. September 1872 wurde dem Bischof von Ermland nach langen Drangsalirungen und ungereimten Forderungen die Temporaliensperre angekündigt.

Für den 9. April 1872 war eine Berathung der preußischen Bischöfe nach Fulda angesagt; unter dem 11. April richteten sie eine gemeinsame Borstellung in Betreff des Schulaufsichtsgesetes an das Staatsministerium, jugleich auch ein gemeinsames Ausschreiben an ihren Clerus. Ketteler, als außerpreußischer Bischof, hatte an dieser Berathung keinen Antheil, doch wurde sie die Beranlassung, daß ein weiter gehender Gedante an ihn herautat. Der Geistliche Kath Strehle in Freiburg, der hochverdiente Geheimseretär Erzbischof Vicaris, auch von Ketteler hochgeschäht und als Freund geehrt, wandte sich 23. März in vertraulichem Schreiben an Kettelers Secretär, um durch diesen dem Bischof seine Gedanken unterbreiten zu lassen:

"Bic Reverendissimus Lotharius (Kübel) mir mittheilte, ift auf den 9. April eine Episcopal-Conferenz zu Fulda anberaumt. Allein nach dem Schreis ben des Hochwürdigsten Beren Erzbifchofs fcheinen nur die hochw. Bischofe in Breugen dagu eingeladen zu fein; unfer Capitelsvicar auch, wegen Hobengollern. Das ift nun gewiß im höchsten Grade betriibend, wenn bei diefer Gelegenheit nicht der gange beutsche Episcopat sich verfammelt. Gie und ich haben schon früher in diesem Puntte gang dieselbe Unschauung gehabt; defihalb, auf die frühere Correspondeng mich beziehend, erlanbe ich mir, Gie bringend gu bitten, mit Ihrem hochwitrdigften Herrn Bifchof Rückfprache gn nehmen, ob nicht burch Sochdenfelben eine Gefammt-Confereng der deutschen Bischöfe fonnte angeregt und effectuirt werden. Es ware gewiß jett der rechte Moment, wenn der deutsche Episcopat eine Art apostolischen Manifestes an Die Ratholisen Dentschlands erließe angesichts der furchtbaren Rampfe, die uns bevorsteben. Jest find doch die Zielpunfte der Mirchenfeinde flar. Ge. Bischöfl. Gnaden von Mainz haben in der letten unvergleichlich schönen, mahrhaft apostolischen Schrift 1), wofür man Reverendiffinno gar nicht genng Dant zu fagen vermag, unfere Lage wahrheitsgetren geschildert. Bon Diesem Standpunfte aus ein apostolisches Wort an den Clerus und die Gläubigen aller deutschen Diocesen gesprochen - bas milfte tief eindringen, und die Bergen vorbereiten auf das Martyrium, dem die Rirche offenbar entgegengeht. Der erfte Schlag bes Reichstags auf die Jesuiten wird die Tragödie eröffnen.

<sup>1)</sup> Gemeint ift "die Centrums-Fraction auf dem ersten Deutschen Reichstage", Maing 1872.

Es ist wohl zu erwägen, daß vielleicht bald die Zeit eintritt, in welcher die Bischöfe sich gar nicht mehr versammeln können, wenn sie auch wollen. Jest ists noch Zeit. — Und wie vieles wäre zu berathen und zu firiren! — Die Neigungen in Baden bleiben nicht vereinzelt. Man will die Kirche in die frühere servitus probrosa zurücksichen. Dahin zielt anch Jolly mit dem Staatseramen der Geistlichen, das gewiß in jeder Form verwerslich ist. Ich gebe mich da keiner Tänschung hin, habe anch in der Sizung hier durch ein votum separatum meine Ansicht offen ausgesprochen. Da heißt es: principiis obsta! Es ist das der Ansang, um die ganze Bildung und Exzichung des Clerus wieder dem Staate zu unterwersen.

Wie gut ist es, wenn der Hochw. Spiscopat sich einigt in seinen Maßnahmen und alles reistlich überlegt. Gine solche Conferenz sollte sich gehörig

Beit laffen, um alle die wichtigen Fragen zu erörtern.

Es ist gewiß tein unbescheidenes Bordrängen, was nich zu diesen Zeilen veranlaßt, sondern nur mein warmes Interesse an dem Heil unserer heitigen Stirche; und es drängt mich, als alten Schildsnappen des hochseligen Erzbischofs Hermann, meine Gedanken auszusprechen, und ich thue es am tiebsten Ihrem Hochw. Herrn Bischof gegenilder, zu welchem ich ein unbegrenztes Vertrauen habe, und der vom lieben Gott der Kirche als ein ganz besonderes Rüstzung in diesen bedrängten Zeiten geschentt worden ist. Reverendissimus Moguntinus gehört ja auch zu den älteren Bischöfen, und schon als Nachsolger des hl. Vonifatius auf dem Stuhl zu Mainz gebishrt ihm eine gewisse Wührerbes hl. Vonifatius auf dem Stuhl zu Mainz gebishrt ihm eine gewisse Tüche ersordert ein energisches, einiges, opserwilliges Austreten derer, die vom heiligen Geiste gesetz sind, die Kirche zu regieren, die Christus durch sein Blut sich erworden.

Bernelden Sie Reverendissimo meine tieffte Chrfurcht und meine dankbare Liebe."

Was Ketteler auf diese Aufforderung hin geantwortet habe, ist aus einem folgenden Schreiben Strehles vom 18. April 1872 noch ziemlich beutlich erkennbar.

"Vor allen gebe ich Ihnen die Versicherung, daß ich auf meine Ansichten nicht verfessen der West und nur gedrängt, Reverenclissimo Moguntino gegeniber sie auszusprechen. Wenn Hochderselbe sagt, es ist noch keine Zeit zu einer allgemeinen deutschen Spiscopal-Conserenz, so unterwerse ich mich diesem Ausspruch in aller Demuth.

Daß übrigens der Wunsch nach einer Versannnlung des deutschen Episcopates auch in anderen Kreisen sich fundgibt, das sehen sie aus dem folgenden, was Herr Dr. Weiser 1) aus München an mich schreibt:

"Die bayerischen Bischöfe sind zur Conserenz in Julda gar nicht eingesaden worden; nur der hiesige Erzbischof erhielt als Präses ein Gintadungssschreiben von Wöln, wird aber kaum hingehen, da die andern nicht eingeladen sind. Ich habe hier schon Borstellungen gemacht, daß die Sache keine specifisch preußische, sondern im Grunde eine Causa communis ist, und es daher sehr zu wünschen wäre, daß alle deutschen Bischöfe zu einem gemeinfamen Schritte sich ermannen würden, aber ich sürchte, umsonst geredet zu haben.

<sup>1)</sup> Seit Jahren Secretar bei der Apostolischen Runtiatur in München.

Der Nuntius will sich nicht einmischen. Ich bedaure es fehr, denn, wie gefaat, es handelt fich um die katholifche Sache, und was heute in Preußen geschieht, kann morgen hier (in Bapern) geschehen und vice versa und ich fann es daher als feine Ginmifchung ansehen, wenn man vom fatholifchen Standpunkte aus die allen Bolkern und Nationen gmeinsamen, gleich ewigen Principien bes Matholicismus dem Freimaurerthum gemeinfam entgegen= it ellen würde. Es ift meiner Meinung nach eine fehr kleinliche Auffaffung. wenn man glaubt, das, was 3. B. in Mering geschieht, gehe blos diefen Ort oder die Diocefe Augsburg an, das, was in Riefersfelden vorgeht, habe blos der hiefige Erzbischof auszusechten u. f. w. Rein, es ift eine causa communis, das fatholische Recht muß von allen gemeinsam gewahrt werden. Mir thut es oft in die Seele hinein webe, wenn ich febe, daß jeder blos das rauf bedacht ift, wie er am beften mit heiler Saut fich aus ber Schlinge gieht, statt sich wie Moses, einer für alle und alle für einen in die Brefche zu stellen. Jedoch der Herr wird gerade durch das Kreuz Stärfe und Muth verleihen."

So Herr Dr. Weiser! Seine Worte sind gewiß aller Beachtung werth, wie überhaupt dieser fromme und gebildete Mann ungemein klar in die gegenswärtigen Verhältnisse blieft. — Ich glaube auch, daß die Situation bald sich klären und dann der Episcopat durch die Macht der Ereignisse zusammengetrieben wird, nicht als ob bischösliche Conserenzen im Stande wären, die Krisis oder das Marthrium abzuwenden — nein, ich din weit entsernt, einen äußeren Ersolg mir davon zu versprechen, sondern um Clerus und Vost in der Krisis und im Marthrium zu orientiren. Das soll geschen, was der Herr Vischof von Mainz schon oft im Kreise seiner Diöcese und in weitern Kreisen urch seine ausgezeichneten Schristen gethan hat, nur mutatis mutandis. Was dabei gesagt werden soll, das ist Sr. Bischösl. Gnaden gewiß klarer als jedem andern. Das hat sein vortressliches Vuch ilber die Centrunsfraction wieder bewiesen.

Meine Benigfeit und Armseligkeit kann dazu nichts leisten. Das war auch gar meine Absicht nicht, als ich meinen Brief an Sie schrieb. Ich habe zu solchen Manischen beine Befähigung, keinen Schwung und auch keine hinstängliche Zeit, da meine Nerven die Nachtarbeiten mir nicht gestatten. Ich weiß zu gut, was meine Schultern zu tragen vermögen und was sie verweigern. Der liebe Gott hat sedem seine besondere Gnade verlichen. Wenn ich denmach dem huldvollen Bunsche Sr. Bischöfl. Gnaden zu willsahren versabsäume, so geschieht es gewiß nur in der aufrichtigen lleberzeugung meiner Unfähigkeit zu solcher Arbeit. An tüchtiger Beihütse schlet es Reverendissimo in Mainz nicht; da ist ja Mousang, Heinrich, Ew. Hochwürden und andere siterarisch gebildete Männer. Niemand aber übertrifft Se. Bischöfl. Gnaden. Alles, was hochdieselben schreiben, hat das Gepräge apostolischer Bürde, Klarsheit, Kraft und Salbung, daß es unvergleichlich ist.

Was im allgemeinen die Idee betrifft, die in einem solchen Manifest darzustellen wäre, so scheint mir das wesentliche in dem von mir unterstriche nen solchen gesperrt gedruckten] Worten des Dr. Weiser zu liegen. Es sollten einmal dem katholischen Volke die Pläne des Freimanrerthums klar und offen dargelegt werden und ihnen gegenübergestellt die Grundsätz der katholischen Kirche. Dadurch würde auch der "Alkkatholicisnus" in das wahre Licht ges

ftellt, das Streben, eine Reichstirche zu gründen, die Kirche aus der Gefellsfchaft zu verbannen 2c. 2c.

Bei der letten Fuldaer Conferenz (vom 9.—11. April 1872) ist nichts bezüglich einer allgemeinen deutschen Bischossversammung ausgemacht worden. Wir scheint es, daß ein Erzbischof v. Geissel seht. Der souht so ausgezeichenete, fromme, apostolische Erzbischof Paulus von Cöln scheint nicht so das Zeug zu einem Führer in sich zu haben. Das ist eben nicht sedem, auch beim allerbesten Willen gegeben. Run, deus providebit.

Mag da geschehen, was da wolle, ich schaue mit Vertrauen und Zwerssicht der Zusunft entgegen. Der Herr sicht seine Kirche auf dem Weg des Krenzes zum Siege. Und der Sieg ist eigentlich schon da, sonst würden die höllischen und sinstern Mächte nicht so wilthen und toben. Die Hamptsache ist die, daß das, was der H. Bater neulich sagte, an Deutschland in Ersüllung gehe. Wenn wir alle sest, beharrlich und einmitthig dastehen, wer will etwas gegen uns ausrichten?"

Mit der Stunde der Gefahr schien dieser Geist der Festigkeit und Einmüthigkeit den Katholiken Deutschlands wirtlich wie vom Himmel verliehen. Hervorragende Führer sammelten sich zum "Verein der deutschen Katholiken". Mainz wählten sie, um zuerst zusammenzutreten, ihre Organisation zu berathen, ihre Wanderversammlungen zu planen, und von Mainz aus erließen sie 8. Juli 1872 einen Aufruf an die Katholiken Deutschlands. Nach Beendigung ihrer Verhandlungen machten sie gemeinsam eine Betsahrt nach dem Wallsahrtsorte Marienthal bei Rüdesheim. Fe gt 1 war auch der Bischof unter ihnen, der von der Kanzel aus zu ihnen sprach:

"Liebe fatholifche Männer!

In recht schöner Weise habt Ihr die Versammlung des "Deutschen Katholikenvereins" dadurch beschließen wollen, daß Ihr gemeinsam eine Wallschut unternahmt zu diesem Gnadenort der Mutter Gottes. Obgleich ich an den wichtigen Verhandlungen, welche Ihr in diesen Tagen gepflogen, für mich den regsten Untheit nahm, so glaubte ich doch, dieselben Euch allein überlassen und mich nicht persönlich dadei betheitigen zu sollten. Alls ich sedoch von dieser religiösen Feier vernahm, da habe ich gerne mich bereit erklärt, daran Theil zu nehmen; denn es schien nir so ganz in der Ordnung, daß bei einer Wallsahrt katholischer Männer, welche ans der Stadt Mainz ausging, der Bischof von Mainz nicht wohl sehlen dürse. Was Ihr katholische Männer aus allen

<sup>1)</sup> An den Verhandlungen dieses der preußischen Regierung besonders mißliebigen Vereins hat Ketteler nie Theil genommen, wie er auch an der Gründung nicht bestheitigt war. Es war nur eine der vielen während des Cultursampses verbreiteten Unwahrheiten, welche seine Person mit diesem Verein identificirte. Bei der Verhandstung vor dem Appellationsgericht in Münster 20. Juli 1876 äußerte hierüber der Vischend; "Der Herr Oberstaatsamvalt hat mir dann noch meine Stellung zum "Mainzer Katholikenverein" vorgehalten. Darauf nuß ich erwidern, daß ich allerdings die Herren, wenn sie sich in Mainz versammelten, freundlich begrüßt und mehr als einnahmich geäußert habe, daß dieses oder jenes mir nicht angemessen erscheine; weiter aber ist meine Einwirkung auf die Sache des Vereines nicht gegangen." Weshjäl. Mertur 1876 Nr. 196.

Theilen Deutschlands mährend dieser Tage berathen und verhandelt habet, es ist eine große, eine heilige Sache, und Gott wird Guer Bemilhen segnen. Ihr werdet aber mit mir einverstanden sein, daß ich hier von dieser Frage schweige und von diesem heiligen Orte Guch einige fromme Gedanten ans herz lege, welche mir passend scheinen, Eure Frömmigkeit und Andacht anzusegen und zu bestärken."

Alls zwei Fahre später, am 17. Juni 1874 bieser selbe Katholikens-Berein abermals eine Wallfahrt veranstaltete, diesmal auf den Rochusberg bei Bingen, war Ketteler wieder in seiner Mitte, um durch eine ergreisende Predigt dem Tag die höhere Weihe zu geben 1). Aber freilich von den brennenden Fragen des Tages zu schweigen vermochte er dann nicht mehr.

Der Constituirung des "Mainzer Katholiken-Bereines" folgte schon in furzem die jährliche Generalversammlung der Katholiken Deutschlands. Unmittelbar daran schloß sich die Versammlung der Vischöse von ganz Deutschland zu Fulda vom 18.—20. September 1872.

Nahezu alle beutschen Bischofssitze waren diesmal vertreten; außer Gnefen-Bofen und Det fehlte nur Osnabruck. Fast alle Bifchofe, einjehlieflich des Militärbischofs, waren personlich anwesend. Bischof Krement von Ermland, der fich in offenem Conflicte mit der Regierung befand, und der Bischof von Baffau hatten Bertreter geschieft. Der Gedanke eines gemeinsamen hirtenschreibens an die Ratholiten Deutschlands wurde eingehend erwogen und ein dafür gesertigter Entwurf 2) geprüft; ebenso der Borschlag einer Abresse an den deutschen Kaiser. Beides wurde zuletzt abgelehnt; bagegen entschieden sich die Oberhirten "für die Abfaffung einer Dentichrift zur Wahrung der vielfach verletzten Rechte der Kirche im neuen deutschen Reiche und gur flaren Darlegung der für die gegenwärtige Beitlage maggebenden driftlich fatholischen Brincipien." Die Entwürfe einer berartigen Denfschrift, die zur Borlage gebracht waren, wurden verlefen und geprüft. Die überwiegende Mehrheit entschied sich für ben zuerst verlesenen jedoch so, daß er nur als Grundlage dienen und auch die beiden andern theilmeise mitbenutt werden sollten. Gine eigene aus 5 Mitgliedern bestehende Commission wurde mit der Aufgabe betraut, die Redaction zu

<sup>1)</sup> Bgl. Raich, Predigten II, 34 f.

<sup>2)</sup> Dieser Entwurf, aus der Feder des Mainzer Domdecans Dr. Heinrich, findet sich noch in Kettelers Papieren. Er beschäftigt sich mit dem gegen die Kirche erhobenen Borwurf der "Staatsgefährlich keit". Ein nachträglich eingeschobener Passus lautet: "Kir wissen es, mit welcher Schnsucht das ganze gläubige Volt und der gesammte katholische Clerus von seinen Oberhirten im gegenwärtigen Augenblick ein bischösliches Wort zur Bertheidigung unserer so schwer verletzten und noch schwerer bedrohten heiligen katholischen Religion und Kirche erwartet. Und dennoch konnte sich uns die Frage nahe legen, ob es noch zur Zeit nicht besser sie, schweigend überaus Hartes zu ertragen als durch unser Reden vielleicht zu noch größern Beschädigungen der Kirche Anlaß und Borwand zu bieten."

beforgen. Im Laufe der Discuffion wurden namentlich 5 von verschiedenen Bischöfen ausgehende Aenderungsvorschläge angenommen:

- 1. Daß ein Theil der hiftorifch-dogmatischen Begrundung des Unfehlbarfeits=Dogmas wegbleibe.
- 2. Daß der Abschnitt über die Schule aus dem zweitverlefenen Entwurfe ergängt werde.
- 3. Daß eine entschiedene Erklärung barüber abgegeben werbe, baß ber Episcopat feine Solidarität mit gewiffen fatholischen Zeitungen von leidenschaftlicher Haltung habe, oder irgend eine Berantwortlichfeit für diefelben auf fich nebme.
- 4. Dag ber Rampf des Liberalismus gegen die driftlichen Grund= fäte überhaupt in stärkerer Betonung hervorgehoben werde. 5. Daß die Hinweisung auf die "Wege der Revolution" beigefügt
- merbe.

Mit der Unterschrift der sämmtlichen deutschen Bischöfe vom 20. September 1872 trat das wichtige Actenftuck mit Anfang October in die Deffentlichteit. Alsbald fiel die ministerielle "Provincial-Correspondeng" in einem augenscheinlich aus altfatholischer Feber stammenben Leitartifel über die Bischöfe her:

"Die Darlegung ber geiftlichen Auffaffungen und Ansprüche ift in ber neuesten bijchöflichen Schrift allerdings fo ruchaltlos, fo absolut, fo scharf, wie bisher noch in feiner öffentlichen Rundgebung deutscher Bischöfe dem Staate gegenüber. Jeder Uebergriff gegen die bitrgerlichen Gefetze, der bisher von einem einzelnen Bifchof begangen worden ift, jeder ftreitige geiftliche Unfpruch, der an irgend einer Stelle erhoben worden, wird jest von der Gefammtheit der Bijchofe als gemeinsame Angelegenheit der fatholischen Stirche aufgenommen und als unbedingtes Recht behauptet und vertreten; alle Maßregeln, welche die Regierung feit Jahr und Tag ergriffen, alle Schritte der Berwaltung und Bejeggebung werden als rechtswidrig und die Auflehnung gegen dieselben als berechtigt erklärt."

Und nun wurde ben Bijchöfen vordemonftrirt, die ganze Urjache bes Streites gehe einzig von ihnen selber aus. Sie hatten es ja vorhergesehen und vorausgejagt, die Erflärung des Unfehlbarfeitsboamas bedeute eine Umänderung der firchlichen Berfassung und werde deghalb die schwerften Rämpfe und Berfolgungen nach fich gieben. Wenn fie jest nachträglich auf Roften ihres Gewiffens diefem staatsgefährlichen Dogma sich gleichwohl unterwerfen, mußten fie wohl auch die vorhergesehenen Folgen tragen. Ru diesem bittern Sohne fam noch die Entstellung und Migdentung alles deffen, was einst die Bijchöfe gethan hatten, um die Definition des Concils abzuwenden. Borgüglich richtete fich die Spite jedoch wider Retteler perfönlich, auf den mehrmals hingewiesen wird:

"Bie follte der Bifchof von Maing, Berr v. Retteler, der bie jegige Dentschrift verfaßt haben foll, in Julda sich nicht erinnert haben, daß als "neue Glaubenslehre" ihm und feinen Collegen damals eben die papitliche Un fehlbarteit galt, von welcher er fagte, fie fei der Birche Chrifti dem Ramen und der Sache nach unbefannt und erft in letzter Zeit ausgedacht worden; ihre Berkiindigung würde etwas Unerhörtes fein."

Diesem von Entstellungen und Unwahrheiten strokenden Artisel, der sosort auch in andern Blättern nachgedruckt wurde, trat Ketteler unter dem 21. October 1872 mit einer längeren Erklärung und einer Reihe von Berichtigungen in der "Germania" entgegen. Er erntete jedoch nur eine den ersten Angriff an Leidenschaftlichkeit noch übertreffende Entgegnung, deren sich die "Norddeutsche Allgemeine", die "Mainzer Zeitung" und Organe ähnlicher Richtung alsbald triumphirend bemächtigten. Die "Mainzer Zeitung" feierte diesen groben Erguß altkatholischen Hasse in zwei Leitzartisch; der zweite war überschrieden: "Ein Deutzettel für Wilhelm Emmanuel."

Eben jetzt stand die Eröffnung des "allgemeinen Gebetes" bevor, welches für die Antiegen der Kirche von den Bischöfen ausgeschrieben war. Aus diesem Anlaß bestieg Ketteler am 3. November 1872 die Kanzel seines Domes, um zu den Gläubigen über den ausgebrochenen "Kampf gegen die Kirche" zu sprechen. Hier war es auch, daß er über die Haltung der deutschen Bischöfe auf dem Concil sprach, und die lautern Gesinnungen und Absichten darlegte, welche sie bei ihrem Widerstande geleitet hätten 1).

Der Ernst der Lage war unterdessen so sichtbar zu Tage getreten, daß in der üblichen Beihnachts-Allocution der Hl. Vater ganz offen die Gefahren besprach, welchen die Kirche in Deutschland entgegengehe. Aber die Zeitungen, welche die Allocution zum Abdruck brachten, wurden consiscirt und in der sirchenseindlichen Presse erhob sich ein wahres Buthgeschrei. Am 9. Januar 1873 segte der Eustusminister Falk dem Abgeordnetenhanse den Entwurf der neuen sirchenpolitischen Gesege vor, die man schon seit einiger Zeit erwartete, und die nachmals unter dem Namen der "Maigesetze" eine traurige Berühmtheit erlangt haben.

Ungesäumt veröffentlichten die Bischöfe Preußens über die neuen Gesetze eine Deukschrift unter dem 30. Januar 1873 und richteten 5. Februar Abressen an das Herrenhaus wie an das Haus der Abgeordneten, und überdies eine Jumediateingabe an den König. Sie wollten das Neußerstethun, um den furchtbaren Schlag von der Kirche Preußens abzuwenden.

Welchen Eindruck diese Gesetzentwürfe auf Ketteler zunächst hervorbrachten, ist noch erkennbar aus einer flüchtig hingeworfenen Bleististnotiz aus jenen Tagen, in welcher er vermuthlich seine Hauptgedanken für ein Schreiben an seinen Freund, Erzbischof Melchers von Coln, vorläufig sixiren wollte. Er schreibt:

<sup>1)</sup> Bgl. Raich, Predigten II, 285 f.

#### 1. Der Culturfampf in Preugen und im Reich.

"1. Die neuen Gesetze durchgehen und das Berhalten ihnen gegenüber feststellen.

2. Ein Protest gegen die Gehaltentziehung der Bifchofe als Zwangs-

mittel.

3. Ein Protest gegen die Anerkennung der Altfatholiken und des Reintens als Bestandtheile der katholischen Kirche.

4. Ein Protest gegen die Eingriffe politischer protestantischer Körperschaften in die göttliche Berfassung der Kirche.

Das allein Mögliche: die Freiheit.

5. Bericht nach Rom mit Anfrage, ob und welche Concessionen zu machen sind."

Bei einem Rathe für Erzbischof Melchers ließ Ketteler es aber nicht bewenden. Die preußischen Bischöfe in jenen Tagen, das wußte er wohl, waren über die Lage der Dinge orientirt und täuschten sich nicht über das, was auf dem Spiele stand. Aber alles kam darauf an, daß auch Clerus und Volk vor Täuschung bewahrt blieben und klar erkannten, wornm es sich handle. Sosort machte sich Ketteler an die Arbeit. Während man im Abgeordnetenhaus über die Berfassungsänderung sich schlüssig machte, welche der Annahme der nenen Gesetze vorausgehen mußte, machte er diese Gesetze selbst zum Gegenstand seiner Untersuchung; am 22. Februar 1873 lag seine Schrift sertig vor: "Die preußischen Gesetzentwürfe über die Stellung der Kirche zum Staat." Sie kam zur rechten Stunde; binnen kurzem hatte sie 6 Auflagen. Es ist eine der wirksamsten und verdienstvollsten von allen seinen Schriften gewesen und in der Geschichte des Eulturkampfes ein nicht zu unterschätzendes Ereigniß.

Nur auf 2 der Gesetzentwürse ging er im einzelnen fritisirend ein, auf das Gesetz betreffend "Borbildung und Anstellung der Geistlichen" und das über "die firchliche Disciplinargewalt und die Errichtung des föniglichen Gerichtshofes für kirchliche Angelegenheiten".

"Jest tonnut es darauf an," meint er, "daß wir als Christen und als Männer die veränderten Verhältnisse unwerhillt ins Auge fassen und ihnen gegeniber unsere Stellung nehmen. Dazu genügt es aber nicht, lediglich die vorgelegten Gestentwürfe und ihren Inhalt zu erwägen; sie sind ja, wie der Cultusminister Dr. Falt in seiner Einleitungsrede gesagt hat, nur Vruchstücke eines umfassenden Systems, welche im Jusammenhange stehen und nur in diesem Jusammenhange ihre volle Bedeutung haben . . . Wir müssen daher diese System selchst aus den Geständnissen der Wortsührer jener Partei kennen Lernen, welche jeht die öffentliche Meinung beherrscht und den maßgebenden Einsluß übt."

Giner der Hauptrathgeber des damaligen Cultusministers, der Leipziger Prosessor der Rechte Dr. Emil Friedberg, hatte nämlich in einer Schrift "Das deutsche Reich und die katholische Kirche" und kurz darauf auch in öffentlichem Bortrag in der Leipziger "Gemeinnützigen Gesellschaft" die ganze Theorie des Culturkampses, seine Ziele und seine Taktik unverhüllt ent-

wickelt und die Acusserungen des Cultusministers in der Kammer lieferten noch weitere Besenchtung dazu. Nach den Fingerzeigen, welche diese gegeben, erörtert Ketteler das Ziel, die Mittel, den Geist und die Bedeutung dieser Gesetze. Seine furze, klare Beweisssührung ist überwältigend. Mit Bezug auf das Gesetz über die "firchliche Disciplinargewalt" schreibt er am Ende seiner eingehenden Eritif:

"Die nothwendigen Folgen biefer Beftimmungen über die Stellung ber Geiftlichen waren alfo:

- 1. Trennung der Kirche von Rom.
- 2. Bernichtung der bischöflichen Gewalt.
- 3. Junere Berfetzung und Auflösung jeder firchlichen Autorität.
- 4. Bolle Herrschaft des Staates über den Clerus.
- 5. Unberechenbare Corruption der gangen Birche in Preußen.

"Sole Männer mit unbefangenem Blicke haben bezüglich des Protestantismus schon oft ihre Stimme zu Klagen erhoben über das Joch der staatlichen Kirchenherrschaft. Man konnte kann Farben sinden, um die Entartung eines dis zum tiefsten Servilismus herabgedrickten byzantinischen Clerus zu schildern. Ganz dasselbe würde man jetzt durch diese Gesetze bewirken, wenn die Kirche sich ihnen unterwersen könnte. Man würde dadurch ein abgestumpstes, ein byzantinisches Kirchenthum, branchdar zu jeder Unterdrickung des Volkes hervorrusen. Dazu kann die Kirche die Hand nicht bieten. Sie kann ninnnermehr dusben, daß man den katholischen Priester zu einem Diener und Wertzenge der Staatspolizei herabwilrdigt."

"Man will," so urtheilt er über das Endziel dieser ganzen Gesetzebung, "die Freiheit der katholischen Kirche vernichten, sie durch ein ganzes System von Geseben von aller Verbindung mit dem Volke ausschließen und sie gänzlich ohnmächtig machen. Die schönen (von Dr. Friedberg gebrauchten) Vilder von einem Strome, der von selbst versiegt, nachdem man ihm allen Zusluß genommen, und von einem Gliede, das abstirbt, nachdem man ihm die Abern unterbunden, veranschaulichen die durch Gesebe zu bewirkende Operation an der Kirche, wie sie diese Partei vorhat."

Den Eindruck dieser Schrift auf fatholische Kreise erkennt man aus einer Abresse, welche in Betreff derselben unter dem 21. Februar 1873 von München aus an den Bischof gerichtet wurde:

"Benn Millionen von Katholifen die Thatkraft und Beisheit bewundern, mit welcher Ew. Bischöft. Gnaden während einer bald Zzjährigen segensreichen Birksamkeit auf dem Stuhle des H. Bonisatins in hochihrer Residenzstadt und Diöcese das katholische Bewußtsein im Bolke mächtig gesördert und bei seder Gelegenheit die Rechte der hl. Kirche durch Schrift und Bort vertheidigt haben und vertheidigen, so konnten auch die katholischen Männer von München in dieser Bewunderung nicht zurückleiben.

Der katholische Volksverein bahier, welcher nahe an 800, und mit seinem Bruder-Verein in St. Anna Vorskadt über 1000 Mitglieder zählt und als einziger politischer Verein in hiesiger Stadt unter den schwierigsten Verhältnissen ben katholischen Standpunkt behauptet, hat in seiner gestrigen Versammtung von der neuesten Schrift Renutniß genommen, in welcher Ew. Vischöft. Enaden

#### 1. Der Culturfampf in Prengen und im Reich.

bie Biele der neuesten preußischen Gesetzgebung beleuchten und, wie bisher in alten firchlich-politischen und focialen Fragen, fo auch in diefer die Blänbigen mit apostolischer Beisheit belehren und vor Berirrung und Verführung gu bewahren trachten. Nachdem der gehorfauft Unterzeichnete 1) die Hauptpunkte von Hochdero Schrift mitgetheilt und erlantert und die gablreich anwesenden Mitglieder aufgefordert hatte, für die Berbreitung derfelben aus allen Rräften zu wirfen, wurde ihm von den fammtlichen auf das lebhafteste angeregten Mannern der Auftrag, Ew. Bifchoff. Gnaden deren innigften Dant für diefen neuen Beweis hochihrer väterlichen Liebe zum Bolfe und hochihres raftlofen Gifers in der Belehrung und Führung desfelben auszusprechen und den Bunfch beizufügen, es moge der allmächtige Gott Ihnen mit feinem reichften Gegen alles lohnen, was hochdiefelben bisher gethan und gelitten, und möge hochdero geiftige und forperliche Rraft erhalten und stählen, damit Ew. Bischöft. Gnaden auch in den kommenden großen Stürmen dem katholischen Bolke Deutschlands als muthvoller Führer vorangeben und als weifer Berather zur Seite ftehen."

Um 21. März 1873 ging im Abgeordnetenhause zu Berlin die dritte Berathung der firchenpolitischen Borlagen zu Ende; am 4. April machte das Herrenhaus nach längerem Zögern über die Berfassungsänderung sich schlüssig, welche der befinitiven Annahme der neuen Gesetze vorhergehen nunfte. Die Ofterserien traten jetzt dazwischen, aber am 24. April sollten die parlamentarischen Körperschaften sich wieder versammeln. Die neuen Kirchengesetze gelangten dann zunächst zur Berathung an das Herrenhaus und es ließ sich voraussehen, daß sie hier einige Beränderungen erfahren und in Folge dessen, daß sie hier einige Beränderungen erfahren und in Folge dessen. Bis zur besinitiven Annahme und der Unterschrift durch den König war also noch die Frist von einigen Bochen.

In diesem fritischen Augenblicke versäßte in Kettelers Auftrag Dr. Monfang ein Promemoria, über das, was von Seite der Bischöfe noch geschehen könne und solle. Bermuthlich wurde dasselbe an die preußischen Bischöfe oder wenigstens an den Erzbischof von Söln gesendet, denn es verzeichnet genau den Beg, welcher von den preußischen Bischöfen eingeschlagen wurde. Das Promemoria verlangt eine nochmalige Jusammenkunft der preußischen Bischöfe in allernächster Zeit, wo möglich in Begleitung eines rechtskundigen Mitgliedes ihrer Domcapitel, um sich über die neuen Gesetze im allgemeinen wie im besondern genau zu verständigen. Die Vorschläge zeugen von hoher Einsicht:

"Bon äußerster Wichtigfeit ift, daß der gefammte Spiscopat wie in seinem Urtheile so in seiner Hattung diesen Gefahren gegenüber in vollständigfter

<sup>1)</sup> Dr. &. Lang für Munchen; Joh. Graef für St. Unna.

<sup>2)</sup> Ohne Unterschrift und Datum liegt es in Kettelers Rachlaß vor, wie manche andere Gutachten, die Ketteler bei andern Gelegenheiten, meist von Dr. Heinrich, für sich abfassen ließ. Die Handschrift läßt über ben wirklichen Versasser keinen Zweisel; auch das Datum läßt sich annähernd bestimmen auf Ende März 1873.

Uebereinstimmung sei und dazu eine Position nehme, welche die Einheit für jest und für die Zukunft sichert, die Ginzelnen stärft und die Gegner zwingt, stets gegen die Gesammtheit der Bischöse und gegen die katholischen Principien borzugehen. Diese Position ist:

Der engste Anschluß an den Apostolischen Stuhl und die gemeinsame Erklärung, daß die Regierung, wenn sie an den bestehenden Rechtsverhältnissen etwas ändern will, sich mit dem Papste, mit dem sie auch die Concordate absgeschlossen, zu benehmen habe. Sine folche Erklärung entspricht auch der Erwartung des Clerus und des katholischen Volkes, wie nicht minder der Erwartung der gländigen Protestanten, die allmählich zur Erkenntniß kommen, wie gesahrdrohend diese neuen Gesetze für sie sind und die deßhalb zu einer immer nichr erstarkenden Opposition sich sammeln.

Eine folche klare und entschiedene Sprache erwarten auch die um den prenßischen Staat besorgten prenßischen Staatsmänner, während die activen Gegner der Kirche offenbar darauf rechnen, die starke Widerstandskraft der Katholiken dadurch zu besiegen, daß sie die einzelnen Bischöfe zur Rachgiebigkeit in einzelnen Puntten bringen und so die acies ordinata 1) durchbrechen . .

So gewiß einige Bestimmungen sich in den Gesetzen sinden, die man auf dem Wege der Bereinbarung hätte zulassen können, so kann sowohl wegen des Standpunktes, den die Staatsgewalt eingenommen hat, als auch wegen der Jiespunkte, welche durch diese Gesetze erstrebt werden, von Annahme auch nur einzelner Pinkte nicht die Rede sein. Auch die Erwägung, daß solche oder ähnliche Bestimmungen früher in Kraft waren und auch hie und da in sildbeutschen Diöcesen noch in Geltung stehen, kann nicht dazu sühren, daß die preußischen Bischöfe sich zu diesen Aufreiheiten verstehen.

Es würde hiermit auch gar nichts gewonnen, da der heutige Kanpf gegen die Kirche sich nicht um das Mehr oder Weniger ihrer Freiheit dreht, fondern um ihre Existenz als eine felbstständige und übernatürsiche Drduung, und nicht lokaler Katur ist, fondern in nie dagewesener Erbitterung gegen Haupt und Glieder, gegen Dogma und Disciplin in der ganzen Welt geführt wird. Rur in der unerschütterlichen Vertheidigung der Principien siegt, meuschlich gesprochen, die Rettung der Kirche in den einzelnen Ländern und die Beschleunigung ihres Sieges in der Welt."

Wirklich traten am 29. April 1873 die preußischen Bischöse in Fulda abermals zusammen. Mit Ausnahme des hochbetagten Bischoss von Eulm, der seinen Bertreter geschieft, und des Bischoss von Straßburg, dessen Generalvicar eben ausgewiesen worden war, waren alle persönlich erschienen, auch Ketteler. Auf Grund eines früheren Conferenzbeschlusses war er, obzleich nichtpreußischer Bischos 2), eingeladen worden, und als er zu Anfang der Berathungen über die Berechtigung seiner Theilnahme Zweisel erhob, sprachen sich alse Bischöse übereinstimmend für diese Berechtigung aus.

Die Hauptarbeit der Conferenz war die genaue Durchberathung der vier "Maigesetze" nach allen ihren Einzelheiten. Das wichtigste Resultat faßt das Conferenzprotocoll in die Worte zusammen:

- 1) Anspictung auf Cant. 6, 3. terribilis castrorum acies ordinata.
- 2) Drei Pfarreien des Bisthums Maing gehörten Breugen an.

#### 1. Der Culturfampf in Preugen und im Reich.

"Sodann wurde über die im preußischen Herrnhause gegenwärtig in Berathung stehenden Kirchengesetze, deren desinitive Annahme keinem Zweisel unterliegt, in Verhandlung getreten, und zwar nach einer allgemeinen Discussion über den Inhalt, die Intention und die Tragweite dieser Gesetze zumächst das allseitige Einverständniß der Anwesenden darüber constatirt, daß sich dieselben in ungetheilter Einigkeit des Handelns und Leidens diesen Gesetzen gegenüber zu verhalten entschlossen sind. Alle leisteten das gegenseitige Versprechen, in dieser Einigkeit undeirrt zu verharren. Sodann wurde beschlossen, die in Rede stehenden Gesetze auf dem Boden der Kirche als nicht verpslichtend zu erachten und sich gegen dieselben in passivem Widerstande resp. protestirend zu verhalten.... Von sämmtlichen anwesenden Conservazmitgliedern wurde beschlossen, daß die Vischisse durch ihre antliche Gewissenspslicht gehindert sein, den Ansocherungen, welche die in Rede stehenden Gesetze an sie stellten, nachzusonmen."

Diese gemeinsame Verständigung der preußischen Bischöse war unter den gegebenen Verhältnissen von der allerhöchsten Bedeutung. Ketteler schreibt darüber ein Fahr später an den päpstlichen Geschäftsträger in München C. Taliani, 20. Juli 1874:

"Nach dem Erlaß der firchenpolitischen Gesetze . . . traten die prenßischen Bischöfe in Fulda zusammen, um jeden einzelnen Paragraphen dieser Gesetze zu discutiren und genau sestzustellen, wie sich sämmtliche Bischöse den Bestimmungen dieses Gesetzes gegenüber zu verhalten hätten. Ueber diese Berhandstungen wurde damals ein weitläusiges Protofoll aufgenommen und von allen Bischöfen unterschrieben. Dadurch allein ist die vollkommene Einstimmigkeit erzielt worden, welche seitdem unter dem ganzen preußischen Episcopate besteht."

Die Meinungsäußerungen im Einzesnen, von denen diesmal im Protocoll jede Andentung sehlt, maßte sich sonderbarer Weise die "Allgemeine Zeitung" acht Fahre später an, ganz genau zu kennen. Sie weiß zu erzählen, daß im Schoße der Bischofsversammlung eine zur Nachgiedigteit geneigte Mindersheit sich befunden, und nennt unter diesen die Bischöse von Osnabrück, Fulda und Enlin. Aber eine "Fraction der Unversähnlichen" habe diesen gegenüber gestanden, die Erzbischöse von Eind posen, die Bischöse von Limburg und Trier, Weihbischos Kübel von Freiburg, und Ketteler von Mainz 1).

Noch beffer weiß es ein "altfatholischer" Berichterstatter 2) aus berselben Zeit:

"Als die prensissen Bischöfe beim Ansbruch der Verwicklungen zum ersten Mal in Inda zusammenkamen, war eine Anzahl derselben bereit, sich um des Friedens und der Erhaltung der Seckforge willen denjenigen Wesetzu zu sügen, welche mit dem katholischen Princip nicht im Widerspruch standen. Dannals

<sup>1) 1881</sup> Mr. 222 B. S. 3253.

<sup>2) 1881</sup> Rr. 224 S. 3274. Richt nur die Zeichnung des Artitel mit v. S., fondern mehrere inhaltliche Momente, wie auch der Ten des Gaugen tonnten auf den Alttatholiten Ritter v. Schulte als Berfasser benten.

war es Herr v. Ketteler (den die prenßische Regierung zur Zeit einmal gern als Erzbischof von Freidung gesehen hätte!!), welcher sich dazwischen warf und Melchers als Vorsigenden der Versammlung bewog, diese Unterscheidung, welche dem ganzen Eulturkampf die Spitze abgedrochen und ums unsägliches Etend ersspart hätte, als unzulässig zu bezeichnen; so wurden die Bischöse mit Gewalt in den Constict hineingepeitscht — und zwar durch diesenigen Prätaten (Ketteler und Melchers), welche über den Kopf der Capitel Berlin und Kom uns oftroprit hatten. So rächte sich der Fehler, Männer von so anerkannt extremer Richtung und von ebenso anerkannt geistiger Rullität zu Bischösen zugelassen der berufen zu haben."

Als diese Worte 1881 geschrieben wurden, erhob sofort die "Kölnische Volkszeitung" 1) Widerspruch:

"Die Darstellung der Ereignisse in Fulda ist, wie wir aus bestem Wissen versichern können, total falsch. Der Herr Bischof v. Ketteler hat keineswegs sich "dazwischen geworsen", um den passiven Wierstand gegen die Gesetze durchzuseisen. Wenn es in jener Versammlung Nuancen gegeben hat, so gehörte unzweiselhaft gerade Herr v. Ketteler zu denjenigen, welche den Conflict möglichst zu mildern suchen. Herr v. S. (der Correspondent der "Allg. Ztg.") ist augenscheinlich vollkommen unbekannt mit dem Charakter, den Schriften und dem politischen Wirfen des Bischofs von Mainz."

Die Stizze von Kettelers eigener Hand, durch welche er für die Fuldaer Berathungen seinen Standpunkt fixirte, liegt noch vor und läßt ersennen, ob die "Allgemeine Zeitung" recht berichtet war:

- "I. Die Principien der Kirche:
- 1. Es ist de fide, daß die Kirche mit allen aus ihrer göttlichen Institution fließenden Rechten jeder welttlichen Gewalt durch Gott, den Urheber jedes Rechtes, entzogen ist. Der Staat kann durch seine Gesetze und Versaffungen Rechte und Freiheiten, die Gott der Kirche verliehen hat, weder geben, noch nehmen.
- 2. Es ist ferner de fide, daß bei Streitigkeiten zwischen Wirche und Staat über die Grenzen des firchlichen und staatlichen Rechtes, die Virche sich der Entscheidung des Staates nicht unterwerfen fann.
- 3. Auf dem Bege des Uebereinfommens fonnen dem Staate firchliche Rechte 3. B. Mitwirfung bei Stellenbesetzung übertragen werden.
- 4. Hieraus folgt, daß Staatsgesetze die von Gott der Kirche verliehenen Rechte wohl anerkennen, aber nicht verleihen können.
- 5. Rur in diesem Sinne fann daher ein Ratholit sich auf das jus quaesitum oder auf allgemeine Principien der Freiheit berufen.
- II. Principien des modernen Staates,

von benen die Kannnermehrheiten, die Mehrzahl der Staatsbeamten, der Liberalismus, die Lehrer auf fast allen Hochschulen ausgeben:

1. Die Staatsgesetzgebung ift die letzte Quelle alles Rechtes, und die Krirche hat nur die Rechte, welche durch die Verfaffung und Gesetzgebung des Staates ihr verliehen sind.

<sup>1) 1881 (15.</sup> August) Nr. 224.

### 1. Der Culturfampf in Preugen und im Reich.

- 2. Hierbei hielt man es für nützlich, auch den Kirchen einen Antheil an den allgemeinen Principien einer freien Staats und Gesellschaftsversaffung zu geben. Positive Geltung erlangen diese Principien für die Kirche nur durch die schlechthin sonveräne Gesetzgebung.
- 3. Rechte aber, welche nur diese Gesetzgebung verleiht, tonnen auch von ihr wieder aufgehoben werben.

III. Alle ein feitig erlaffenen Gefetze über Rechte und Freiheiten, welche Gott der Kirche verliehen hat, können daher nur von uns als Competenzilberschreitungen angesehen werden.

Wir müffen sie nach dem Grundsatze beurtheilen: lex injusta non

est lex.

- ${
  m IV}$ . Es fragt fich daher: enthalten die vier Gesetze solche Competenz- überschreitungen?
  - 1. Da ift nun zuerst in Muge zu fassen, wie bei der mildesten Dentung der Gesetze ihre Bertheidiger diese Competenzüberschreitungen beftreiten können. Sie fagen oder können fagen:

1) Die Verfaffung spricht die Freiheit und Selbstständigkeit der

Rirche aus.

b) Namentlich sichert sie der Kirche freie Besetzung der Stellen und schließt jedes Ernennungs- 2c.=Recht des Staates aus.

e) Diefes Recht wird durch die neuen Gefetze nicht umgestoßen.

Man barf bem Gefetze feine Abfurdität zumuthen.

- d) Die Freiheit und Selbstständigkeit der Kirche schließt aber das dem Staate zustehende jus cavendi und supremae inspectionis nicht auß; nicht in dem Sinne, als ob der Staat sich annaßte, die Kirche in fir ch (ich en Dingen zu beaufsichtigen, sondern in dem Sinne, daß der Staat zur Wahrung seiner staatlichen Interessen sich die nothwendigen Garanticen verschaffe.
- e) Das ist der Zweck und Sinn der Zufätze zur Verfassung und der neuen Gesetze. Nur infosern es zur Wahrung staatlicher Rechte nothwendig ist, hat der Staat eine durch Gesetze zu regelnde Besugniß bezüglich Austellung und Entlassung der Geistlichen.

Auch bezitglich der firchtichen Disciplinargewalt soll das Wesets nur Eingriffe in die Rechte des Staates und der fraats = bitrgerlichen Rechte der Geiftlichen abhalten.

- 2. Kann nun diefer Standpunkt noch mit voller Bahrheit a) den Berfaffungsveränderungen gegenüber, und b) den Gesetzen gegen über behauptet werden?
  - a) Gang abgesehen von diefen Gesetzen, glande ich, kann man den Bersaffungsveränderungen gegenüber noch einigermaßen mit Ja antworten.
  - b) Den Gesetzen gegenüber glaube ich dagegen nur mit Nein antworten zu müffen. Sie enthalten eine offenbare Competenzüberschreitung der Staatsgewalt und einen Eingriff in Nechte und Freiheiten, welche Gott der Nirche übertragen hat. Nurzer Beweiß . . . .

- V. Was folgt baraus für unfer Berfahren?
- 1. Bir miffen es uns zum vollen Bewußtsein bringen, in welchen Bunften eine folche Competenzüberschreitung liegt. Rur biefe fönnen wir zurückweisen 1).
- 2. Diese muffen wir aber absolut und unter allen Bedingungen felbst unter ben schwersten Nachtheilen zurückweisen, weil wir:
  - a) contra fidem handeln, wenn wir biese Competenz anerkennen;
  - b) weil wir dadurch die Principien auch im christlichen Bolke total verwirren;
  - c) weil wir dadurch nicht nur diefe Gefetz anerkennen, sondern alle spätern, welche auf dieselbe staatliche Antorität hin später erslassen werden;
  - d) weit wir dadurch nicht einmal den Rugen erreichen würden, welcher allein diese Unterwerfung rathsam erscheinen lassen könnte, die Abwendung schwerer Kämpse zur Erhaltung der Kirche, denn die Kirche würde vielmehr dadurch zu Grunde gerichtet, während die Kämpse vielleicht zu ihrem höchsten Triumphe führen;
  - e) endlich überhaupt, weil wir dadurch dazu cooperiren würden, die Autorität der Kirche Gottes unter die Autorität des Staates, Gottes Gewalt unter die menschliche Gewalt zu beugen.
- VI. Dagegen scheint zu sprechen, daß viele dieser gesetlichen Bestimmungen sich in früherer Zeit in den Gesetzen der betreffenden Känder vorfanden. Darauf ist zu erwidern:
  - 1. Es handelt sich um eine neue Einführung derselben, nachdem diese [durch folche Gesetzesbestimmungen aufgehobenen] Rechte nicht der Kirche verliehen, fondern zurückgegeben waren.
  - 2. Die früheren beziliglichen Nechte des Staates ruhten zum Theil auf Zugeständniffen der Kirche und waren infofern feine Competenzilberfchreitung.
  - 3. Die ilbrigen stammten aus der Zeit tiefster Ohnmacht und Erniedrigung der Kirche.
  - 4. Bei jenen Berordnungen stand man einer Staatsgewalt gegenüber, welche im Princip noch das Wesentliche, die Kirche, das historische Recht, die Trennung beider Gewalten anerkannte. Alles das jetzt verweigert.
  - 5. Alle feindlichen Gesetze früherer Zeit sind jetzt codificirt und amplificirt.
- $\mathbf{VII}.$  Wit welchen Gründen also unser Verfahren , unsere Abweifung zu rechtsertigen ?"

Noch ein anderer der auf dieser Versammlung berathenen Gegenstände hat später Anlaß zur Entstellung und Verdächtigung gegeben und ist für Ketteler bestimmend gewesen, sich über die Fuldaer Berathung etwas einsgehender zu äußern. Das Protocoll der III. Sitzung am 30. April berichtet:

<sup>1)</sup> Die betreffenden Worte find von Ketteler selbst durch Unterstreichen hervorgehoben.

"Die hierauf zur Sprache gebrachte Frage, ob über die Gidesleiftung auf die jest veränderte Verfassung irgend eine gemeinschaftliche Acuserung zu erstassen sein gene beschlossen, vom H. Apostotischem Stucke Entscheidung darüber zu erbitten, ob der Sid auf die in § 15 und 18 jest abgeänderte Verfassung geleistet werden könne; jedoch soll dei dieser Vitte bemerkt werden, daß ein ausdrücklicher Vorbehalt dei der Sidesleistung, etwa "salvis Ecclesiae juridus", seitens der Negierung voraussichtlich nicht zusgelassen werden würde, sowie daß ein Theil der versammelten Vischtlich nicht zussicht sei, der Sid könne geleistet werden, indem eine Interpretation der Versfassungs-Vestimmungen zulässig sei, nach welcher diese Vestimmungen die Nechte der Kirche nicht ausschließen."

Wenngleich das Protocoll der Sigungen in Fulda so geheim gehalten wurde, daß man es gegen den sonstigen Gebrauch nicht einmal in den Druck gab, sondern nur autographisch für die betheiligten Bischöfe vervielfältigte, gelang es doch dem prenßischen Cultusminister, von der Sache zu ersahren. Er säumte nicht, es in seiner Weise anszubenten. In einer leidenschaftlichen Philippica wider die Vischöse Prenßens richtete Falt, um die volle Abhängigkeit der Vischöse vom römischen Papste als ihr Hauptverbrechen zu beweisen, am 10. December 1873 an das Abgeordnetenhaus die Worte:

"Sollten Sie meine Herren nicht vielleicht, ebenfo gut wie ich das weiß, es wiffen, daß bei der letten Fuldaer Jusanmenkunft der Bischöfe über eine überaus wichtige, weittragende Frage weder eine Eingung noch auch eine Unterwerfung der Minderheit unter die Mehrheit zustande kam und daß sie dieses Ereigniß nach Rom berichteten, damit dort darüber entschieden werde, ausdrücklich hervorhebend, daß ein großer Theil der Bischöfe für eine mitdere Beautwortung der Frage sei. Sie werden fragen: "Was war das für eine Angelegenheit?" Nun, es war die Frage, ob nach Aenderung der prenßischen Bersfassurfunde ein Katholit dieselbe noch beschwören könne. Und nun saffen Sie alle diese Thatsachen zusammen und bezweiseln Sie im Ernste noch, daß eine Abhängigkeit der Bischöfe von Kom bestehe? Ich glaube, Sie werden dies im Ernste nicht können."

Retteler antwortete darauf, nachdem er die logischen Sprünge und rednerischen Kunststücke des Ministers des näheren beleuchtet 1):

"Es lag dem Herr Minister nicht ob, zu beweisen, daß fatholische Bischöfe in einer gewissen Abhängigteit von Rom stehen — daß ist eine allbekannte, in dem Wesen des Katholicismus begründete Thatsache — sondern vielmehr, daß die Bischöfe bei ihren Beschlüssen über die Kirchengesetze nach "Winten" von Rom gehandelt haben. . . Dieser Beweis ist kläglich ausgesalten . . . Daraus daß bei einer Bersammlung der Bischöfe der Beschlüß gesaßt wurde, dem Heitigen Bater eine Angelegenheit, welche zu einigen Zweiseln Beran-lassung gegeben hatte, zur Entscheidung vorzulegen, soll der Beweis gesührt werden, daß dieselben auch früher, als es sich um Kirchengesetze im Allgemeinen handelte, lediglich nach päpstlicher Anweisung gehandelt hätten.

<sup>1)</sup> Die Anschauungen des Cultusministers herrn Dr. Falf (Mainz 1874) C. 16.

Wir wollen nun kein Gewicht darauf legen, daß der Cultusminister über den Vorgang der betreffenden Versammlung sehr wenig genau unterrichtet war, da von einer "Majorität" oder von einer "Minorität" und von einer Unterwerfung der Minorität der Bischöfe unter die "Majorität" hier gar keine Rede war, sondern lediglich von einer kurzen Besprechung eines Gegenstandes, die noch manche gewichtige Zweisel auf allen Seiten zurückließ. Die Eindrücke, welche die lügenhaften Berichterstattungen über das Concil auf den Herrn Minister gemacht haben, sind offendar so mächtig, daß ihm, wo immer sich einige Vischöfe zu einer freundschaftlichen Besprechung zusammensinden, sofort kämpfende Majoritäten und Minoritäten vor Augen schweben. Benn er einmal unsere friedelichen und einmüthigen Verhandlungen sehen könnte, würde er nicht wenig über die Größe seines Frethums erstaunt sein.

Wenn aber die Bischöfe in diesem Falte eine Anfrage an den Heiligen Bater stellten, während sie bei der Berathung über die Kirchengesetze es nicht thaten, so liegt der natürliche Grund dieser Verschiedenheit eben darin, daß ihnen die offenbaren Glaubenssätze der fatholischen Kirche über das Verhatten, welches sie den Kirchengesetzen gegenüber einzuschlagen hatten, auch nicht den mindesten Zweisel überg tießen. Fatholische Vischöfe fragen eben in Rom nur dann an, wenn sie zweiselhaft sind, nicht aber, wenn, wie dies in der Regel der Fall ift, die allbefannten Grundsätze der Kirche über eine Frage hinreichens den Aufschluß geben."

Zum Schluß der Conferenz wurde unter dem 2. Mai 1873, einem Tag bedeutsam durch die Erinnerung an den großen Athanasius, eine gesmeinsame Ansprache an die Gtänbigen nach reiflicher Durchberathung unterszeichnet. Dieselbe ermahnte die Gtänbigen, sestzustehen im Gebet und in der Trene gegen die Kirche: sie gab auch die Versicherung:

"Wir werden dem beständigen Brauche der Kirche folgend, die Entscheidung in allen die Kirche betreffenden zweiselhaften Fragen in die Hände des Heiligen Baters legen, den Christus zum obersten Hirten seiner Kirche gesetzt hat, und in dessen Gemeinschaft und Gehorsam wir mit Gottes Gnade stets verbleiben werden."

So konnte denn der Culturkampf, als Kampf brutaler Gewalt wider die Ueberzeugungen einer Minderheit, seinen Gang gehen. "Bie es Epistemien für den Leib gibt," hörte man den Bischof damals sagen, "so werden von Zeit zu Zeit auch die Geister wie von einer epidemischen Krantheit erfaßt. Dann ist der Mensch unzugänglich für die Wahrheit; dann muß man sich damit begnügen, sich eben über Wasser zu halten und warten, dis wieder vernünftige Zeiten kommen." Rettelers Blicke waren naturgemäß an erster Stelle auf die Gesahren im eigenen Lande gerichtet. Dadurch, daß er hier mit einigem Ersolg operirte, blieb es ihm ermöglicht, um so mehr für die Kirche Preußens und die Katholiken Gesammt-Deutschlands sich verdient zu machen.

Um 14. Oct. 1873 starb Bischof Florentius Kött von Fulda. Ketteler fam die Beerdigung vorzunehmen; mehrere andere Bischöfe assistiteten. Nachher

sprach er im großen Saale des Fuldaer Seminars zu der versammelten Geistlichkeit in ergreifender Rede. Er erinnerte den Fuldaer Diöcesanclerus an die dem verlebten Bischof gelobte Trene und ermunterte zum anhaltens den Gebet, aber auch zu standhafter Ausdauer in der Gesahr.

"Er hat viel zu thun, der ftreitbare Bischof von Mainz," schrieb 15. November 1874 die freisinnige "Frankfurter Zeitung". "In Hessen der Ginsige, wird er so ziemtich unbestritten als der Führer fämmtlicher Bischöse des deutschen Neiches angesehen, und wie er dort das Scharmitzel gegen das hessische Ministerium leitet, so hat er hier im Großen auf den Eulturkampf in allen seinen Beziehungen und Erscheinungen Acht zu geben."

Beinahe war es so in der That, und kein Jahr verging, ohne daß der Bischof von Mainz mit irgend einer neuen Schrift in Sachen des Culturkampss den Muth der Katholiken neu belebte und aufs neue ihre Bticke schön in seiner Broschüre "die preußischen Gesetzentwürse") hatte er dem Auftreten und Reden des damals im Vordergrunde stehenden preußischen Cultusministers Dr. Fall eine besondere Critik angedeihen lassen:

"Die Reden des Herrn Cultusminüsters bei llebergabe der Gesetze, worin er die leitenden Gesichtspunkte der Staatsregierung erörtern will, sind ein solsches Conglomerat von consessioneller Besangenheit, von Untenntniß bezüglich des Wesens der katholischen Kirche und von landläusigen Schlagwörtern; sie entbehren so gänzlich der Präcision, welche nothwendig ist, um die Gedanken zu kaffen, daß es schwer ist zu sagen, ob protestantische Voruntheile oder Untenntniß oder wirkliche Ungunft ihn im letzten Grunde bestimmt haben."

Nun hatte dieser ganz im Dienst des Kampses stehende Minister am 10. December 1873 von dem Antrage August Reichenspergers auf Wiedersberstellung des firchlichen Friedens Veranlassung genommen, im Abgeordsnetenhause die preußischen Bischöse in einer bis dahin von einem Vertreter des Staates merhörten Weise anzugreisen und herabzusezen. "Die Bischöse Preußens hätten sich unter einander verbündet, das Gesetz des Staates, dem sie augehörten, das Gesetz ihres Vaterlandes, geringer zu achten als den Wint eines Mannes außerhalb des Vaterlandes." Das Vaticanische Concil und die Fuldaer Versammlungen mußten dann im gewohnten Stil als Angriffspunkte herhalten.

Windthorst und P. Neichensperger hatten zwar dem Minister "eine vernichtende Erwiederung" widersahren lassen. Allein Ketteler fühlte sich doch gedrängt, "die in jener Rede enthaltenen Anschnldigungen gegen die katholischen Bischöse, den katholischen Elerus und das katholische Volk noch eingehender zu beleuchten." In kurzer Frist ließ er eine Broschüre erscheinen: "Die Anschauungen des Eultusministers Herrn Dr. Falk über die katholische Kirche nach dessen Rede vom 10. December

1873." Bald darauf las man im Inseratentheil der "Allgemeinen Zeistung") die Erklärung:

"Im Verlage von Franz Kirchheim in Mainz ift soeben eine kleine Schrift des Hochwirdigsten Bischofs von Mainz, Wilhelm Emmanuel Freiheren v. Ketteler erschienen: "Die Anschaumgen des Enttusministers Herrn Dr. Falk über die katholische Kirche nach dessen Wede vom 10. December 1873". Indem der Unterzeichnete sich zu sedem Worte dieser Schrift hiermit seierlich und öffentlich bekennt, sühlt er sich in seinem Gewissen gedrungen, dieselbe allen wahren Christen — im weitesten Sinne des Wortes — dringend anzuempsehlen. Kupferzell, 29. Fannar 1874.

Fürst zu Hohenlohe Waldenburg."

Die anatomische Zerlegung der ministeriellen Rede, welche Ketteler hier vornahm, war unzweiselhaft ein verdientes und ein heilsames Strafgericht und eine Genugthung für das tief verletzte Gefühl des katholischen Bolkes. Allein dies war für Ketteler hier nicht die Hauptsache. Bielmehr kam es ihm zunächst darauf an, den Standpunkt des Ministers zu beleuchten, den Standpunkt, von welchem aus die derzeitige Regierung die katholische Kirche bekämpste. Er wollte flar erkennen lassen, was dei diesem Kampse für Deutschland auf dem Spiele stand:

"Der Herr Cultusminister versteht es nicht anders. Er kann sich von christlichen Männern, die im Papste das Oberhaupt der Kirche verehren, die an eine göttliche Einrichtung der Kirche glauben, die bei der gewissenhaftesten Besobachtung aller Staatsgesetze nur da nicht gehorchen, wo diese mit den Gesetzen Gottes in Widerspruch treten, keinen Begriff machen. Dazu gehört einige Einsicht in das Wesen des christlichen Glaubens, welcher auf der inneren Ueberzeugung von der Göttlichkeit des Christenthums bernht. Gläubige Protestanten können diese Gesinnung ihrer katholischen Mitbrider verstehen. So lange der christliche Staatsgedanke in Preußen herrschte, verstanden ihn auch die preußisschen Minister. Der Herr Cultusminister versteht ihn nicht; daher and; sein Urtheil . . .

Wenn Herr Dr. Falf im Christenthum eine göttliche Institution und eine göttliche Gesegebung erfennen würde, so hätte er diesen Laupf gegen die katholische Kirche selbst nicht begonnen. Er würde dann einsehen, daß auch die größte irdische Macht gegen Christus nicht auftommen kann. Im Verlaufe diese unseligen, unaussprechlich verderblichen, von katholischer Seite durch gar nichts hervorgerusenen Kanupses wird er sich davon überzeugen, daß ihm nicht eine Maschine, die auf "Winte" gehorcht und durch Vohndiener bedient wird, gegenübersteht, sondern eine von dem lebendigen Gott selbst gegründete Gottes Unstalt, die seinem göttlichen Besehle gehorcht und durch Männer geleitet wird, die lieber zehn zeitlichen Rachtheil tragen, als ihrem Gewissen zuwöder zu handeln."

Auch diese Schrift erreichte in furzem die sechste Auflage.

Am 28. Februar 1874 legte in der Plenarsitzung des Bundesrathes die preußische Regierung den Entwurf zu einem neuen Kampfgesetze vor. dem

<sup>1) 1874</sup> Nr. 34 B. S. 494.

"Briefter-Ausweisungs-Gejet, gewöhnlich "Lirchendiener-Gejet" genannt. Amar war basselbe nur eine weitere Conjequeng ber Maigesetze, ba es aber mit einigen Bestimmungen ber Reichsgesetze im Widerspruch ftand, hatte man fich genöthigt gesehen, den Culturfampf aus dem preußischen Abgeordnetenhause in den Reichstag zurückzuverpflanzen. Am 21. April 1874 fam hier das Gesetz zur ersten Berathung. Im preußischen Abgeordnetenhaufe aber lagen um diefelbe Beit zwei neue Rirchengesetze betreffend bie Ergänzung des Gesetzes über Vorbildung und Anstellung von Geiftlichen und die Berwaltung der erledigten fatholischen Bisthumer, die fogen. "neuen Maigesete", zur Berathung vor. Ein abermaliger Zusammentritt ber Bijchöfe zu eingehender Berathung ware bringend nothwendig gewesen. Allein ber Erzbijchof von Coln fag im Gefängniß; ber Erzbijchof von Gnesen-Bosen und der Bischof von Trier theilten das gleiche Loos; der Bifchof von Fulda war in die Ewigfeit abgerufen. Ketteler, ber gur Trauung einer Berwandten, der Gräfin Antonie Hoensbroech auf Schloff Sagg bei Gelbern, um die Mitte April Coln berühren mußte, gab fich alle Mühe, zu einem Bejuche beim gefangenen Erzbijchof zugelaffen zu werden. Allein er fonnte die Erlaubnig nicht erlangen. Melchers erfuhr jedoch bavon und ließ ihm am 26. April bafür baufen und ihm ben Weg bezeichnen, wie er - allerdings durch mehrfach fremde Hände - Nachrichten an ihn gelangen laffen tonne. Un Stelle der gefangenen Erzbijchofe berief nun der Fürstbijchof von Breslau die Oberhirten zur Berathung nach Fulba. Mis am 24. Juni die Confereng begann, waren nur 8 Diocejanbijchofe und der Weihbischof von Bosen als Vertreter seines gefangenen Erzbischofs anwesend; einen Tag später traf auch Retteler ein. Aufgefordert von ber Apostol. Nuntiatur in München, berichtete er, 20. Juli 1874, über bie Berathungen:

"Die Ginigkeit bei diesen Verhandlungen unter allen anwesenden Vischschen war eine so große, daß man sich leicht und schnell über alles verständigte. Der Geist, in dem die Veschlüffe gesaßt wurden, war ganz derselbe, wie auf der vorigjährigen Versammlung. Auch über diese Verhandlungen wurde (wie im April 1873) ein Protokoll aufgenommen mit allen gesaßten Veschlüffen und drei Abdrücke dieses Verotokles sind jedem Vischos zugestellt worden . . .

Was die Zeitungen über Vermittelungsvorschläge berichtet haben, ist gänzlich unwahr 1). Bon einem folchen Schreiben nach Berlin war in der Ver-

<sup>1)</sup> Der papstliche Geschäftsträger Taliani hatte in seiner Anfrage vom 18. Juli dieser Zeitungsgerüchte keinerlei Erwähnung gethan, sondern nur beim Ansbleiben jeden Berichtes, auf Wunsch des H. Baters sich nach dem Berlauf der Conferenz ertundigen wollen. Er wählte sich Ketteler als Bertrauensmann, indem er bemerkte: "Ich wüßte nicht, an wen ich mich besser wenden könnte." Der Fürstbischof von Bressau hatte eingehenden Bericht erstatten wollen, und hat dies ohne Zweisel später auch gethan, allein durch die "überwältigende Arbeitssass", über die er schon in Fulda hatte klagen müssen, wurde die Aussührung der guten Absicht verzögert.

fammlung gar feine Rebe. Alle waren darüber vollfommen einig, daß die Bischöfe bei ihren Beschtüffen des vorigen Jahres einmüthig beharren müßten. Auf der Bersammlung waren alle preußischen Bischöfe, welche noch auf freiem Juße sind, mit Ausnahme des hochbesahrten Bischofes von Culm persönlich erschienen und die gesangenen Bischöfe, wie auch der Bischof von Culm hatten Stellvertreter geschickt.

Alle Beschlitsse sind einsteinung gefaßt, und von einer Theilung in Parteien war auch nicht der leiseste Schatten. Es waren alle wahrhaft ein Herz und eine Seele und wenn ich die freudige, entschlossene und einmüttige Gesimmung der Anwesenden betrachtete, so glaubte ich, den Beistand und die Hilfe Gottes in der That mit Händen greifen zu können."

Wenn Ketteler dieses Mal einen Tag verspätet zur Bischofs-Conserenz eintraf, jo lag die Ursache dazu nicht an vermindertem Eifer. Erst wenige Tage zuvor, am 17. Juni, hatte er auf dem Rochusberge bei Bingen zu den Mitgliedern des deutschen Katholisenvereins, die dahin gepilgert waren, mächtige, zündende Worte gesprochen:

"Die hentige Versammlung ift ein Bild im Kleinen von der katholischen Kirche. Das ist ja das Wesen des Geistes Gottes in der Kirche, daß er aus vielen Eins macht — ein Herz, eine Seele, während umgekehrt der Geist der Welt das, was Eins sein foll, trenut, zerreißt . . .

"In der Welt habt Ihr Bedrängniß". Die Welt nimmt Euch Eure Bischöfe und Priester, den Organismus unserer hl. Kirche. Sie zerstört unsere firchlichen Anstalten. Sie macht uns die Erziehung des Elerus unmöglich. Wir müssen Bedrängniß haben. Wundert Euch darüber nicht, Ihr Lieden! Christus ist und bleibt uns dennoch, also daß wir in ihm Frieden haben . . . Bertrauet nicht in principibus, "auf Fürsten"; die können Euch nichts helsen. Der heilige Geist hat es gesagt, die müssen auch sterben. Macht also keine Berechnungen und keine Constructionen, von welcher Macht, von welchem Fürsten etwa der Anstoß zur Nettung ausgehen möchte 1). Conssidite in me, sagt Jesus; auf Jesum altein also vertrauet und hoffet! Fürchtet Euch nicht vor der Macht der Liege . . . Handelt männtich und seid guten Muthes! In dieser Zeit bedarf die Kirche entschiedener Männer. Thue jeder seine Pssicht, dann wird Gott uns ftärken und uns zum Siege führen . . ."

Noch einmal in diesem für die Katholifen Deutschlands so trauerreichen Jahre erhob Ketteler vor ganz Deutschland seine Stimme. Es geschah nur in einem furzen Aussichreiben au seine Geistlichkeit, aber diese furze Erlaß wirfte mehr als ein Foliant. Der Bischof untersagte unter dem 19. August 1874 seiner Geistlichkeit jede firchliche Betheilis

<sup>1,</sup> Ein naher Bekannter des Bischofs erzählt: "Netteler erwartete durchaus nicht das Heil der Welt von einem wunderbaren Ereigniß, oder von einem christlichen Helden, sondern von der redlichen Arbeit der Bischofe und ihrer Priester. Jusbesondere war er frei von Boreingenommenheit für katholische Fürstenhäuser. Vielmehr war er der Ansicht, daß katholische Fürsten der Kirche am meisten geschadet und den protestantischen Fürsten mit dem schlechten Beispiel vorangegangen seinen und dadurch den Untergang verdient bätten."

gung an der damals ohnehin über die gesunde Grenze hinaus alljährlich in allen Gemeinden betriebene "Sedansseier" 1). Seine Gründe waren ebenso einsach wie einseuchtend:

"Diese Teier geht nicht vom gesammten deutschen Botte aus, sondern hauptsfächlich von einer Partei. Sie entspringt baher nicht dem allgemeinen Bottsbewustsein, sondern ift nur zu oft etwas Künftliches, durch Agitationen aller Art Hervorgerusenes, und dient nicht selten Nebenadssichten, welche nit wahrem Patriotismus nichts zu thun haben. . . .

Die Partei, welche jetzt hauptfächlich die Sedanseier betreibt, . . . ift die selbe, welche in der Gegenwart an der Spitze des Kanupses gegen das Christensthum und die katholische Kirche steht. Wenn sie daher mit besonderem Ungestim die Betheiligung der Religion bei der Sedanseier sordert, während sie sich sonst um die Religion wenig kinnnert, so that sie das selbstverständlich wieder nicht aus Religion. Sie seiert in der Sedanseier nicht so sehr den Sieg des deutschen Volkes siber Frankreich, als die Siege ihrer Partei siber die katholische Kirche.

Sie will aber die katholische Kirche zwingen, sich an dieser Siegesseier zu betheiligen. Die Kirche soll über ihre eigenen Wunden jubeln. Durch den Schein, als ob wir sonst weniger patriotische Gesünnungen hätten, dessen Macht sie wohl kennt, will sie ums zwingen, ums mit an ihren Triumphwagen zu spannen und über unseren eigenen großen Jammer zu jubiliren. Zu diesem Spott wollen wir ums aber nicht hergeben. Mag man immerhin ums den Batriotismus ab sprechen: Wir wollen lieber diesen Schimpf tragen, als unter Hohngelächter unsere Religion für solche Zwecke entwürdigen. Wenn erst das deutsche und christliche Volk aus seinem eigenen Herzen heraus ein großes Volkssest seiner, dann wollen wir mit unseren Glocken und unserem Gottesbienst wahrlich nicht zurückleiben. Zur Verherrlichung der Feste einer antichristlichen Richtung aber wirken wir nicht mit.

Wir können nicht zu gleicher Zeit blutige Thränen weinen und Freudenfeste seiern. Die Kirche wird in vielen Ländern Europa's schwer bedrängt, der Papst ift seiner Länder beraubt, fünf deutsche Bischöfe sitzen im Gefängniß, zahlreiche Priester theilen ihr Schicksal oder werden aus der Heimath verbannt, alle Mitglieder katholischer Bereine — und sie bilden so einen großen Theil des fatholischen Volkes — sind unter den Verdacht staatsseindlicher Bestrebungen gestellt, seder Tag bringt uns neue Schwerzensnachrichten, unsere Hertebungen binten, wie könnten wir da Frendensesse Schwerzensnachrichten, unsere Hertebungen, denn es wäre doch überans charatterlos, wenn wir mit diesem tiesen Schwerz im Innern Frendensesse seinen wollten, nur um lügenhaften Anschuldigungen zu entgehen."

Die Entturkampfspresse beantwortete bieses muthige bischöfliche Wort mit persönlichen Berunglimpfungen. Die "Allgemeine Zeitung" verhöhnte "den haß- und grimmerfüllten Anfruf Kettelers an die Geistlichkeit seiner Diöcese" als einen "ummächtigen Versuch, die allmählich sich vollziehende

<sup>1)</sup> Hieraus entwickelte man fpäter die Fabel, wonach Ketteler das Spottwort von "St. Sedan" aufgebracht baben follte. Das Berdienst dieser Ersindung führt die "Kölnische Bolkszeitung" vom 10. November 1897 Nr. 815 auf Dr. Rippold zurück.

Pacification auf firchlichem Gebiete wieder zu ftoren"; fie schalt ihn den "ultramontanen Bechselbalg"!):

"Bährend sich das beutsche Volk an allen Orten anschiekt, den Sedantag als einen großen nationalen Festag in patriotischer Erhebung zu begehen, tönt von Seiten der ultramontanen Partei ein schriller Mißlaut dazwischen. Bischof Letteler, der das Privilegium hat, mit den von vorsichtigeren Parteifreunden geheimgehaltenen Gedanken herauszupoltern, erläßt eine Erklärung, warum sich die katholische Kirche an der Feier nicht betheiligen könne."

Allein die Gewalt, welche die Wahrheit und der Ernst der Lage den bischöflichen Worten verlichen, ließ sich durch Schmähungen nicht verflüchstigen. Die ministerielle "Provincial-Correspondenz" in Verlin nahm die Sache daher auch ganz von der ernsthaften Seite und suchte in einem langen officiösen Artikel die Wucht der bischöflichen Anklage abzuschwächen. Beschnender Weise hielt sich der Artikel in der Desensive, und diese war keine glückliche.

Im Lauf des Monats December diese Jahres veröffentlichte der prenßische "Staatsanzeiger" in Sachen des Processes Arnim eine Depesche des Fürsten Bismarck vom 14. Mai 1872, welche sich auf die fünstige Papstwahl bezog. Es war die an die Vertreter des deutschen Reiches bei den auswärtigen Hösen gerichtete "Stoß- ins-Herzzeichen Reiches bei den auswärtigen Hösen gerichtete "Stoß- ins-Herzzeichen Reiches bei den auswärtigen Hösen gerichtete "Stoß- ins-Herzzeichen gegen das Papstthum. Sie enthielt nicht nur ein empörendes Attentat auf die Freischeit der Kirche, sondern gegen dieselbe auch unwahre und schwere Auslagen. Trotz der Verfolgung und Vedrängniß einigten sich die deutschen Bischösezu einem Protest. Sie veröffentlichten eine Collectiv-Erstärung, in den Monaten Januar und Februar vom gesammten deutschen Episcopate unterzeichnet, in welcher sie der Vehauptung entgegentraten: durch das Vaticanische Concil sei die Stellung der Vischösez geändert und seien diese nur mehr Beamte eines fremden absoluten Souveräns geworden. Zugleich protestirten die Vischöse wider den angemaßten Eingriff in die Unabhängigkeit der Kirche in Bezug auf die Wahl ihres Oberhauptes.

Die Wintermonate zeitigten, wie alljährlich, aus Kettelers Feder wieder eine neue Schrift, diesmal in vorwiegend historischer Darstellung. Im März 1875 erschien "Der Bruch des Neligionsfriedens und der einzige Beg zu seiner Wiederherstellung". Die Schrift rief in die Erinnerung zurück, wie einst nach langen blutigen Kämpfen zwischen den getrennten Religionsparteien der Religionsfriede für Deutschland nur dadurch ermöglicht wurde, daß man im Westfällischen Friedensichluß auf den Grundsatssich daß für alle Religionssachen die Giltigkeit der Mehrheitsbeschlüsse auf den Reichstagen ausgeschlossen seit.

<sup>1) 1874</sup> Mr. 238 S. 3695; Mr. 241 S. 3742.

### 1. Der Culturfampf in Prengen und im Reich.

"Dieser Friedensvertrag ist seitdem öffentliches Recht in Deutschland . . . Trotdem wird derzelbe in der Gegenwart hauptsächlich von den Nachkommen derselben Protestanten gebrochen, welche ihn zur Resormationszeit erzwungen haben. Nachdem sie das Recht der Majorität in Religionssachen auf den Reichstagen, als es ihnen nachtheilig war , zertrinnmert haben, wollen sie es, abermals in vollem Widerspruche mit dem bestehenden Rechte, jetzt, wo die Majorität, nach Abtrennung vieler satholischer Länder, in ihren Haben sieget, zum Nachtheil der Katholischen wieder einsighren. Dannals als diese die Majorität bildeten, sagte man ihnen: "Ihr habt nicht das Recht, "in Sachen, die Gottes Ehre und der Seelen Wohlsahrt betreffen", im Reiche durch Mehrheit der Stimmen gegen uns zu entscheiden." Jetzt, wo sie die Minderzahl bilden, ninnut man dassselbe Recht gegen sie in Anspruch, und neunt ihren Widerspruch "Reichsseindlichseit". Darin liegt der eigentliche Grund der gegenwärtigen relizissen Kämpfe in Deutschland

Auch jett gibt es teine andere Grundlage für den Frieden als die Rückfehr zu jenem Princip des Westfälischen Friedens und treues Festhalten an demselben. Außer diesem Friedenssundamente wäre, so lange die Religionstrennung fortbesteht, nur noch der andere Weg. möglich, nämlich die gewaltsame Vertilgung des einen Theits, also jett die gewaltsame Vertilgung des Katholicismus. Wir muthen aber kaum unsern verblendetsten Gegnern die verbrecherische Gesinnung eines solchen Bestrebens zu . . . .

Ich glaube bewiesen zu haben . . . . daß die protestantischen Regierungen und protestantischen Majoritäten im deutschen Reichstage und in den Landtagen durch Geltendmachung des Rechtes der Mehrheit der Stimmen in Religionsangelegenheiten alle die Grundsätze verletzt haben, welche von den protestantischen Reichsständen als Minorität im deutschen Reichsgegen den Kaiser und ihre katholischen Mitstände aufgestellt worden sind . . . Durch die Majoritäts-Abstimmungen in Religionssachen ist daher der Religionsstiede gebrochen, und zwar in um so schreiederer Weise, se kleiner die Minoristäten sind , welche dieser Bergewaltigung in Religionssachen Gewissenkapen gegenüberstehen. . . . .

Bur Reinzeichnung des Geistes, der jest im dentschen Reiche über relisgiöse Duldung und Freiheit herrscht, mag noch ausdrücklich hervorgehoben werden, daß in keinem constitutionellen Staate Europas, in welchem die Katholiken die Majorität haben, disher die Religionsangelegenheiten der Protestanten den Majoritätsbeschlüssen in ähnlicher Weise und in ähnlicher Ausdehnung untersworfen worden sind, wie in den protestantischen Staaten Deutschlands. Insbesondere aber haben weder in Desterreich noch in Bangern, weder in Frantreich noch in Belgien, noch selbst in Italien je katholische Majoritäten ähnliche Discussionen und ähnliche Ausfälle gegen die Protestanten geduldet, wie sie von den protestantischen Majoritäten gegen die Katholiken in den deutschen Staaten bei jeder Gelegenheit gesicht werden und bereits herkommlich geworden sind."

Diese neue Schrift Kettelers war ebensowenig wie eine der früheren eine aus Liebhaberei entsprungene, für sich unabhängig dastehende historische Untersuchung, sondern sie nahm Stellung zu einer Rede, welche Dr. Miquel im Reichstag, 23. April 1874, gehalten. Sie war dazu bestimmt, Ceuße-

rungen, die im Parlament gefallen, Gedanken die aufgetaucht waren, zu berichtigen und zu klären, dabei aber auch dem katholischen Bolke einen Gesammtblick über die Lage der Dinge zu ermöglichen.

Sie richtete sich aber auch mit einem ernsten Appell, einem Schnsuchtsruf nach Frieden, an alle Besonnenen und Nechtlichdenkenden, die außerhalb ber Kirche standen:

"Möchten, das ift unfer fehnlicher Bunfch, den uns treue Liebe zu unferem dentschen Baterlande eingiebt, möchten Katholifen und Protestanten — im Sinblid auf die immer wachsende Erbitterung der Gemüther in diesem unfeligen Culturfampf, im Hinblick barauf, daß er nicht nur die Religion tief beschädigt, sondern auch alle bürgerliche Freiheit zu vernichten droht; daß er der wahre Grund der Unficherheit aller Berhältniffe nach Innen und nach Außen ift; daß er im Junern die gange Erwerbsthätigfeit, welche nur im fichern Frieden gedeiht, ftort und dadurch den materiellen Wohlstand verlett; daß er nach Angen bin, im Fall eines Krieges die Fraft Deutschlands wesentlich beeinträchtigt; daß er endlich der wahre Grund jener erdrückenden Laften an Geld und Menschenfraft ift, welche nur deftalb dem Bolfe auferlegt werden, um Gefahren abzuwenden, die man felbst herausbeschworen hat, die aber ein innerlich geeinigtes Deutschland nicht kennen würde — möchten im hindlick auf all diese schweren lebel, Katholiken und Protestanten, wie einst unsere Boreltern, fich jum Frieden wieder die Hand reichen, und zwar auf der alten Grundlage des Westfälischen Friedens, bis Gott durch feine Gnade im Glauben uns wieder vereinigt."

Am 28. Februar 1875 hatte unterdessen Erzbischof Melchers von Eöln, aus dem Gefängniß wieder frei, auf das Ansuchen mehrerer seiner Amtsbrüder hin und im Hinblick auf neue firchenfeindliche Gesetzesvorlagen, die Bischöse abermals zu einer Zusammentunft nach Fulda geladen. Wohl war hier das Seminar, das bischer als Versammlungsort gedient hatte, polizeilich gesperrt worden, aber dem Visthumsverweser Domeapitular Hahre war es gelungen, für alle Theilnehmer passende Privatwohnungen aufzusbringen. Der Erzbischof schrieb dazu:

"Der dem Landtage vorgelegte Entwurf eines Gesetzes über die Bernögens-Berwaltung in den katholischen Kirchengemeinden enthält eine Menge von Bestimmungen, welche mit den der katholischen Kirchen zuschenden Rechten unvereindar sind und die ihr, nicht nur in Folge ihrer göttlichen Stistung und Einrichtung, sondern auch nach allgemeinen Rechtsgrundsägen gedührende und garantirte Selbstständigkeit schwer beeinträchtigen und schädigen . . . Der vorsliegende Gesetzentwurf involvirt gewissenungen eine allgemeine Säcularisation des betreffenden sirchlichen Bernögens . . . Uederhaupt werden durch das im Entwurf vorliegende Gesetz in mehrsacher Beziehung wesentliche nur unveräußerliche Rechte der katholischen Kirche dermaßen verletzt, daß den Fastoren der staatlichen Gesetzgebung die Competenz zur Erlassung eines solchen Gesetzs vom Standpunkte des Rechtes niemals zuerkannt zu werden vermag.

Es ericheint beghalb nothwendig, daß ber preußische Episcopat gegen ben vorliegenden Gesegentwurf feine Stimme erhebe, und ich erlande mir in Fotge

### 1. Der Culturfampf in Preugen und im Reich.

verschiedener bereits an mich ergangenen Anträge, meinen hochwürdigsten Herrn Untsbrüdern den Vorschlag zu machen, . . . . mich autoristren zu wollen, in hochderselben Auftrag und Namen . . . . gegen den Gesetzentwurf zunächst beim Hause der Abgeordneten ehestens Einspruch einzulegen, was demnächst seiner Zeit auch beim Herrenhause und, wenn wie sicher zu erwarten steht, der Entwurf im Wesentlichen genehmigt wird, auch beim Königlichen Staatsministerium sowohl als bei Er. Majestät dem Kaiser und Könige wird geschehen müssen."

Die beabsichtigte Eingabe an das Abgeordnetenhaus erfolgte wirklich unter dem 10. März und war von dem Erzbischof von Eöln im Namen der übrigen allein unterzeichnet. Die höchst bedeutsame Jumediateingabe an den Kaiser sollte jedoch erst noch in Fulda berathen werden.

Am Ofterdienstag den 30. März 1875 sammelten sich die preußischen Bischöfe wieder in der Stadt des hl. Bonisatius. Der Erzbischof von Guesen-Posen, inzwischen vom Papst zum Cardinal ernannt, weilte noch immer im Gefänguiß; auch der Bischof von Münster war setzt eingetertert, der von Paderborn auf der Festung, aber die Oberhirten von Eöln und Trier waren frei. Neun Bischöfe waren persönlich anwesend, drei weitere Bischümer waren durch ihre Generalvicare vertreten. Vom 31. März dis 2. April währte die Zusammenkunst; über die Eindrücke, die sie hinterließ, schreibt Ketteler vertraulich am 5. April:

"In voriger Woche war ich in Fulda. Wenn wir auch in den verödeten Räumen des Seminars nicht wohnen konnten, so waren wir doch gut unterzebracht. So schmerzlich unsere Zusammenkunft vielsach war, so tröstlich war ise auch. Der gute Fürstbischof erhielt dort die Aufforderung, sein Ann nie derzulegen. Das Bewußtsein nicht anders handeln zu können, als wir es gethan haben, und die daraus entspringende vollkommene Gewissensche, verlich auch diesnal unserer Bersammung eine solche Sinheit und Frendigkeit der Stimmung, daß selbst der Gedanke, ob und wann wir wieder zusammen kommen würden, sie nicht triben konnte. Ich hatte zu meiner Frende meine Wohsung beim Dompsarrer, wo ich nit dem Sölner Erzbischof und Generalvicar Giese aus Wänster zusammen wohnte. Dieses Inla mit seinen Grade der Geichgen Vonisatius ist ein unbeschreiblich sieder Drt. Anch seits erhielten wir Bischöfe wieder zum Schluß unserer Berathungen den Segen mit den Reliquien des heitigen Vonisatius zur Stärkung im Glauben. Ich glaube gewiß, daß wir ihn nicht unssonst

Auch diesmal waren es wichtige und schwierige Dinge, welche die Bischöfe in Fulda beschäftigt hielten. Zunächst wurde die Junnediateingabe an den Kaiser vereinbart, welche gegen die angedrohte Einstellung der Leistungen für firchliche Zwecke aus Staatsmitteln einen wohlmotivirten, würdevollen Protest aussprach. Im Auftrag des Kaisers antwortete unter dem 9. April das Staatsministerium durch ein Schreiben an den Erzbischof von Eöln in rücksichtslosester und verlegendster Beise. Sosort versandte Erzbischof Melchers den Entwurf zu einer längern Replis an die Bischöfe;

am 25. April war derselbe in Kettelers Händen. Mit einigen Milderungen wurde die Erklärung dann noch vor Ende des Monats nach Verlin gesandt.

Besondere Schwierigkeiten bereitete den Bischsen der Geschentwurf über die Berwaltung des Kirchenvermögens in den katholischen Kirchensgemeinden. Da ein Paragraph des Entwurfes die Bestimmung enthielt, daß der Eultusminister auf Antrag der einzelnen Gemeinden, mit Nücksicht auf besondere örtliche und sonstige Verhältnisse und bereits bestehende Einsichtungen, von der Aussührung des neuen Gesehes Abstand nehmen könne, so wollte man zunächst die Gemeinden dahin anweisen, durch Antrag beim Minister sich von der Anwendung des Gesehes frei zu machen. Falls dieses aber nicht anginge, sollten die Kirchengemeinden zur Vermeidung größerer llebel und zur Sicherung des Kirchenvermögens, wie das neue Geseh es vorschrieb, zur Wahl von Kirchenvorstehern und Gemeinde-Nepräsentanten schreiten. Sie sollten aber nur brave Katholisen wählen, welche die Verwaltung des Kirchenvermögens im Bewußtsein ihrer Verantwortlichsteit der Kirche gegenüber zu übernehmen gesonnen wären.

Der größeren Sicherheit halber wollten die Bischöfe aber doch vorher in Rom anfragen; dabei sollten alle obwaltenden Verhältnisse dargelegt werden, insbesondere der Umstand, daß in 5 Diöcesen von Preußen schon seit langer Zeit die Kirchenvorsteher von den Gemeinden gewählt wurden und in Gemeinschaft mit dem Pfarrer sich an der Verwaltung des Kirchenvermögens betheiligten, und daß auch in andern Diöcesen die staatlichen Behörden dei der Verwaltung des Kirchenvermögens vielsach concurrirten.

Auf die Aufrage des Cölner Erzbischofs vom 5. April antwortete Cardinal Antonelli 3. Mai mit einer längeren Inftruction und der Erstärung, daß der H. Bater den von den Bischösen zu Fulda in dieser Sache gesaßten Beschluß in allen Puntten genehmige. Inzwischen aber waren neue Schwierigkeiten entstanden. Unter dem 7. Mai richtete Melchers ein Rundschreiben an die preußischen Bischöse:

"Da nach einem im Abgeordnetenhause bereits genehnigten Amendement zu § 53 a des Geschentnurses, betreffend die Vermögensverwaltung in dein katholischen Kirchengemeinden, jede fernere Einwirfung des Vischoss auf die Vermögensverwaltung in den Kirchengemeinden an die Vedingung gesnüpft sein soll, daß der Bischos vorher erklärt, den Vorschriften dieses Gesches in allen Punkten Folge leisten zu wolchen, da überdies die Geschvorlage sowohl in ihrer ursprünglichen Fassung als auch — und noch mehr — in Folge zahlreicher Abänderungen derselben, welche der Kirche sehr zum Präjndiz gereichen, die ganze Verwaltung des Kirchenvermögens unter die Staatsbehörden stellt und die Kirche jeder selbsständigen und freien Vewegung beraubt, so haben bereits drei der hochw. Herru Antsbrüder mir mitgetheilt, daß sie eine Mitwirtung der Bischöse sowohl als der Gländigen nicht mehr sier zulässig exachten könnten. Auch mir erscheint dieselbe unzulässig für den Fall, wenn das Amendement zu § 53 a Gescheskraft erhält, obgleich ich auch von einem Verbote solcher Mits

## 1. Der Culturkampf in Preugen und im Reich.

wirfung seitens der Glänbigen nunche nachtheilige Folgen besiirchten nuß. Ich erlaube mir daher, meine hochw. Herrn Antsbrüder ganz ergebenst zu ersuchen, die Sache einer nochmaligen reistlichen Prüfung zu unterziehen und sobald als möglich nich benachrichtigen zu wollen, ob Sie der Ansicht der oben erwähnten drei Herren Antsbrüder, welcher ich zustimme, beipstichten, oder aber bei dem früheren Beschlisse beharren, und was nach Ihrer Ueberzeugung zu thun sei."

Auf diese Anfrage hin trat nun der merkwürdige Fall ein, daß die Bischöse in zwei gleich starten Hälften auseinandergingen, io daß die Hälfte für, die andere Hälfte gegen die Betheiligung an der Neuordnung der Verwaltung des Kirchenvermögens sich aussprach. Ketteler, das augebliche Haupt der "Unversöhnlichen", stand auch hier auf Seiten der milderen, nachgiedigeren Ausicht. Von seiner eigenen Haud steht auf dem Briefe mit der Anfrage des Erzbischofs bemerkt: "Ann 14. Mai 75 beautwortet, daß ich selbst bei Annahme der Amendements die Beschlüsse von Fulda noch für zweckmäßig halte."

Auch nach Nom hatte Erzbischof Melchers über die neue Lage der Dinge berichtet; die Antwort des Cardinals Antonelli vom 5. Mai stimmte mit der Ansicht Kettelers überein, und Ketteler half jetzt noch, die volle Einmüthigseit unter den Bischöfen herzustellen. Zwei derselben hatten dis zuletzt widersprochen und dann nur um der Einigseit willen der Mehrheit sich angeschlossen.

Bei dieser Entscheidung war es selbstverständlich, und wurde auch von Cardinal Antonelli hervorgehoben, daß die Bischöfe die in jenem Amendement gesorderte Erklärung, den Vorschriften des fraglichen Gesetzes in allen Theilen Folge leisten zu wolsen, unter keiner Bedingung leisten dursten. Uber Ketteler verlangte noch etwas mehr. In einem Briese vom 6. Juli 1875 sprach er den Wunsch aus, daß eine eigene Erklärung des Episcopats über die Statthastigkeit der in der fraglichen Angelegenheit vereinbarten Handlungsweise veröffentlicht werden sollte. Hier aber kounte Melchers nicht beistimmen. Die Mitwirkung zur Aussührung des Gesetzes von katholischer Seite war nur eine aus Noth geduldere, und die päpstliche Instruction hatte ausdrücklich untersagt, sich über eine solche amtlich auszuhrechen. Nur vertraulich sollten die Pfarrer und durch diese die Gemeinden instruirt werden.

"Ich werde aber verantaffen," schrieb Melchers am 24. Juli, "daß durch die Presse die bischösische Hand wertheidigt werde, und werde noch viel lieber es sehen, wenn Du Dich entschließen wolltest, die ersten ruhigen Tage nach der seben sir Vetteler bevorstehenden Jubel seier Veine Feder zur Ausarbeitung eines solchen Artisels oder einer solchen Broschüre zu verwenden."

Bewor es dazu fam, war aber noch Verschiedenes zu erledigen. Zunächst nufte die vertrauliche Instruction für die Pfarrer sestgestellt werden, benn man hielt auf völlig gleichmäßiges Borangehen in allen preußischen Diöcesen. Auch mußte dem Oberpräsidenten der Rheinprovinz auf seine Anfrage über die Stellung, welche die Bischöfe zu dem Gesetze einzunehmen gedächten, geantwortet werden, und zwar so, daß die Bereitwilligkeit der Bischöfe zur Mitwirfung ausgesprochen war, aber ohne jede Andeutung der den Pfarrern hierüber zugegangenen vertraulichen Instruction und unter sorgfältiger Bermeidung alles bessen, woraus auch nur der Schein einer Amerkennung der Maigesetze hätte gesolgert werden können. Am 27. Juli war endlich die ganze Berhandlung abgeschlossen.

Mit berselben hatte sich aber noch eine andere gekreuzt. Man sah auch dem sog. "Altsatholiken Gesel" entgegen, durch welches der Verlust zahlreicher Gotteshäuser drohte, falls man sich nicht entschlöß, in irgend einer Beise zur Mitbenutzung derselben gottesdienstlichen Lokale sich zu verstehen. Einer der Vischöse hatte daher vorgeschlagen, vom H. Vater Erlaubniß oder Vollmacht einzuholen, solche durch protest katholischen Gottesdienst dem Interdiet versallene Kirchen nach sedem einzelnen Falle durch einen förmlichen Weise-Act zu reconcisiiren und dann den katholischen Gottesdienst darin fortzusesen. Melchers verhehlte sich die entgegenstehenden Bedeusen nicht, meinte aber, daß nach dem neuen Gesehe Fälle eintreten könnten, "wo eine sernere Benutzung solcher Kirchen, die von den Protest-Katholisen gebraucht worden sind, zum katholischen Gottesdienst sich als wirkliche Nothwendigkeit darstellen würde."

Retteser antwortete 31. Mai furz und entschieden, er sei "durchaus dagegen". Auch diesmal trug seine Ansicht den Sieg davon.

Mitten während biefer Berhandlungen gelangte an Retteler ein Ginfadungsichreiben zur bevorftehenden XXIII. Generalversammlung der Katholifen Deutschlands in Freiburg i. Br., welches im Namen des Lofalcomités Dr. Heinrich Maas unter bem 24. Juli 1875 an ihn richtete. Es war bis dahin nicht üblich gewesen, daß die Bischöfe Deutschlands an diesen Berjammlungen, wenn biefelben außerhalb ihrer Dibeefen abgehalten wurden, persönlich theilnahmen. Retteler hatte es bisher niemals gethan, selbst als in seiner unmittelbaren Rabe zu Frankfurt a. M. ber Katholifentag gefeiert wurde. Aber biesmal zog es ihn wieder nach Freiburg und zum Grabe Hermann von Bicaris. Ueberdies aber brängte ihn Dr. Maas durch ben Hinweis, wie sehr in dieser ernsten und schweren Zeit das Erscheinen eines Bischofs, zumal des "erhabenen Borfampfers" von Mainz, die Katholifen ermuthigen und erfrenen würde. Go entichloß fich denn Ketteler zu fommen. Gleich in ber erften öffentlichen Sitzung fprach er, unmittelbar nach bem Capitular-Bicar, Beihbijchof Rübel, in mächtiger Rede, fast eine volle Stunde lang über "die mahre Freiheit und ihre Gefahren". Es mar ein

# 1. Der Culturfampf in Preugen und im Reich.

heilsamer Commentar zu ben Ereignissen des Culturkampfes, und die Rede erschien alsbald auch als Broschüre 1).

(Gehänfte Diöcesanarbeiten zwangen den Bischof schon vor Schluß des Katholikentags, am Morgen des 3. September, wieder abzureisen. Kurze Zeit nachher gelangte an ihn von Wiesbaden aus, von seiten eines Herrn, der mit einflußreichen Kreisen Beziehungen hatte, eine merkwürdige Anfrage. Man erbat sich des Bischofs Ansicht darüber, wie "ohne die jetzigen Kirchengesetze förmlich aufzuheben, der Friede zwischen Staat und Kirche hergestellt werden könne." Ketteler antwortete unter dem 23. September noch von der Firmreise aus. Seine Antwort ist voll Vorsicht und Mäßigung. Wenn man es liebte, ihn als ultramontanen Heißporn und kampflustigen Streitprälaten darzustellen, so genügt dieser Brief allein zur Widerlegung <sup>2</sup>).

Retteler schieft voraus, daß gur Beautwortung einer folden Frage jedes Mandat ihm fehle, daß es nur "eine gang unmaßgebliche Privatmeinung fei", was er aussprechen tonne. Gin befinitiver Entichluß über bie Sache ift überhaupt nur möglich im Ginvernehmen mit dem hl. Stuhle und den übrigen betheiligten Bijchöfen. Go lange Die jegigen Gefete befteben, ift iethit bei ber milbesten Praxis ein wahrer und voller Friede nicht dentbar; es läßt fich alfo nur die Frage ftellen, ob es möglich fei, burch gegenfeitige Nachgiebigfeit in gewiffen Punkten den brennendsten Conflict wenigstens zu bezeitigen und einen erträglichen modus vivendi herzustellen. Was die Rirche angeht, jo fann ber Papft, falls auch ber Staat ein entsprechendes Entgegentommen zeigt, gestatten, daß bei Besetzung ber Pfarreien ber Staatsbehörde Anzeige gemacht werde, um zu erfahren, ob gegen die ausersehene Perfonlichteit in bürgerlicher oder politischer Beziehung etwa Bedeuten obwalten. Dagegen verlangt ber Bijchof, daß ber Staat die Erzichung des Clerus ber Rirche wieder freigebe, den Religionsunterricht in den Schulen und die Ginflugnahme ber Beiftlichen auf die Boltsschule wieder zugebe, die religiösen Benoffenschaften nicht ferner proferibire, fammtliche wegen der Rirchengelete verhängte Strafen aufhebe, Bischöfe und Priefter auf ihre Gite gurud fehren laffe, nicht ferner mehr Lohalität und Unterthanentrene ber Ratholiten verbächtige und die Bestrebungen der Altkatholifen nicht ferner unterstütze.

Dieses Gutachten des Vischofs von Main; ist zwar damals unbekannt und unbeachtet geblieben; aber als 6 Jahre später die Gewalthaber wieder zum Frieden einzulenken begannen, ist man so ziemlich den Grundlinien gefolgt, die Ketteler hier entworsen hatte.

<sup>1)</sup> Im Berlag der Germania 1875.

<sup>2)</sup> Den Wortlaut fiehe bei Raich, Briefe 511 f.

Erst die Wintermonate brachten dem Bischof Muße, um zur Klärung und Befruchtung der öffentlichen Meinung wieder zur Feder zu greisen. Am 9. März 1876 lag die neue Schrift vor: "Warum können wir zur Aussührung der Kirchengesete nicht mitwirken?" Es war nur eine Art eingehender Betrachtung über Eusturkampf und Maigesetze mit practischen Rusanwendungen für das katholische Volk:

"Die neuen Gesetze stehen theils im Widerspruch mit dem katholischen Glauben, theils würden sie, wenn sie unter Mitwirkung der Bischöfe zur vollen Aussiührung kämen, nothwendig in ihren Folgen zur allmähligen Auslösung der katholischen Kirche führen. Sie entspringen aus einer wesentlich protestantischen Auschausung; ihre volle Berwirklichung würde daher die katholische Kirche allmählig protestantischen und die katholischen Länder protestantisch machen. Katholische Bischöfe können daher zur Aussührung nicht mitwirken ohne die Kirche zu wisten, zu deren Hirten son Gott bestellt sind."

Unter den Mahnungen, welche der Bischof hier dem katholischen Bolke gibt, ift besonders ernst und ergreifend die Warnung vor Zaghaftigkeit und Entwuthigung:

"Bütet Guch vor benen, die immer furchtfam find über ben Musgang bes Kampfes, vor den Rleinmüthigen, die geneigt find, immer zur nachgiebigfeit gu rathen, die fogar die Schuld auf die Borfteber der Rirche malzen. Traget vielniehr die Leiden, die auch für Guch und Eure Gemeinden aus Diejem Rampfe entstehen fonnen, mit driftlicher Gebuld und driftlichem Starfnuth. Wenn wir (Bischöfe) nach blos menschlichen Alugheitsrücksichten zu entscheiden gehabt hatten, fo ware die Wahl wohl faum zweifelhaft gewefen. Alles hatte uns dann abhalten miffen, einen Weg einzuschlagen, welcher jo viel Entbehrung, Schmerz und Clend über unfere Diocefen zu bringen drohte. Wir nußten aber unfere Enticheidung treffen nach benfelben Grundfägen, die der Bifchof von Clermont am 2. Januar 1791 vor der frangöfischen Nationalversammlung aussprach und benen fo viele andere Bischofe und Briefter bis gum Tode ober gur Berbannung gleichfalls folgten. Als von Gott bestellte Bachter der göttlichen Berfaffung der Rirche haben wir gleich ihnen die Pflicht, diefelbe rein und unversehrt unfern Nachfolgern zu überliefern. In Folge deffen weilen auch fcon beutsche Bischöfe fern von ihrer heimathlichen Diöcese und viele treue Scelforger fern von ihren Bemeinden. Biele Bfarreien find ihrer hirten beraubt, in vielen Pfarrfirchen ift ber Gottesbienft eingestellt, viele Rrante fterben ohne Saframente und werden ohne Priefter beerdigt, viele Seinber entbehren bes priefterlichen Unterrichts. Das find große, ichmergliche Entbehrungen für das fatholische Bott, das find große Leiden für die Bifchofe und Priefter, die ben Gemeinden die Gnaden der Rirche nicht bieten fonnen, die ihre Bitten um bas Brod ber Geelen unerhört laffen muffen.

Wenn wir aber aus Muthlosigkeit ober bes Friedens wegen die Gesetzt gur Ausführung brächten, so wäre die Kirche Deutschlands in Gefahr, eine Staatsanstalt zu werden. Sie würde dann vielleicht in einer spätern Zeit, statt unserem deutschen Bolke die Segnungen des Christenthums und die Freiheit der Kinder Gottes zu spenden, ein serviles Wertzeng zur Unterdrückung der Freiheit des Bolkes werden.

Wenn wir bagegen lieber die gegenwärtigen Drangfale tragen, als unsere Gewissen verletzen und die göttliche Ordnung der Kirche zerstören, so werden wir dadurch die Kirche und das Christenthum dem deutschen Bolte retten."

Schon längere Zeit hatte Actteler eine andere Schrift geplant und theilweise entworsen, welche den Titel tragen sollte: "Die Unterdrückung der fatholischen Kirche in Deutschland durch den Staat vermittels der Geschgebung." Er wollte damit nicht den deutschen Regierungen die Absicht bieser Unterdrückung unterstellen, sondern nur den Nachweis sühren, "daß das System, aus welchem die tirchenpolitischen Gesetz hervorgegangen sind, die vollständigste Unterdrückung der fatholischen Kirche in sich schließt."

"Ich glanbe," schreibt er, "daß, wenn erst die Thatsache allgemeine Anerstenung gesunden hätte, daß in diesem ganzen Spitem von Gesegen in der That die Unterdriickung der katholischen Kirche liegt, die deutschen Regierungen selbst und viele Protestanten, welche in den Ständeversammlungen zu dem Erslaß der Gesege mitgewirft haben, von ihrer Ausstührung Abstand nehmen würden."

Wie es scheint, ist diese Broschüre nicht zur Reise gediehen; statt ihrer veröffentlichte Ketteler im Frühjahre 1877 die setzte seiner Eulturkampssichriften: "Die thatsächliche Einführung des bekenntnissosen Protestantismus in die katholische Kirche." Diese Schrift ist fast ausschließlich eine Eritik des "Altkatholiken-Gesetzes", das in seinem Ursprung, seinen Ungereintheiten und Ungerechtigkeiten bis ins Einzelne erläutert wird. Sie warf aber zusgleich ein Licht auf den gauzen Eulturkamps im Großen.

"Das scheint der tiefere Grund der göttlichen Zulassung all dieser Prüfungen zu sein, daß er der Welt auf diesen Wege den göttlichen Schutz, welchen er seiner Kirche gewährt, offenbaren und ihr dadurch zeigen will, daß die Kirche nicht Menschenze, sondern Gottes-Werk ist. . . Der Protestantismus in Deutschland ist durch die ganze Macht der protestantischen Staaten unterstützt; die katholische Kirche dagegen ist nicht nur von jeder staatlichen Hilse in der ganzen Welt verlassen, sonden auch auf allen Gebieten in ihrer Existenz bedroht. Selbst der Fels, auf den Gott die Kirche gebaut hat, ist in der Macht seiner Keinde. Das mindert aber nicht die Kestigseit desselben, noch die Kestigseit der auf ihn gegründeten Kirche, und darin zeigt sich, daß die Krast, welche die Kirche auf Erden erhält, nicht von Menschen, sondern von Gott kommt . . Künfzig Jahre Kriegsbereitschaft nach Ansen sürden über nicht genissen, um die katholische Kirche in Deutschland zu vernichten."

Mit dem neuen bijchöflichen Worte beschäftigten sich sofort wieder die seindlichen Organe. Unter der Aufschrift "Kettelers neueste Streitschrift", widmete ihm die "Neue Evangelische Kirchenzeitung" ein in bitterm Tone gehaltenes Reserat, die "Norddeutsche Allgemeine" am 20. März gar einen Leitartikel:

"Freiherr von Retteler, der streitbare Bischof von Mainz, hat sich wieder einmal vernehmen lassen und das vermeintliche Unrecht des Staates

in dessen Stellung zur katholischen Kirche unter einem neuen Gesichtspunkt zu charakterisiren versucht." Der Artikel sucht dann Kettelers Schrift zu stigmatisiren als eine "Kundgebung der Rückfehr des Ultramontanisnuns zu seiner Aggressionspolitif" und als einen "Beweis dafür, daß der Ultramontanismus weniger als jemals daran denkt, die Versöhnung und den Frieden unter den Bedingungen zu suchen, unter welchen allein der Staat sie gewähren kann, ohne seine Sonveränetät zu versengenen." Vor allem aber wurde als Vorwurf wider den Vischof hervorgehoben, es habe unter den augenblicklich bestehenden Verhältnissen "die vorliegende Flugschrift eine sehr ernste agitatorische Bedeutung". Diese Anklagen, wie manches Unrichtige, was sich in dem Leitartikel des officiösen Blattes fand, wies der Vischof in einer würdevollen Erkfärung vom 23. Wärz 1877 in der "Germania" öffentlich zurück; auch auf eine persönliche Anschlögung glaubte er dabei antworten zu müssen:

"Die "Nordbentsche Allgemeine Zeitung" pflegt mir den Titel "Der streitbare Bischof von Mainz" beizulegen. Ich fann denselben nur in der Borsaussetzung annehmen, daß sie aufgezwungene Nothwehr sitr die heiligsten Güter des Menschen, sitr Glanbe und Gewissen, sitr ein streitbares Weien hatten will. Weiter geht in der That mein streitbarer Sim nicht, als daß ich sitr mich und meine Glaubensgenossen das Necht in Anspruch nehme, nach unserem fatholischen Glauben zu leben."

# 2. In ber eigenen Dibcefe.

Als Bischof Ketteler vor der Abreise zum Concil vom Frühling bis zum Herbst 1869 einen größen Theil seiner Diöcese noch einmal bereiste, founte er sich überzeugen, daß alles in gutem Gauge und das sathotische Leben innerhalb seines Sprengels in wirklicher Blüthe war. Der Eserus war gut geschult, eistig und einträchtig, und dabei treu firchlich gesinur. Die Bistationsprotocolle des Bischofs von 1869 sind voll der Anerkennung und des Lobes. Als später der Allstaholisen-Schwindel die Geister zu derücken begann, wurde nicht ein einziger Priester der Diöcese zum Verräther 1).

Ein steter Zuwachs an tirchlichem Leben zeigte sich auch nach außen. Um 14. April 1872 hatte der Bischof vor dem Abbruch der alten Kirche von Biblis noch einmal in derselben gepredigt, um für die Zeit des Kirchenbaues

<sup>1)</sup> Noch 20. Juli 1875 beglüchwünscht ein ehemaliger Priester ber Mainzer Discese, P. Franz Belz S. J., von England aus Bischof v. Ketteler vor altem zu dem "unaussprechtich großen Troste in diesen Tagen der Verfolgung, daß auch nicht ein einziger seiner Priester, die ihn setzt fast alle als ihren Vater in Jesus Christus besprüßen [d. h. die sast alle vom Bischof selbst zu Priestern geweiht sein ungetreu ges worden ist."

gute Ermahnungen zu geben; am 9. November 1876 fonnte er die Sinweihung der neuen Pfarrfirche vollziehen; auch die steine Mijsionsgemeinde
Selzen baute sich 1876 eine Kapelle. Am 4. November 1873 fonnte der
Bischof die Pfarrei Neuftadt i. D. canonisch errichten, welche vom Fürsten Löwenstein sundirt wurde. In Neu-Pjendung, das früher von Offendach her pastorirt worden war, hatte sich durch Fremdenzugug rasch eine katholische Bevölkerung angesammelt. Sin eisriger Caplan, L. Wassermann, sammelte Mittel für ein gottesdienstliches Local. Am 1. Mai 1875 fonnte Ketteler denselben als den ersten Pfarrenrat anstellen und im folgenden Jahre, 27. August 1876, die neue Kirche weihen. Für den Bau einer Pfarrfirche an der neu errichteten Missionsstation Friedberg gingen unterbessen die Sammlungen stets voran. Der Bonisacius-Verein der Diöcese entfaltete eine rührige Thätigseit und sand auch immer mehr wirksame Unterstützung von Seite der frommen Vereine, wie einzelner Wohlthäter. In der Rechenschaftsablage des Vereines hieß es unter dem 4. März 1875 1):

"Obgleich die Anforderungen an unsern Berein im letzten Jahre groß waren, so konnten wir dennoch denselben vollskändig entsprechen und allen unsern übernommenen Berpstichtungen nachkommen. Es war dieses uns mögslich durch die große Unterfrüßung, welcher wir uns von Seiten der Priester und Kaien zu erfreuen hatten. Die Collecte am Bonisaciusseste in 1874 war größer als früher und die sonitigen Gaben während des Jahres 1874 flossen reichticher als je. Weit die Collecte am Feste des hl. Bonisacius aber nicht nuchr ausreicht, um die mannigsaltigen Bedürfnisse des Bereins zu decken, haben Freunde desselben verschiedene sirchliche Berantassungen und frohe Familienseste zum Besten des Vereins benützt. Priester haben das Honorar für besorgte Intentionen uns zur Versigung gestellt und die Ausmerssamseit der Gländigen auf die gesteigerten Bedürfnisse des Vereins gesentt."

Noch günstiger santete ber Bericht des folgenden Jahres 9. März 1876 2), wo beigefügt wird:

"Ganz besonders mitsten wir der großen Gabe (4004 M.) gedenken, welche uns durch unsern hochw. Herrn Bischof zur Berfügung gestellt wurde; ohne dieselbe wäre es uns numöglich gewesen, alle erwähnten Bedürfnisse zu befriedigen."

Im Verlauf des Jahres 1876 fonnte der Bijchof dem Vereine gar die Summe von 6225 Mt. zur Verfügung stellen und der Rechenschaftsbericht lautete abermals günstiger als in den Vorjahren.

Von dem allgemeinen Anfichwung waren auch die Ordensgemeinden nicht ganz ausgenommen. Die Franzisfanerinnen in Mainz, an deren Spitze eine Gräfin Merveldt stand, bauten sich in der zweiten Hälfte des Jahres 1872 eine hübsche Kapelle; am 21. November 1873 vollzog der Bischof

<sup>1)</sup> Rirchliches Amtsblatt 1875 Rr. 3 G. 19.

<sup>2)</sup> Kirchliches Amtsblatt 1876 Nr. 3 S. 9.

die Einweihung. Er hatte an dieser Kapelle besondere Freude und versolgte den Bau mit dem größten Interesse. Um dieselbe Zeit aber mußte er flagen: "Ich habe fürzlich einen sehr großen Berlust hier erlitten. Meine ganz unvergleichliche Oberin im "Guten Hirten" [Maria v. Miller] ist am selben Tage, an dem sie vor 20 Jahren als erste Oberin hier eingezogen [13. December 1873], plößlich gestorben. Sie war eine ganz seltene Verson."

Ein anderer Berluft war, namentlich für das religiöse Leben in der Stadt Mainz, die Austreibung der Jesuiten. Noch während die diesbesiglichen Berhandsungen im Gange waren, hatte Ketteser am 26. Mai 1872 das Titularsest der Männer-Sodalität in St. Christoph durch seine persönsliche Theilnahme und seine Predigt während des Gottesdienstes besonders gehoben. Er hatte sich dabei wieder davon überzeugen können, was gut geseitete Männer-Sodalitäten für eine Stadt bedeuten. Beim Abzug der Patres wählte er deßhulb seinen Nessen, den Grafen Max v. Galen dafür aus, ihr Werf sortzusezen. Ein Jahr später, am 12. November 1873 fonnte er bei einer amtlichen Berichterstattung nach Kom ihm das Zeugniß ausstellen: "Seit Bertreibung der Fesuiten hat der Herr v. Galen in dieser Kirche so überaus segensreich gewirft, daß die Entsernung der Fesuiten vershältnismäßig weniger Schaden gebracht hat, als ich fürchtete."

Für das Marien-Waisenhaus bei Nenstadt i. D. mußte 1872 ein Neubau aufgeführt werden. Der Bischof wollte die Zahl der Kinder auf 150 erhöhen; auch ein eigenes Kapellchen sollte die Anstalt erhalten. "In allen Anstalten geht es gut," fonnte der Bischof 8. Januar 1873 schreiben, "ich habe Hoffmung, in diesem Jahr wieder tüchtig Schulden in Kleinzimmern abzustragen." Für das Knabeurettungshaus in Kleinzimmern war vorerst allersdings die Schuldentilgung die drückendste Sorge. Als im October 1873 die Fürstin Löwenstein zur Stiftung eines Freiplatzes daselbst dem Bischof die Summe von 6000 Mf. zustellen ließ, schrieb er dansend:

"Durch dieses Geschenk bin ich in der Lage gewesen, den Rest meiner Schuld bei der Wittwenkasse, welche ursprünglich 20,000 fl. betrug, gänzlich zu tilgen, so daß auf dem ganzen Gute in Aleinzimmern nur noch eine einzige Schuld bei der Rentenanstalt von ungefähr 35,000 fl. zurückbleibt. Ich fann auf diese Resultat nur mit dem tiefsten Danke gegen Gott und den hl. Joseph hindlicken."

Wie großes Interesse der Bischof am Gedeichen dieses Hauses nahm, zeigt die kleine Notiz in einem Briefe vom 4. December 1872: "Morgen gehe ich mit dem ganzen Domcapitel zum Theater nach Aleinzimmern, wo die Knaben ein Stück aufführen." Unter dem 28. September 1876 erließ der Bischof wieder einmal einen öffentlichen Aufruf zur Unterstützung der segensreich wirkenden Austalt. Dieselbe hatte zur Zeit 85 Knaben in Pflege

und mußte etwa 100 Personen ernähren. Das Rostgelb für die Anaben fam unregelmäßig ein, und vor allem sehlte es an Leinen und Bettzeng. Der Aufforderung des Bischofs wurde reichlich entsprochen; zahlreiche nützeliche Gegenstände wurden geschenkt und die Gaben an baarem Geld beliefen sich auf 1713 Mk.

Die firchlichen Vereine innerhalb der Diöcese standen nach wie vor in Blüthe; eine Statistif aus dem Jahre 1871 verzeichnet deren 18, die in der Diöcese mehr oder minder verbreitet waren.

Im December 1876 fam noch ein Diöcesan-Cäcilien-Berein hinzu, im Anschluß an den Cäcilienverein aller Länder beutscher Zunge. Domtapell-meister G. B. Weber wurde zum Diöcesanpräses des Bereines gewählt, und vom Bischof 15. December bestätigt. Benige Wochen zuvor, am 19. November 1876, hatte Ketteler in St. Peter zum 25 jährigen Stiftungsseste des Mainzer Gesellenvereins die Festpredigt gehalten. Wie war innerhalb dieser 25 Jahre das Vereinsleben in der Stadt und der Diöcese emporgestommen!

Besondere Frende bereiteten dem Vischose fortwährend die Wallsahrtsvereigten und Wallsahrten innerhalb seiner Diöcese. Die Wallsahrtspredigten auf dem Rochusberg bei Vingen, die zu Gerusheim für das Fest der Heinsstudigen, zu Diedurg auf Maria Gedurt kehren in des Vischoss Predigtverzeichnissen immer wieder. Im Jahre 1875 ist es ihm eine besondere Frende, auch an der Laurentius-Wallsahrt in Gan-Algesheim wieder einmal persönlich theilnehmen zu können. "Der hochwürdigste Herr Vischos," so schried man dem "Mainzer Journal" aus Vingen den 26. Juli 1875, "hat seit seinem Amtsantritt in Mainz fast sämmtliche Rochusseste durch seine Anwesenheit verherrlicht."

Was aber für ihn eine solche persönliche Theilnahme bedeutete, lassen die Worte eines Briefes vom 14. September 1875 einigermaßen erkennen:

"Ich bix seit Euerer Abreise (Ende Juli) immer auf Firmungen und zulett auf der Katholisenversammlung in Freiburg und auf Mariä Geburt bei der Waltsahrt in Dieburg gewesen . . Die Wallsahrt war sehr besincht. Ich habe am Vorabend von  $1^{1}/_{2}$  bis  $9^{1}/_{2}$  und am andern Morgen von  $2^{1}/_{2}$  bis 12 Uhr mit Ausnahme der hl. Messe und Predigt zur Beicht gesessen, mit fünf Kapuzinern und zwölf andern Priestern."

Eine besondere Frende ward dem Bischof in dieser Zeit mit einem Heitigthum seiner Bischossstadt zu Theil. In der Pfarrfirche von St. Emmeran wurden von Alters die Gebeine der hl. Bithildis, einer thüringischen Fürstentochter, verehrt zugleich mit einer dichtverhüllten Stoffresiquie, welche eine ehrwiirdige Ueberlieferung als das Schweißtuch bezeichnete, mit welchem das Haupt des Herrn im Grabe bedeckt gewesen. Den gelegentlichen Ausenthalt eines bekannten Kunftarchäologen Dr. Franz Bock 1869 in Mainz benutzte der

Bischof, um biesen erfahrenen Kenner zu einer genauen Untersuchung und wissenschaftlichen Begutachtung der Reliquie einzuladen. Schon das ganz unscheindar gewordene receptaculum und die änzere stoffliche Umhülfung aus sernliegender fränkischer Zeit sprachen in den Angen des Sachverständigen zu Gunsten der alten Uederlieserung. Als dann in Gegenwart der Pfarrgeistlichkeit und des Kirchenvorstandes die Eröffnung und Lostrennung der Umhülsung sorgfältig vorgenommen wurde, fand sich zur Frende aller in dem alterthümtlichen Futteral von Purpur die verhältnismäßig noch wohlserhaltene Byssus-Reliquie des Sudarium Domini. Zugleich sonnte aber der Sachverständige sesssten, daß dies vorliegende kostbare Gewebe hinsicht lich der Feinheit der Textur, wie hinsichtlich der Vreite mit dem andern Stück des hl. Schweißtuches, das in Cornelimünster ausbewahrt wird, völlig übereinstimme 1).

Die Mainzer Franen und Jungfrauen steuerten unu zusammen, um für dieses kostdare Andenken an den leidenden Erlöser einen würdigen Restiquienschrein aufertigen zu lassen. Ostermontag, am 6. April 1874 wurde der neue Schrein in der St. Emmeransfirche unter besonderer Feierlichseit zum ersten Male ausgestellt. Der Bischof selbst übernahm die Festpredigt. Was er dabei empfand, spiegelt sich in den einleitenden Worten:

"Dieses herrliche Reliquiarium wird für die kommenden Zeiten Zeugniß ablegen, mit welch zarter Liebe auch jest noch die Bürgerschaft von Mainz diese alte ehrwürdige Mainzer Reliquie geehrt und getiebt hat. Ich habe mich darüber unaussprechtlich gefreut — bildet ja das Schweißtuch eines von den wenigen Heiligthümern, die aus dem großen Schabe der Mainzer Heilig thümer uns noch übrig geblieben sind. Ich habe deshbalb, um meine Frende darüber fund zu geben, am heutigen Festag gern die Predigt übernommen."

Seitdem mit dem Jahre 1868 die mehrmonatlichen Firmreisen in Baden in Wegfall gekommen waren, widmete Ketteler nur um so mehr Zeit und Anstrengung den Firmungen und Visitationen der eigenen Diöcese. Fast die Hälfte des ganzen Jahres schenkte er diesen Arbeiten und auf das Volk wie auf den Clerus hat er durch dieselben mächtig eingewirft; es waren die Wandersahrten eines Apostels.

"Ich ziehe seit Oftern eigentlich ununterbrochen von einem Ort zum andern", schreibt er 31. Juli 1872 aus Renstadt i. O., "und weite augenblicklich bei meiner luftigen Kinderschaar, 116 Mädchen, im Odenwalde, um nach wenigen Tagen meine Reise fortzusehen. Abgesehen von den Ermiödungen bei der entsetzlichen Hige der letzten Wochen macht mir das Verweilen in den einzelnen Gemeinden viele Frende, wenigstens insoweit als die allgemeinen Verhältnisse eine Frende gestatten."

<sup>1)</sup> Bgl. Dr. Falf, Heiliges Mainz 1877 S. 280; Dr. Fr. Bock, Die textilen Byssusskeliquien des dristlichen Abendlandes, Aachen 1895, S. 13; Natholik 1872 II, 88; Einblattdruck bei Fr. Sausen in Mainz 1873: "Das heilige Schweißtuch Christi in der St. Emmeranskirche in Mainz."

"Ich bin die ganze Zeit, seit ich Guch versaffen, im Odenwald gewesen," heißt es wieder 9. Angust 1874, "wo die Pfarreien mit ihren Schulen weit auseinander liegen, so daß ich viet Zeit nöthig habe, um durchzukommen. Ich habe das Land und die Leute sehr lieb, kenne in den Gebirgen, soweit sich katholische Orte und Höfe erstrecken, ziemlich jeden Weg und Steg, und so habe ich bei dem unvergleichtich herrlichen Wetter, soweit die Ermiidung es zuließ, recht viele Frende gehabt. Teht bleibe ich einige Wochen hier. Im September werde ich die letzte vierzehntägige Reise machen."

"Die Wintermonate sind mir wieder wie ein Augenblick vorüber geeilt,". seufzt er dann 5. April 1875, "und ich verlasse mein Zimmer und meinen Arbeitstisch eigentlich recht ungerne, um jest wieder ein halbes Jahr ziemlich

ununterbrochen herumzureifen."

So fam es, daß Ketteler persönlich in den einzelnen Gemeinden nicht nur die Bedeutung und das Ansehen des bewunderten Oberhirten, sondern auch gleich einem Seelsorger das Zutrauen des Volkes hatte. Er hinwieder lauschte mit der Theilnahme des unermüdlichen Seelenhirten auf jeden Pulssichlag im firchlichen Leben der ihm anvertrauten Heerde. Gegen Ende des Jahres 1875, mitten in den Kämpsen und Trübsalen der Kirchenversolgung, mußte er die schwere Prüfung erleben, daß einer seiner Pfarrer unter dem Verdacht eines Verbrechens gefänglich eingezogen wurde. Sosort erschien der Vischof selbst in der Gemeinde und betrat zum Sonntagsgottesdienst die Leanzel. Er sprach über den Text Matth. 18, 7.: "Wehe der Welt um der Alergernisse willen!" Er hatte sorgfältig stizzirt, was er sagen wollte:

"Der heutige Besuch ist für mich ein überans schmerzlicher. Ich habe mich nur mit größer Ueberwindung dazu entschlossen. Zwei Gründe haben mich aber hauptsächlich bestimmt, Euch zu besuchen. Erstens der Gedanke, daß mein Besuch vielleicht sür Euer Seelenheil nützlich sein könnte; zweitens daß er vielleicht sür manche gute Christen unter Euch trostreich sein könnte. So din ich denn zu Euch gekommen, um dadurch meine Pflicht als Euer Bischof zu erfüllen.

Da ich aber einmal hier bin, so versteht es sich von selbst, daß ich nur von dem traurigen Vorsall reden fann, der sich hier ereignet hat. Ich werde es mit aller Offenheit thun. Wöge Gott mir dazu seine Gnade geben, daß

Diefe Worte zum Beile Guerer Seelen gereichen.

I. Db Euer atter Pfarrer des schrecklichen Bergehens schuldig ist, welches ihm zur Last gelegt wird, darüber fälle ich hente noch sein Urtheit. Das gerichtliche Bersahren ist noch nicht zu Ende. Erst wenn es zu Ende ist, kann das bischöfliche Gericht die Sache in die Hand nehmen. Es wird dann entschieden, wie es vor Gott entschieden werden nuch.

II. Dagegen ist er ohne Zweifel schon jest darin schuldig, daß er diesen Berdacht durch sein Benehmen selbst hervorgerusen hat. Der Priester soll nicht nur das Böse selbst meiden, er soll auch den Sche in der Sünde meiden, so weit es möglich ist. Er soll nie durch sein Benehmen zu einem begründeten Berdachte eine Verantassung geben. So will es die Kirche. Das hat nun sedenstalls Ener Pfarrer nicht gethan. Es lastet ein schreckticher Verdacht auf

ihm — und leider hat er zu diesem Berdachte vielsache Beranlassung gegeben. Selbst wenn er in der Sache unschuldig wäre, so hätte er dadurch ein schweres Aergerniß gegeben, daß er zu diesem Verdachte Beranlassung gegeben hat.

- III. Ein solches Aergerniß ist aber für Enere Gemeinde ein großes Unglitcf. Wir ternen seine Größe kennen, wenn wir die Worte Jesu betrachten, wo er über die Aergerniffe sagt: "Wehe der Welt! n. s. w. . . .
- IV. Wenn aber auch das Nergerniß etwas Schreckliches ift, wenn die Nergernisse der Priester am schrecklichsten sind, so missen wirms doch wohl hitten, dassir die Kirche verantwortlich zu machen. Das thun die Feinde der Kirche. Das ist aber ungerecht. Das sehen wir, wenn wir solgende Wahr heiten betrachten.
- 1. Gott hat in allen Verhältniffen Menschen zu seinen Stellvertretern ernannt. Solche Stellvertreter find z. B. die Eltern. Solche Stellvertreter sind nach christlicher Vorstellung alle rechtmäßigen Vorgesetzten. Solche Stellvertreter namentlich anch die weltliche Obrigfeit. Solche Stellvertreter endlich auch die Priester.
- 2. Gott gibt allen Menschen die Gnade, natürliche und übernatürliche, sich vor der Sinde zu hüten und die ihrem Stande augeneisene Bollkommen heit zu erlangen. So namentlich den Ettern und Priestern. Er gibt den Ettern im Sacramente der Ehe die Fille der Gnaden; er gibt dem Priester im Sacramente der Priesterweihe die Fille der Gnaden.
- 3. Alle welche mit diesen (Anaden mitmirfen, werden gute Priester. Aber auch der Priester behält die ganze Freiheit seines Willens; alle welche nicht mitwirken, werden schlechte Priester.
- 4. Da sehen wir, welche Ungerechtigkeit es ist, solche Ereignisse der Kirche zur Last zu legen. Die Kirche nimmt ihre Priester aus dem Bolse. Sie nimmt sie nicht aus dem Himmel, sondern aus Gueren Kindern. So gut sie kann, warnt sie, ohne Beruf nicht Priester zu werden. Wer aber Beruf hat, den macht sie ausmertsam auf die Gesahren. Richts ist dem Geist der Kirche fremder, als pharisässische Selbstgerechtigkeit. Sie ermahnt geradeso ihre Briester, Euch gute Borsteher zu sein, als alle andern, die Heitsmittet der Kirche nach bestem Vermögen zu gebrauchen u. s. w. Sie sagt ihm nicht, daß er seine Sünde begehen kann, sondern, daß seine Sünden die schwerken sind.
  - 5. Eltern Staatsbiener Familien Application.

V. Was zu thun?

- 1. "Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet"; Worte Jefu. Richt viel reben und freiten über bas Borgefallene.
- 2. Namentlich (fchweiget bavon) in Anwesenheit von Guern Rindern.

3. Betet dagegen viel.

4. Erfüllet treu Guere Pflichten.

5. Um so mehr, da ich nicht helfen fann, wie in andern Zeiten."

Diese Predigt geschah am 21. November 1875, allein mit dieser augenblicklichen Tröstung der Gemeinde begnügte sich Ketteler nicht. Als 1876 die schwerste Arbeit der Ostertage vorüber war, erschien er auf Osterdienstag wieder in dieser Gemeinde, um bis zum Weißen Sonntag die Kinder zur ersten hl. Communion vorzubereiten. "Seit 26 Jahren habe ich nicht mehr

Kinder zur ersten hl. Communion geführt," sagte er am Weißen Sonntag, 23. April 1876, in seiner Predigt, "es ist dies nicht Ausgabe der Bischöse, aber die Liebe zu Gueren Kindern veranlaßt diese Ausnahme."

Diese Tage waren jedoch nicht blos eine Vorbereitung für die Erstecommunicanten, sondern eine Art von Mission für die ganze Gemeinde. Gleich am Ofterdienstag wurde für die folgenden Tage die Ordnung ausgegeben:

51/2 Deffnen der Kirche; dann Beichtstuhl;

71/12 Heilige Meffe; nachher die Kommunion den Kranken zu bringen, welche Abends vorher gebeichtet;

9 Uhr Unterricht der Erstcommunikanten;

10 Uhr Die übrigen Schulkinder;

3 Uhr Nachmittags Unterricht der Erstcommunifanten;

4 Uhr Nachmittags-Andacht für alle; Rosentrang, nachher Beichtstuhl; Abends Beichten ber Kranken.

Schon am 29. October dessetben Jahres 1876 fehrte der Bischof wieder, um nun auch in der Gemeinde das hl. Sacrament der Firmung zu spenden. Und abermals fam er, als Ostern 1877 vorüber war, um auch jetzt wieder am Weißen Sonntag, 8. April 1877, den Kindern der Gemeinde die erste hl. Communion zu reichen und der ganzen Gemeinde das Wort Gottes zu verkünden.

Mit je mehr Liebe und Eifer indeß der Bischof über seine ganze Diöcese wie über jede einzelne Gemeinde wachte, desto schmerzlicher und drückender wurde es sur ihn, das ganze Wert seiner 25 jährigen bischöftlichen Thätigkeit im Eulturkampf bedroht und zum Theil auch wirklich zerstört zu sehen. Ueber die Zustände, wie sie dis dahin im Großherzogthum bestanden hatten, konnte er im September 1874 der Regierung gegenüber in aller Wahrheit sich aussprechen:

"Im Großherzogthum Seisen herrichte seit Decennien, trot aller entgegenstehenden Behauptungen einer tendenziösen Presse und etwa von ganz unbedeutenden Aussichreitungen Einzelner abgesehen, zwischen beiden Consessionen und zwischen Staat und Nirche voller Friede. Was nur immer der Staat bittigerweise an Garantie und an Ginfluß fordern konnte, besaß er in reichem Maße. Die Natholisen aber waren mit dem ihnen gewährten bescheidenen Maße von Freiheit und unter der wohlwollenden Regierung eines geehrten Landesherrn zufrieden und glücklich."

Es lag in der That kein irgend vernünftiger Grund vor, an diesen verhältnißmäßig glücklichen Zustande etwas zu ändern. Als später der Kampf wirtlich losbrach, schrieb die demokratische "Frankfurter Zeitung" im November 1874 über eine Broschüre des Bischoss:

"Auch die Frage, ob die neue heffische Gefetzgebung nothwendig war, erörtert er aussichtlich . . . Man mag über seine sonstigen Deductionen denken wie man will, hierin wird man dem Bischof beistimmen muffen: Auf die Frage nach den positiven Thatsachen, welche eine hessische Auflage des Culturkampses nothwendig machten, wird has Darmstädter Misnisterium die Antwort schuldig bleiben."

Allein schon in der ersten Märzwoche 1871 hatte eine Zuschrift aus Hessen an die "Kölnische Zeitung" über den Ausfalt der Reichstagswahlen mit dem pathetischen Ausruse geschlossen"): "Die Coalition Ketteler Dalwigf muß und wird beseitigt werden." Genau einen Monat später, am 6. April 1871, wurde Freiherrn v. Dalwigf, nachdem er noch in Berlin die Bündnisverträge zum Abschluß gebracht, der nachgesuchte Abschlied bewilligt. An den sirchlichen Verhältnissen des Großherzogthums war dadurch sürs erste nichts geändert; allein die religionsseindlichen Parteien ersauten recht wohl, daß ihre Zeit jeht gesommen sei. Jummer deutlicher traten die Auzeichen dassür hervor, daß der Sturm, der von Berlin aus wider die Kirche dahersbrauste, auch an den Grenzen von Hessen nicht Hatt machen werde.

Der Nachfolger Dalwigks im Präsidium des Gesammtministeriums, der Wirkl. Geheime Rath Carl Hosmann, seit 1866 der diplomatische Vertreter Hessens in Berlin, war lediglich ein Wertzeng in preußischen Händen. Mit Verzichtleistung auf jede selbständige Action solgte er einsach der von den preußischen Machthabern augegebenen Richtung. Zu dem wenigen, was Hessen, und was auch die Katholisen ihm nachrühmen konnten, gehörte die Bewahrung guter Formen im Neußern, eine wohlthuende Rücksicht auf die Forderungen des Anstandes. Den Agitationen der nationalliberalen Partei gegenüber erwies er sich aufs äußerste schwach, und schien vor allem darum besorgt, deren Gunft nicht zu verscherzen.

Während man 1872 in Berlin wider die Jesuiten Gesetze schmiedete, agitirte man im Großherzogthum Hessen bereits gegen die Frohnleichnamssprocession. Das "Franksurter Journal" ließ sich am 8. Juli 1872 aus Offenbach schreiben:

"Mit jedem Jahre nehmen die Frohnleichnamsprocessionen der Katholisen unserer Stadt größere Ansbehnung an und sperren jetzt bereits alljährlich einige der Hauptstreuzungspunkte der Straßen und Zugänge zur Gisenbahn; auch sonstige Ungehörigseiten sind schon vorgesonmen und Schimmeres sieht six servenstin in Aussicht. Solchen Aergernissen six die Jukunft vorzubengen, hat unser Stadtrath nun das Ersuchen an das hiesige Kreisant gerichtet, dersartige Processionen und Ungänge auf öffentlicher Straße künstig nicht mehr zu gestatten, wurde jedoch damit abgewiesen, indem ein (Vesetz in Hessen und) bestehe, kraft dessen ein solches Verbot zulässig erscheine. Der (Vemeinderath wird sich bei diesem Entscheide jedoch nicht beruhigen, vielmehr denmächst eine wiederholte Vorstellung an das Kreisamt richten, welche an der Hand des S 216 des hessischen Polizeistrassesches den Nachweis zu silhren versucht, daß Maskenzige, öffentliche Auszusige mit Musik (und solche sind unzweiselhaft auch die Processionen) ohne vorgängige polizeisiche Erlandniß nicht statthaft sind, worans

<sup>1)</sup> Vgl. A. Z. Nr. 67 S. 1120.

unwiderlegtich hervorgeht, daß die Erlaubniß aus Gründen des öffentlichen Wohles boch auch verfagt werden kann."

Am Schluß des Jahres 1871 hatte Ketteler ein Gefühl des Bangens ausgesprochen "beim Eintritt in ein so dunkles neues Jahr", das "wohl wieder allerlei Jammer bringen werde, namentlich bezüglich der öffentlichen Zustände"; zum Ende dieses dunkeln Jahres schried er an die Gräfin Merveldt:

"An den unerfreutichen Nachrichten von hier wirft Du, geliebte Schwester, den wärmsten Antheil genommen haben. Wir sind jest ganz in dem Berliner Kahrwasser und Gott weiß, was uns noch bevorsteht. Ich bitte Gott unsunterbrochen, mir doch die Gnade zu geben, die weitern Fußtritte, welche kommen werden, ergeben zu tragen."

Achntich wie in Breußen begannen die Feindseligkeiten gegen die katholische Kirche auch in Hessen auf dem Gebiete der Schule. Der Entwurf eines neuen Volksschulgesetzes kam 1873 dei den Kammern zur Borlage. Ungeblich sollte dasselbe nur eine "Nevision" des alten Schuledietes sein, welches anerkannter Maßen wohlthätig gewirft habe und bei dessen billiger Unssührung die Katholiken sich noch einigermaßen zurechtsinden konnten. Allein thatsächlich handelte es sich jetz um eine Umgestaltung des gesammten Schulwesens, um dessen leitung ganz ausschließlich in die Hände des Staates zu geben. Die Gestlichen sollten aus den Schulbehörden verdrängt, Lehrer ohne Rücksicht auf Verschiedenheit der Consession augestellt werden 1), die religiösen Uebungen aus der Schule verbannt, der Religionsunterricht selbst eingeschräuft werden. Das neue Geseh war nichts anderes als die Untergrabung, wenn nicht sichere Vernichtung der Consessionsschule.

Der Bischof war bereit, den schweren Kampf zu kämpfen, der nun undermeidlich bevorstand, aber er wollte vor allem sorgen, daß der Segen von oben diesen Kampf begleite. Um Dreifaltigkeitssonntage wurde von allen Kanzeln der Diöcese ein furzes Hirtenschreiben verlesen (vom 29. Mai 1873), in welchem der Bischof seinen Entschluß ankündigt, die ganze Diöcese in feierlicher Weise dem hl. Herzen Jesu zu weihen?):

Die Bornahme des feierlichen Beihe-Actes wurde für alle Pfarrfirchen angeordnet und für den ersten Freitag jeden Monats eine besondere Andacht

<sup>1)</sup> Das wirkliche Gefetz bestimmte später die Confession des Lehrers nach der Mehrzahl der confessionsverwandten Kinder.

<sup>2)</sup> Rircht, Amtsblatt 1873 Nr. 7; vgl. Pfülf, des bochfeligen Bifchofs . . . . v. Retteler, Beispiel und Belehrung über die Andacht zum göttlichen Gerzen Jesu. (Mainz 1899) S. 41 f.

vorgeschrieben. Die Vornahme der Weihe für die gesammte Diöcese im Dome zu Mainz hatte der Vischof sich persönlich vorbehalten. Er vollzog sie am Nachmittag des 22. Juni mit dem höchsten Aufgebote fürchlicher Feierlichkeit, nachdem er durch eine ergreisende Ansprache die versammelten Gläubigen von der Bedeutung dieses Actes durchdrungen hatte.

Bei allem Vertrauen auf das Gebet durfte man indeß nicht unthätig sein. Beim Herainahen der Fastenzeit hatte Ketteler die christliche Schule zum Gegenstand seines Hirtenbrieses gemacht. Auch soust standen die Katholiten auf der Bacht. Schon bald erschien von sachmännischer Seite eine trefstich orientirende Broschüre: "Sin Urtheil über den Gesetzesentwurf: "Das Volksschulwesen im Großherzogthum Hessen betreffend." Elerus und Bolf verstanden, worum es sich handelte. Den Einbruck der Gesetzes-Vorlage schildert Ketteler 1876 1):

"Als das neue Schulgeset für das Großherzogthum Hessen im Entwurf vorlag, um von den beiden Kannnern der Stände berathen zu werden, sprachen alle katholischen Gemeinden des Landes kast ohne Ausnahme ihre Bedenken gegen dasselbe aus. In zahlreichen Petitionen an das Großherzogliche Ministerium und an die beiden Ständekanmern gaben sie ihren Besürchtungen Ausdruck, daß die in Aussicht stehende neue Organisation des Bolksschulwesens die religiösssittliche Bildung der Kinder schwer beschädigen und den christlichen Familien, sowie der Kinche den Einstuß auf die Schule entziehen werde, der ihnen gebühre, und den die Schule, wenn sie ihre wahre Ausgabe ersüllen solle, gar nicht entbehren könne. In diesen durchaus berechtigten Einwänden wollten aber die Geguer nur Ausreizungen von elerisaler Seite erblicken und stellten sie als Uebertreibungen und Berdächtigungen hin."

So wurde denn der unselige Entwurf am 16. Juni 1874 zum Gesetz. Ein volles Jahr zuvor hatten bereits von Seite der Regierung seindselige Chicanen begonnen, um den bisherigen Director des katholischen Schulscherseninars in Bensheim von dieser seiner wichtigen Stelle zu entsernen. Director Jacob Beinheim war ein braver, treu firchlich gesinnter Priester?), welcher das Bertrauen des Bischofs besaß, aber auch dis dahin die volle Zusriedenheit der weltlichen Behörde sich erworden hatte. Als Seminar lehrer hatte er in Jahre langem Dienste seine Tüchtigseit dewährt und seinem verantwortungsreichen Amte sich mit unbedingtester Hingabe gewidmet. Über es galt setz, den katholischen Geisstlichen unverzüglich und um seden Preis von dieser Stelle zu entsernen und ihn durch einen Laien zu ersetzen. Unter dem 8. Juli 1873 schrieb ihm der Bischof eigenhändig:

"Geehrtester Herr Director! Wie mich Ihr Schreiben betrübt und das Verfahren gegen Sie empört hat, brauche ich Ihnen nicht zu sagen. Man tritt uns mit Küßen. Wir wollen es geduldig um Christi willen ertragen. Vorläufig bitte ich, bei der weitern Verhandlung mit aller Entschiedenheit

<sup>1)</sup> Die Gefahren der neuen Schulgesetzgebung (Maing 1876) Borwort.

<sup>2)</sup> Bgl. II, 344.

aufzutreten, und die Regierung es recht fühlen zu lassen, wie ungerecht ihr Bersahren ist. Ist die Sache mal vollbracht, dann versteht es sich von selbst, daß ich Sie bitten werde, Ihre Kräfte wieder der Diöcese zu widmen. Ich werde dabei Ihre Wünsche so viel ich fann berücksichtigen. In Hochachtung und Liebe

Ihr ergebenfter † Wilhelm Emmanuel.

Weinheim nußte wirklich abtreten; am 30. Angust 1874 schrieb ihm der Bischos, daß er ihn zum Pfarrer von Castel zu ernennen gedenke; unter dem 28. October 1874 ersolgte die Ernennung wirklich. Allein dem besrufstreuen Seminardirector hatte der Kampf das Herz gebrochen; er starb im besten Mannesalter am 24. Juli 1875.

Kaum war indeß Weinheim aus seiner Stellung im Seminar gewichen, so gab es auch schon neue Verwicklungen. Am 16. September 1874 richstete das Ministerium an das bischöfliche Ordinariat ein Schreiben über die denmächst bevorstehende Definitorialprüfung der Schulamts-Aspiranten. In dem Schreiben wurde mitgetheilt, das Ministerium habe den Seminarlehrer Helm mit der Brüfung der fatholischen Aspiranten aus der Religionslehre und biblischen Geschichte beauftragt. Es lade nun das Ordinariat ein, auch seinerseits einen Delegirten abzuordnen, welcher dieser Prüfung beisvohne, nur etwaige Bedenken wider die Qualisication des einen oder andern der Geprüften dem Ministerium unterbreiten zu können.

Die Regierung hatte sich hier eine Bollmacht angemaßt, die ihr nicht zustand, und die nicht anersannt werden durste, das Ordinariat suchte aber einem Constiet dadurch auszuweichen, daß es dem Seminarlehrer Helm, der als Priester zugleich seinem Bischof unterworsen war, unter dem 25. September erklärte, die sirchliche Behörde sei mit dem ihm vom Ministerium gewordenen Anstrag einverstanden und ermächtige ihn zu der fraglichen Prüfung auch von ihrer Seite. Daraushin aber sam vom Ministerium des Innern ein Reseript im rechten Cultursamps-Tou: "Der Seminarlehrer müsse der Beisung der ihm unmittelbar vorgesetzen Ministerialabtheilung, die betreffende Prüfung abzuhalten, entsprechen, ohne daß es hierzu einer Einverständnißerklärung von Seite einer sirchlichen Behörde bedürse. . . . Die Lehrer hätten sed zis sich im Auftrage des Staates, nicht vermöge Auftrages einer sirchlichen Behörde den fatholischen Keligionsunterricht zu ertheilen." Umsonst protestirte das Ordinariat, das Ministerium autwortete mit Brotesten.

Die nächste Folge des neuen Schulgesetzes war, daß ichon nach wenigen Monaten den Schwestern der göttlichen Vorsehung von Finthen eine Reihe öffentlicher Schulen gefündigt wurden; es war fein Zweisel, daß bald auch die übrigen solgen würden. Die in den Schulen wirkenden Schwestern waren alle staatlich geprüft und ihr bisheriges Wirken hatte sich stets die

Unerkennung auch der staatlichen Behörden erworben. Ueber das Bereich ber Schule hinaus hatten fich die Schwestern als Krankenpflegerinnen im Rriege wie im Frieden, in den Lagarethen wie auf den Dörfern, namhafte Berdienste erworben. Die Gegenvergütungen, die von den Gemeinden für ihre Leiftungen in der Schule ihnen geboten wurden, waren im Durchschnitt überans bescheidene. Zett wurden sie mit einem Schtage ihres Gehaltes und ihrer Dienstwohnungen verluftig ertlärt und die bisherigen Lehrerinnen fielen nun der Genoffenschaft zur bleibenden Unterhaltung anheim. Da diese Genoffenschaft ausschließtich auf die Diöcese Mainz beschräuft war, und die Verwaltung der Mädechenschulen auf dem Lande den eigentlichen Aweck ihrer Stiftung gebildet hatte, so war diese Wirkung des Schulgesetzes nahezu gleichbedeutend mit der Bernichtung der Genoffenschaft. Unter dem 19. Marg 1875 veröffentlichte die derzeitige Oberin, Bincenzia Schultheis, eine "Darlegung der Berhättniffe der Schul- und Rranfenschweftern im Großherzogthum Heffen". Es war ein Hinweis auf das, was die Schwestern bisher geleistet, wie auf die Anerkennung, die der Genoffenschaft und deren gemeinnützigen Zwecken von Seite des Staates zu theil geworden maren, ein einfacher, aber beredter Appell an die öffentliche Meinung. Aber gleich so manchen andern Protesten des gefränkten Rechtes in jenen Tagen verhallte er ungehört.

Mit der abschüffigen Bahn, die man hier betreten hatte, war es noch nicht genug; auch auf dem eigentlich firchlichen Gebiete glaubte der zur Herrschaft gelangte Liberalismus in Hessen hinter dem preußischen Zorbitd nicht zurückstehen zu sollen.

Am 23. December 1873 wurde wieder wie alljährlich im Bischofshaufe von Mainz für arme Kinder aus den Pfarrschulen der Stadt Weihnachtsbescherung gehalten. Es war dies für den Bischof immer eine besondere Frende. Damit die Auswahl der Kinder recht forgfältig getroffen und die zugedachten Wohlthaten möglichst gleichmäßig vertheilt würden, ließ der Bischof vorher bei den Pfarrern der Stadt ein Schreiben mit den genanen Anweisungen eirentiren. War die Christbescherung dann recht schön und frendig verlausen, so bildete sie fast immer auch einen Lieblingsgegenstand in den Briefen, welche der Vischof um diese Zeit au Verwandte und Frennde schreibe. Im Jahre 1873 aber mischte sich in diesen Ausdunck der Weihnachtssende beklemmend der Gedanke, daß im Hintergrunde des Weihnachtsserippteins "immer auch der Mörder Herodes stehe".). Und in der That, das Mordgeschick schien immer näher zu kommen.

Am 12. Angust 1874 melbete Ketteler seiner Schwester: "Was mir hier bevorsteht, ist noch immer nicht entschieden. Man erwartet täglich das

<sup>1)</sup> Raich, Briefe S. 478.

Erscheinen der neuen Kirchengesetzentwürfe für die Berathung in der Kammer." Unter dem 9. September 1874 veröffentlichte die ministerielle "Darmsstädter Zeitung" die neuen Gesetzentwürse; es waren 5 an der Zahl, bestreffend:

1. "Die rechtliche Stellung der Kirchen und Retigionsgemeinschaften"; 2. "den Mißbrauch der geiftlichen Amtsgewalt"; 3. "die Borbildung und Anstellung der Geiftlichen"; 4. "die religiösen Orden und ordensähnlichen Congregationen"; 5. "das Besteuerungsrecht der Kirchen und Retigionsgemeinschaften".

Der Bischof säumte nicht, am 24. September an das Staatsministerium einen Protest einzureichen zugleich mit einer eingehenden Critik der geplanten Gesetze und ihrer "Motive":

"Die durch Großherzogliches Gefannntministerium den Vandständen vorgelegten firchengesetlichen Entwürfe beziehen sich zwar auf alle Religionsgenossenschaften, sind aber ihrem den prenßischen Maigesesen im Wesentlichen conformen Inhalte nach in dem größten Theil ihrer Bestimmungen gegen die katholische Kirche gerichtet. Sie verändern und zerftören in wesentlichen Punkten die disherige rechtliche und thatsächliche Stellung dieser Kirche im Großherzogthum Heisen, verlesen vielsach ihre auf göttlicher Ginsetzung bernhende, aber auch staats und völkerrechtlich anerkannte Versässung, gesährden selbst in wichtigen Punkten die katholische Glandenssehre und durch Alles dieses das Gewissen und die Gewissenssehre ber Katholischen.

Ich bin daher verpflichtet, im Namen der katholischen Kirche, des katholischen Clerus und des fatholischen Bolfes gegen diese Gesesvorlagen Protest zu erheben und die ebenso ehrerbietige als inständige Bitte an die (Vroßberzogliche Regierung, sowie an die beiden Kanumern zu richten, diese Entwürse nicht zu Gesetzen zu erheben."

Der Vijchof saste zunächst die Rechtsgarantien furz zusammen, welche die Katholiken Hessens für die freie Ausübung ihrer Religion und die Selbständigkeit ihrer Kirche geltend machen konnten, und schloß:

"Diesem driftlichen und deutschen Rechte steht die aus gewissen modernen Philosophenschulen hervorgegangene und erst in der neuesten Zeit auch von Juristen verbreitete Lehre diametral entgegen, daß die Rechtsstellung und die Treiheiten der bestehenden Consessionen ledigtich von dem Willen und Winf der jeweiligen politischen Gewalt abhängig seien, und daß Katholisen wie Protestanten nur so viel Recht auf deutscher Erde haben, als ihnen in jeder neuesten Kanmersession zugesprochen oder übrig gesaffen wird."

Nachdem dann die einzelnen Gesetzesvorlagen eritisirt waren vom Standpunkte des strengen Rechtes, begann der Bischof sie auch zu beleuchten vom Standpunkte der Freiheit, und damit kam er auf die ihn am tiessten berührende Seite des Kampses:

"Die fatholische Wirche fann leben und frendig und wohlthätig wirfen unter allen politischen Verhältnissen, unter allen staatlichen Verfassingen, wenn sie nur Freiheit gewähren. Wöge man daher sortschreiten zu einer vollständigen

Trennung von Kirche und Staat; wenn man nur redliche Freiheit auf allen Gebieten, vor allem auf dem Gebiete der Erziehung und des Unterrichts gewährt, so wird die katholische Kirche dann vielleicht große materielle und selbst Seesenverluste erleiden, aber sie kann bestehen und leben. Dagegen unter einem Systeme, das ihr die von Gott verliehene Freiheit entzieht, sie und ihre Diener zu Vertzeugen der wettlichen Gewalt macht, die religiöse Erziehung selbst des Clerus, die Pflege katholischer Wissenschaft, die Entsaltung ihres religiösen Vebeus, die Uedung der christlichen Vollkommenheit unterdrückt und sie unter dem Scheine katholischer Formen zu einem Zustande der Erniedrigung und innerlicher Dekatholischer Formen zu einem Justande der Erniedrigung und innerlicher Dekatholischer koumen die Waht zwischen allmähligem Untergange in schwachveller Selbsterniedrigung oder dem Ratholischen Untergange in schwachveller Selbsterniedrigung oder dem Ratholischen Littergange in schwachveller Selbsterniedrigung oder dem Vartyrinn. Die Waht des letzteren kann sir einen Katholisch, sir einen Vischen sirche überzeugt ist, nicht einen Augenblick zweisschlaft seiner Kirche überzeugt ist, nicht einen Augenblick zweisselhaft sein."

Nicht ein Monat war vergangen, seit das heistische Ministerium diesen Protest in Händen hielt, da unterzeichnete auch schon am 22. Oct. 1874 der Bischof das Borwort zu einer Schrift für das satholische Bolt: "Der Eulturkampf gegen die katholische Kirche und die neuen Kirchengesetzentwürfe für Hessen." Genau vier Wochen später 22. November schrieb die "Franksurter Zeitung":

"Die neulich von uns besprochene Schrift des Bischofs Ketteler von Mainz über den Eusturkampf ist binnen 8 Tagen vergriffen worden und eine neue Auflage besindet sich unter der Presse. Das zeugt von der Bedeutung, die man auf liberaler Seite dem Worte Wilhelm Emmanuels beilegt; es zeugt aber auch von der Einmüthigseit, mit der das ultramontane Lager zu seinen Hirten steht."

Wie es Ketteler selbst bei biesen seinen Bemühungen zu Mathe war, zeigt ein Wort seines Briefes an seine Schwägerin vom 24. October 1874:

"Ich konnte Dir noch kein Wörtchen sagen, weit die jest auch in Darmsstadt vorgelegten Kirchengesetze allerlei dringende Arbeiten nothwendig machten. Da diese, namentlich auch eine Schrift über jene Gesetze, jest fertig sind, so will ich Dir sogleich ein Ledenszeichen geben. Wenn ich von Arbeiten bezügslich der neuen Gesetzvorlagen rede, so dilbe ich mir nicht entsernt ein, sie das durch von meiner Diöcese abhalten zu können. Daran ist nicht zu denken und wir geben ähnlichen Zuständen wie in Preußen entgegen. Namentlich wird man mir alle meine blühenden Anstalten zerstören. Nichts sit ja culturzwöriger als Anstalten, wo junge Leute nicht an Leid und Seete rninirt werden! Dwocht aber jeder Widerstand augenblicklich ohne Ersotz ist, so muß man doch widerstehen, so viel man kann, und nur darans bezogen sich jene Arbeiten. — —"

Die Schrift Kettelers war nicht blos eine eingehende Eritik der neuen Gesetze und ihrer Motive, sondern ein Appell an alle gläubigen Christen, einzutreten für ihre heiligsten Güter:

"Diefer unheitvolle Rampf wird dem deutschen Bolle aufgezwungen, ohne allen thatfächlichen Grund, lediglich zur Befriedigung der Phantafteen einer

Partei, welche sich mit der christlichen Weltordnung überworfen hat und nunmehr darauf ausgeht, ihre eigenen leeren, troft- und hoffmungstosen Wahngebilde dem christlichen Volke mit Gewalt aufzuzwingen . . . Diese Alassen der Bevölkerung begnügen sich nicht damit, nach ihrer dem Christenthum entfremdeten Weltanschamung mit voller Freiheit leben zu können, sondern sie unternehmen es nuterstützt von dem alten Gegner des Christenthums, dem mächtig gewordenen Judenthum - ihren Ginfluß im öffentlichen Veben zu benutzen, um durch Staatsgewalt und Staatsgesetzt das mehr als tausendiährige Recht des christlichen Volkes zu vernichten und ihm gewaltsam den christlichen Glauben zu entreißen."

Der Großherzog war bis dahin den Katholifen ein gerechter und gütiger Landesvater gewesen und hatte sich auch Ketteler persönlich wohlwollend gezeigt. Es darf angenommen werden, daß diese Gesimmungen des Landesfürsten auch in den neuen Verhältnissen im Wesentlichen noch sortdauerten und nicht merheblich dazu beitrugen, dem Culturfampf innerhalb des Großherzogthums an Schärse zu benehmen.

Auch nach Erlaß der Gesetze war dem Vischof nochmals eine Andienz bei Ludwig III. gewährt und er fand wie früher bei demielben huldvolle Aufnahme und williges Gehör. "Ich fann", so werden die Worte des Großherzogs berichtet!), "die Kirchengesetze augenblicklich nicht ausheben, aber es ist mein Wille, daß sie mit der möglichsten Milde ausgeführt werden."

In welcher Weise jedoch seinbliche Einflüsse und falsche Auffassungen auch am Großherzoglichen Hose geltend gemacht wurden, verräth ein Brief der Gemahlin des Prinzen Ludwig, spätern Großherzogin Alice vom 9. November  $1874^2$ ):

"... Morgen fonnnen die neuen Kirchengesetze, den preußischen ähnstich, in der ersten Kannner zur Verhandlung und werden auf heftigen Widerftand stoßen. Louis (der Erb Prinz) ist natürtich für deren Annahme, denn den Katholisen muß Einhalt geboten werden, da die katholische Geistlichkeit ebensogut wie die protestantische vom Staate bezahlt wird, so daß der Staat beiden gegenüber gleiche Rechte hat, welchen die Katholisen sich seit Jahren zu entziehen gewußt haben. Der Bischof von Mainz bietet alles auf, um jedes nur mögliche Hinderniß zu bereiten, aber es läßt sich hoffen, daß man bei uns nicht genöthigt sein wird, wie in Preußen, zur Verhängung von Gefängniß- und Gelbstrafen seine Zuslucht nehmen zu müssen. ..."

Alls am 10. November 1874 die Erste Kammer in Darmstadt zusjammentrat, um über die Kirchengesetze zu berathen, lagen dem Hause ein Protest des Bischofs und zwei Eingaben der Professoren des Mainzer Seminars vor, außerdem 128 Eingaben wider die neuen Kirchengesetze aus fatholischen Gemeinden. Während der Verhandlungen versocht Dr. Moufang

<sup>1)</sup> Ratholifche Stimme 1877 Dr. 15.

<sup>2)</sup> Alice, Großherzogin von heffen, Mittheilungen aus ihrem Leben und ihren Briefen. 3. Auslage. Darmftadt 1884.

als Vertreter des Bischofs mit Nachdruck die Sache der Kirche, allein keine Beredsamkeit der Welt vermochte das bereits Beschlossen mehr aufzuhalten. Nochmals machte Ketteler in seinem Fastenhirtenbrief für 1875 die bevorsstehenden Gesetzseverordnungen zum Gegenstand seiner Beschrung für die Gläubigen. Unter dem 23. April 1875 gab dann der Großherzog den neuen Gesehen die Sanction; am 30. Juni 1875 wurden sie publicirt. Man stand also auch in Hessen vor dem Eulturkamps. Als einen Monat später die Diöcese Mainz mit großer Begeisterung Kettelers bischösliches Jubiläum seierte, sandte die Prinzessin Sophie zu Fsendurg als "tseine Fest-Erinnerung" einen softbaren Stein mit dem Bemerken: "Vielleicht wird er bei einer gerichtlichen Pfändung uns wenigstens einige Tage länger die Freischeit Ew. Bischöft. Gnaden erhalten."

Um nach allen Seiten hin sicher zu gehen, und durch die äußerste Maßhaltung zu retten, was gerettet werden konnte, wandte sich Ketteler nun mit Varlegung aller Verhältnisse nach Kom und dat um Weisung, und so ging das Jahr 1875 noch ohne größere Stürme seinem Ende zu. Am 5. December schreibt der Vischof:

"Aus allen Theilen der Welt kommen jegt Nachrichten von lieben theuren Bekannten, die der Entinrkampf aus der Heimath vertrieben hat. Auch unsere lieben Kapuziner in Amerika haben mir in diesen Tagen die Photographie ihrer jetzigen schönen Niederlassung geschickt, wo Gott ihnen eine sehr segensereiche Wirffamkeit gegeben hat. So erfreulich das ist, so schmerzlich ist es zugleich, daß unser deutsches Bolk das alles jetzt entbehren muß. Angenblicklich liegt meine Sache noch in Rom; ich werde aber wohl in diesen Tagen Antwort erhalten und dann wohl auch mehr und mehr in den Kampf hineingezogen werden. Hossenschaft wird mir der göttliche Heiland die Gnade geben, sein Wort immer vor Augen zu haben, daß der Knecht nicht mehr werth ist als der Herr."

Bu biesen ernsten Sorgen kamen andere Vorjälle, geeignet, noch mehr Bitterkeit in das Leben des Vijchofs zu bringen. Die ersten Anjchläge der Alkatholiken waren an verschiedenen Orten der Diöcese allerdings kläglich gescheitert. Selbst in Offenbach hatte Dr. Michelis 1872 wenig ausgerichtet. Allein diese religiös tief heruntergekommene Stadt, welche schon dei der deutschlächtelischen Bewegung vor der ganzen übrigen Diöcese sich hervorgekhan, hatte doch zuletzt auch der neuen Protestbewegung bereitwillig die Thore geöffnet. Es bildete sich eine sectische Gemeinschaft aus etwa 110 erwachsenen Mitgliedern. Vischof Ketteler kam persönlich dahin, nm mit der Geistlichkeit das der neuen Secte gegenüber einzuschlagende Versahren zu berathen. Den Entwurf einer Excommunikationssentenz, welche gegen deren Inhäuger verkündigt werden sollte, hatte er mitgebracht, doch nahm er auf die gutachtliche Neußerung der Ortsgeistlichkeit hin von diesem änsersten Schritte Abstand. Auch gegenüber der kleinen Gemeinschaft von Allkatho-

lifen, welche in Gießen sich zusammengethan hatte, unterließ er das Einsichreiten burch ausdrückliche Straffentenz.

Katholische Kirchen wurden den Alttatholisen in Hessen nicht eingeräumt; dies ersorderte die Consequenz, nachdem man disher den von der protestantischen Landestirche sich trennenden freisumigen Gemeinden jeden Anspruch auf das Kirchenvermögen abgesprochen hatte. Dafür stand der Secte in Offenbach das protestantische Bethans zur Verfügung, in welchem sie alle 4 Wochen ihren Gottesdienst abhielt. Zuweilen versammelte man sich auch sonst noch, auf öffentliche Einladung hin, in einem Wirthshause.

Die Rechte einer "Kirchengemeinde" hatte die Secte bis Ende 1874 noch nicht erlangt, stand aber mit der Negierung darüber in Unterhandlung. Die 30 der Gemeinde zugehörigen Kinder erhielten von einem altfatholischen Boltsschullehrer 2 Stunden wöchentlich altfatholischen Meligionsunterricht. Auf den 7. November 1874 war der Altfatholischen Bischof Reinfens zur Spendung der Firmung erwartet. Sein Empfang wurde zur großen Demonstration, bei welcher Protestanten, Inden und Deutschfatholisch das Haupteoutingent stellten. In der protestantischen Kirche sang solgenden Tags der altfatholisch gewordene Priester J. Niets das Amt, und Reinfens simte 7 Kinder. Beim Festessen betheiligte sich der Stadtrath, wie der protestantische Decan. Vor der Abreise des folgenden Tages fam Reinfens auch in die Schule, um die altfatholischen Kinder aus der Religion zu prüsen.

Tas Schlimmste an dieser ganzen Farce war der Erguß von Feindseitgleit in den öffentlichen Blättern, welcher dieselbe einleitete und ihr noch auf dem Fuße folgte. Namentlich die "Offenbacher Zeitung" war so heftig gegen Bischof v. Ketteler losgesahren, daß dieser es für angezeigt hielt, unter dem 19. November 1874 eine Beleidigungstlage wider das Blatt auzustrengen. Allein unter dem 3. Februar 1875 wurde die Strasverfolgung eingestellt, auf den Grund hin, daß der incriminirte Artisel ja nur "seinem ganzen Inhalte nach den Zweck verfolge, die altsatholische Bewegung insbesondere im Gegensah zu der päpstlichen Unsehlbarkeit und dem Fesuitis nurs zu rechtsertigen und sür den Auschlußens an den Altsatholischungs Anhänger zu gewinnen." Es handle sich hier um den "Ausdruck der Aussichten und der Ueberzengung" des Verfassers des Artisels, nur "Eritst oder Beur theilung der Handlungsweise oder des Verhaltens" des Vischofs, seineswegs aber um Beleidigung.

Ketteler konnte sich mit dieser Begründung durchaus nicht einverstanden erklären; er legte am 15. Februar beim Bezirks Strafgericht Darmstadt gegen das freisprechende Urtheil Recurs ein; derselbe wurde jedoch abgewiesen, und der Bischof verzichtete auf weitere Verfolgung der Sache.

Mit dem neuen Schulgesetz, das unn einmal unabänderlich geworden war, mußte man sich absinden, so gut es ging. Nach langen Verhandlungen mit der Regierung veröffentlichte das bischöfliche Ordinariat unter dem 30. October 1875 eine aussührliche Instruction 1):

"Es versteht sich von selbst", hieß es in dem Erlaß, "daß die Kirche die Principien, auf denen die moderne Schulgesetzgedung beruht, nicht auer kennen kann. Es kommt darauf au, in wie weit die Weistlichen ohne Verletzung der Grundsätze der Kirche bei der practischen Ansstührung derselben mitwirken können. . . Wir ermahnen die hochw. Herrn Pfarrer, sich mit dem neuen Schulgesetz genau bekannt zu machen, die ihnen durch dasselbe eingeräumten Besugnisse namentlich auch als Mitglieder des Ortsschulworstandes wirksam zu gedrauchen, und uns in Fällen, deren Kenntniß von Wichtigkeit ist, oder welche Berhandlungen mit den Schulbehörden erfordern, sachgemäße und genaue Muttheilung zu machen."

Die üblen Folgen des Volksschulgesetzes vom 16. Juni 1874 traten schon bald hervor, wenn auch je nach Gegend und Persönlichkeiten in verschiedenem Grade. Die meisten Klagen kamen aus dem Kreise Bingen und dem Kreise Borms. Unter der Aufschrift "Schädigungen durch das neue hesstische Schulgesetz" brachte das "Mainzer Fournal" am 4. Mai eine kurze Jusammenstellung der betreffenden Klagepunkte") aus dem einzigen Decanate Osthofen, das nur sieben Pfarreien zählte:

"In den beiden fatholischen Orten Abenheim und Befloch find die feither fatholifden Confessionsidulen furzer Sand gemeinfame Schulen (:Communal: fdulen) geworden und fällt damit der Beitrag der Birchen nunmehr Schulen gu, welche mit der Birche nichts mehr gemein haben. Dagegen find die fatholischen Schulen burch Abstimmung aufgelöft worden in Dithofen, wo feither zwei Schulen beftanden, von welchen jede über 60 Rinder gahlte. Der Schulvorstand besteht jest vorwiegend aus Protestanten und das Präfidinm desfelben führt der Bürgermeister. Das fatholische Schulhaus, welches Gigenthum der Ratholiten ift, dient zu gemeinfamen Schutzwecken. In Rhein-Dürtheim (Pfarrei Dithofen) ift eine katholische Schule von 50 Kindern aufgelöft worden; ber Schulvorstand besteht nunmehr vorwiegend ans Protestanten; das Prafidium ift an den Bürgermeifter übergegangen. Die Pfarrei Dithofen befitt somit feine katholische Schule mehr. Ebenso ging es in Bechtheim, wo durch Abstimmung mit einer Majorität von 2 Stimmen (wobei die des Lehrers) die tatholifche Schule aufgelöft wurde, welche 70 Binder gablte. In ben Schulvorstand wurde nur ein Seatholif außer dem Pfarrer genommen und zwar gerade der, welcher für die Anflöfung der kathol. Schule gestimmt hatte. In Dorn Dürtheim (Pfarrei Heffloch) wurde eine fogen, fleine Confessionsfchule von 24 Rindern am Ende des vorigen Jahres aufgehoben, nachdem fie erft im felben Jahre als öffentliche Schule war anerfannt worden. Die fatholijchen Kinder find dort in der übelften Lage mit dem Relgionsunterricht, benn trot

<sup>1)</sup> Rirchliches Amtsblatt 1875 Mr. 11.

<sup>2)</sup> Eine lange Reihe ahnlicher Beschwerden verzeichnet Ketteler selbst in der Schrift: Die Gefahren ber neuen Schulgesetigebung. Mainz 1876 S. 32 f.

alles Bittens der Gemeinde ist dort noch fein Katechet angestellt; auch die fathol. Kinder des benachbarten Hillesheim haben dadurch ihre Katechese verstoren.

In mehreren gemeinsamen Schulen, welche durch Ausschildung der Consfessionsschulen entstanden sind, sind die protestantischen Lehrbiicher gebtieben, welche vorher in den protestantischen Consessionsschulen eingeführt waren. Auf die Beschwerden der Natholisen wurde feine Nicksicht genommen. Obschon eigentlich fein katholisches Schuls Bermögen vorhanden ist, sondern nur Nirchengut und Glöcknergut, welches zu Schulzwecken verwendet worden ist, so erhebt neuerdings die Regierung Ansprüche auf die Herausgabe dieser Capitalien an die Civilgemeinden, da mit den Schulen auch die Schul Capitalien gemeinsame zu werden hätten."

Auch an den Kindern seibst in den einzelnen Pfarreien begann der Bischof bereits hier und dort die Wirtungen des neuen Zustandes wahrzunehmen; er schreibt 3. Juli 1876 von Mainz aus an seine Schwester:

"Ich bin seit Deinem lieben Hiersein saft immer abwesend gewesen und habe bereits 38 Firmungsstationen abgemacht. Nur auf Psingsten und Frohnleichnam war ich einige Tage hier. Wenn ich an die armen Vischliebe dachte, welche von ihren Diöcesen vertrieben sind, so dauste ich von ganzer Seele dem lieben Gott, daß ich wenigstens noch ungefährdet in meinen Psarreien hermureisen somnte. Im Ganzen ist es mir auch recht gut gegangen, wenn ich auch an einigen Orten die Wirkungen des Enlturkampfes in den Schulen schon wahrnehmen konnte. Das waren aber doch nur vereinzelte Fälle."

Während der Bischof mit blutendem Herzen den weitern Verheerungen seiner katholischen Schulen entgegensah, hatte ein Theil der Finthener Schulschwestern, deren klösterliche Gemeinschaft er einst für den Dienst der Diöcese ins Leben gerufen, sich genöthigt gesehen, jenseits des Meeres einen neuen Wirtungskreis zu suchen, welchen die Heimath ihnen nicht mehr bot. In dem ersten Briese aus Dungannon im Staate Ohio, vom 7. Juli 1876, der die glückliche Ankunst der Schwestern in den Vereinigten Staaten meldete, schrieb die Oberin: "Wir haben hier einen großen Wirkungskreis; dem hier in Amerika kann man Gutes thun, so viel man will; man braucht nicht vorher obrigkeitliche Erlaubniß einzuholen."

Wenn die üblen Folgen der neuen Schniverhältnisse in der Diöcese nicht allgemeiner und augenfältiger gleich in der ersten Zeit hervortraten, so war dies sast ausschließlich dem Umstande zu danken, daß unter den Katholisen der Diöcese, namentlich auf dem Lande, ein christliches Familienleben noch heimisch war, und der Bischof hatte auf dessen Bewahrung und Degung stets den größten Werth gelegt. Das christliche Familienleben gehörte zu den Lieblingsgegenständen bei seinen Bottspredigten. In den Jahren 1856, 1857 und 1872 hatte er in ganzen Predigt Entlen diesen Gegenstand

zusammenhängend behandelt. Zur selben Zeit, da das neue Schulgesetz ersichien, 1874, veröffentlichte er als eigene Schrift seine "Borte der Beschrung und Ermahnung an alle christlichen Eltern über ihre Pflichten bei der Borbereitung ihrer Kinder zur ersten heiligen Communion." Dem Gedanken, der ihn hierbei erfüllte, gab er Ausdruck bei seiner Ausprache an die Mitglieder des Katholikenvereins aus Anlaß der Wallfahrt auf dem Rochusberg 17. Juni 1874:

"Die Familie wird in dem Maße immer wichtiger, als die andern Werfzenge Gottes in ihrer Thätigkeit gehemmt sind, wie in der Gegenwart. Es können Zeiten kommen, wo die Familie sast alle Functionen des Priesterthums übernehmen nuß. . . . Guch Eltern benust Christus zur Erhaltung seiner Kirche. Die Väter kann man nicht sperren, die Mütter können nicht exilier werden; die Eltern branchen kein staatliches Examen zu machen, und es bedarf zu ihrer Anstellung als Religionstehrer ihrer Kinder keiner Anzeige und staatlichen Bestätigung. Darum, ihr lieben christlichen Bäter und Mütter, gedenket Eneres hohen Amtes!"

So blieb auch jetzt, da die Nebelstände des neuen Volksschulgesetzes hervorzutreten begannen, nichts übrig als ein Appell an die christliche Familie. Ketteler erließ denselben im Frühling 1876 unter dem Titel: "Die Gesahren der neuen Schulgesetzgebung für die religiös-sittliche Erzichung der Kinder in den Volksschulen, ein Wort der Belehrung und Ermahnung an die Eltern."

Solche bischöflichen Mahnungen vermochten natürlich nicht, dem weitern Berftörungswerte des siegreichen Liberalismus Einhalt zu gebieten. In der Stadt Mainz felbst wurden vor den Angen des Bischofs die bisherigen fatholischen Boltsschulen in "gemeinsame Schulen" umgewandelt. Alls die Fastenzeit des Jahres 1877 herankam, wählte der Bischof daher gerade diese Unnvälzung mit ihren Folgen zum Gegenstand seiner Fastenbelehrung und ließ dann diese Predigten sofort als eigene Schrift über die Divcese bin verbreiten. Ihr Inhalt war mit dem Titel gegeben: "Die Pflichten der Eltern und des Elternhauses unter den modernen Schulverhältniffen." Die Erfüllung dieser Pflichten drängte in der That um so gebieterischer, da die vorgenommene radifale Veränderung nicht nur auf die Ginrichtungen der Schule fich beschränfte. Auch dem Lehrerstande follte ein anderer Beift, fo wie es dem modernen Liberalismus entsprach, fünftlich eingeflößt werden. Die Laifirung bes Schullehrerseminars genügte hierzu nicht. Bur Borbereitung auf dasselbe wurde die Praparandenschule eingeführt, in welche die jungen Leute unmittelbar nach ihrer Entlaffung aus der Schule eintreten mußten. Diese Anstalt mußte aber interconfessionell sein und alle Candidaten des Schullehrerftandes aus dem gangen Lande ohne Rücksicht auf Confession in sich aufnehmen. Dabei war Borforge getroffen, daß die Anftalt in einem vorwiegend protestantischen Ort, in vorherrschend protestantischer Umgebung errichtet wurde. Es founte fein Zweifel sein, wiewohl die Regierung es einstweilen noch unentschieden ließ, daß aus diesen gemeinssamen Präparandenschulen bald auch interconsessionelle Schullehrerseminarien hervorgehen würden 1).

Mit einem Schlage hatte asso die Diöcese die Consessionsschuse verstoren wie das consessionelle Schulvermögen und überdies fast ganz den discherigen Einfluß der Kirche auf die Herandilbung der Lehrer, und nur in den seltensten Fällen war es nach Lage der Gestgebung möglich, die der Kirche entzogenen Schusen durch Privatschusen zu ersetzen. Die Versuste erstreckten sich auch auf das Gebiet der Mittelschusen; Alles wurde den Katholiken genommen, und der Vischof erhebt 1876 die schmerzliche Klage<sup>2</sup>):

"Wir besaßen bisher im Großherzogthum Heffen mit Ansnahme des Symmasiums in Bensheim, welches vorwiegend aus den Mitteln eines kathol. Benesiciensonds unterhalten wird, zwar keine Mittelschule, welche ausdrücklich als consessionell katholische Lehranstalt erklärt worden ist. Dagegen hatte die Regierung es doch disher als eine dillige Rücksichtnahme auf die katholische Bewölkerung angesehen, daß nach Ausbedung der blühenden Seminarschulen, welche sie in Mainz vorfand und im Jahre 1830 unterdrückte, am Gymnasium in Mainz . . . ein katholischer Director und katholische Lehrer angestellt wurden. Außerdem besteht in Bingen eine Realschule, bei welcher disher ühne liche consessionelle Rücksichten bei Anstellung der Lehrer genommen wurden. Alle andern Mittelschulen im ganzen Großherzogthum waren und sind fast ausschließtich in den Händen protestantischer Lehrer . . Selbst das Gymnasium in Borms, wo das katholischen protestantischen Kehrer besetzt.

Das, was aber die Regierung bis vor 2 Jahren als eine wohlbegründete Rückfichtnahme auf die Katholifen angesehen hat, wird jest nicht mehr als solche betrachtet. In Folge dessen sind num sowohl am Ghumasium in Mainz als auch an der städtischen Realschule in Vingen auch protestantische Kehrer thätig. Unsere kathol. Eltern haben daher nicht eine einzige Mittelschule im Größherzogthum, . . . wo sie eine Garantie dassür haben, daß ihre Kinder nicht eine Reihe von Jahren unter dem Einstusse von Vehrern stehen, welche der religiösen Ueberzengung ihrer kathol. Schülter mit Vornrtheiten oder mit Albneigung, ja vielleicht mit entschiedener Feindschaft gegenüberstehen. Selbst die einzige größere katholische Privatschule, welche bisher in Dieburg bestand und allen Ansorderungen des Staates in jeglicher Hinsicht genügte, ist unterbrückt worden."

Wie das Convict in Dieburg, so wurde auch das Knabenseminar in Mainz durch die Staatsbehörde geschtossen. Für die theologische Lehranstalt im Mainzer Seminar wurde verboten neue Schüler aufzunehmen.

<sup>1)</sup> So geichah es in der That; nicht nur die Präparandenschule zu Alzen, sondern auch das einst fatholische Lehrerseminar zu Bensheim wie das protestantische zu Friedberg sind jetzt "gemeinsame" Anstalten.

<sup>2)</sup> Die Gefahren der neuen Schulgefetgebung S. 50 f.

Als balb barauf bei feierlicher Gelegenheit am 24. Juli 1875 die Gebanken des Bischofs lebhafter als sonst auf diese seine theologische Lehranstalt geleuft wurden, ging er mit Wärme barauf ein, aber auch mit unsagbarer Trauer:

"Gewiß lag mir das Seminar am Herzen . . . Daß diese meine Unstalt jest bedroht ist, ist mir ein maussprechlicher Schmerz. Nicht geringer aber ist der andere Schmerz, daß unsere geliebten Kinder num auch so gesährdet sind. Auch in den Schulen habe ich viele gute Friichte des priesterlichen Wirfens wahrgenommen, die Kenntniß der Religion hat zugenommen und ist lieser in die Herzen der Kinder eingedrungen. Der Gedanke, daß jest das Lebensbrod unseren Kindern soll verkümmert werden, thut meinem Herzen namenlos wehe".

"Unter altem, was der Diöcese Schweres widersahren kann", änßerte er bei demselben Anlaß gegenüber der Deputation seines Diöcesancterus, "unter altem, was meiner Seele einen schweidenden Schwerz bereitet, kenne ich nichts Bittereres als die Gesahren, welche jene Anskalten bedrohen, in denen der Cterus herangebitdet wird und ohne welche der Bischof ohne ein ununterbrochenes Wunder dem Boste keine guten Priefter geben kann."

Am 2. Mai 1876 feierten die Professoren der mit dem Mainzer Seminar verbundenen theologischen Lehranstalt den 25. Jahrestag der Wiedererössung durch Bischof Wischem Emmannel. Ueber 100 ehemalige Böglinge, hanptsächlich aus den Diöcesen Mainz und Lindburg, waren zur Feier des Tages herbeigeströmt; von andern liesen aus allen Weltgegenden Zuschriften und Telegramme ein. Waren doch in diesen 25 Jahren über 500 Priester aus dem Seminar hervorgegangen, die auf die verschiedensten Diöcesen Dentschlands und der Schweiz sich vertheilten. Es war eine wehmüthige Feier, denn diese Lehranstalt, des Vischofs Ruhm und Frende, schien bereits dem Untergang geweiht. Um 29. December des gleichen Jahres richteten 15 Mainzer Theologen vom Seminar in Sichstätt aus ihre guten Wünsche zum nenen Jahr an ihren Vischof als Verdamte aus der Frende. Sie sehnten den Tag herbei, an welchem der Vischof "wieder in der Lage wäre, die Pforten der ihnen so lieb gewordenen Anstalt zu öffnen."

Allein die Jufunft drohte noch Schlimmeres. In der Schrift, die sich mit dem Culturfampf im Großen beschäftigte: "Warum können wir zur Ausführung der Kirchengesetze nicht mitwirken?", vom Frühjahr 1876, hatte der Bischof der Verheerungen gedacht, welche dieser unselige Kampf bereits über die Kirche in Preußen gebracht habe, und suhr dann fort:

"Auch in meiner Diöcese beginnen nun ähntiche Verhältnisse einzutreten, und ich sehr ihrer Entwicklung mit der äußersten Vetribnis entgegen. In den langen Jahren meiner bischöstlichen Verwaltung hat mir die Erfüllung keiner Pflicht mehr am Herzen gelegen, als Euch, so weit es von mir abhing, treue Seetsorger zu geben. Deßhalb war es eine meiner ersten Sorgen, das einst unter dem Vischos Colmar so blühende Priesterseminar wieder herzustellen.

Daran reihte sich die Gründung anderer Anstalten, welche für eine tichtige Ausditdung der Jugend bestimmt waren. Diese mit so vieler Milhe gezwündeten Anstalten standen in voller Blüthe. Wenn ich auch disher immer noch einen kleinen Mangel an Priestern hatte, so nahm derselbe doch stetig ab, und so hoffte ich, vielleicht noch am Ende meiner bischösslichen Wirtsamseit den Zeitpuntt zu erreichen, wo ich alle seelsorglichen Bedürsnisse meiner Disesse reichlich besriedigen könnte. Die satholische Nirche bedarf zu seiner reichen Pfründe, sondern nur der Freiheit, um edle Jünglingsherzen zum Priesterthum hinzuziehen.

Und jest sche ich das Alles nicht nur zerkört, sondern mich überdies in eine Lage versetzt, wo ich ohne Verletzung meines Gewissens, ohne eine schwere Sünde zu begehen, Euch nicht einmal Priester senden kann, wenn Gott Eure jetigen Zeelzerger durch den Tod abrust. Während die Schule mehr und mehr dem Einflusse der Kirche entzogen wird und die Kinder deshalb mehr wie je eines guten Unterrichts bedürsen, während die Zeiten böse sind und unser katholier, bald dort in die Lage konmen, Eure Bitten um Seelsorger und Priester mit der Antwort zu erwidern, daß ich Euch, nicht helfen kann, daß ich Euch, Eure Angend, Eure Kranken und Seterbenden ohne geistige Hisp, ohne den Trost der Inaden der Kirche lassen und Kott erlaubt ist. Das wird sin mich die schwerztichste Lagen, die schwerzte Zeit sin, die siber mich hätte kommen können."

Die große Mäßigung, welche selbst in so erregter Zeit und in einer solchen Schrift der Bischof sich zur Pflicht machte, ist auch von gegnerischer Seite anerkannt worden. Unter dem 15. September desselben Jahres schreibt über dieselbe die "Allgemeine Evangelisch-Lutherische Kirchenzeitung" (Nr. 37):

"Man wird aus der Schrift des Bischofs auf den ersten Blid eine große Alugheit und Borsicht dis auf die einzelnen Ausdrücke herausmerken. Nicht "unbedingte Abtehnung", sondern nur ein "Nichtmitwirken" wird in Aussicht gestellt; es ist von einer "vollen Aussichtung" die Rede, welche die Kirche schädige, sodaß doch wohl eine theilweise Aussichtung zuläffig wäre, wie ja auch wirklich eine Wenge von Bestimmungen, ähnlich den in dem neuen Wirchengesse enthaltenen, in Heffen-Darmstadt in Uebung war."

Die Haltung des Bischofs gegenüber der neuen firchenpolitischen Gessetzgebung im ganzen hat völlig zutreffend ein Sachfundiger dahin geschilbert.):

"Er war mit Aengstlichkeit darauf bedacht, daß in dem Widerstand gegen die Gesetsgebung nicht weiter gegangen werde, als unbedingt nothwendig erschien, und die Haltung, welche er persönlich den Eingriffen der hessischen Gestegebung gegenüber beobachtete, war die der strengsten Tesensive und der aus schließlichen Passivität. Gewiß war nicht Mangel an Muth das Motiv dieser Haltung. Der in der That "streitbare" Bischof hätte wohl anders gehandelt, wenn er seinem Naturell hätte folgen wollen. Aber er wollte seinen Diöcesanen

<sup>1)</sup> Ratholifche Stimme 1877 Rr. 15 S. 115.

und seinen Priestern nicht mehr Opfer auslegen als nothwendig, und er wollte Alles vermeiden, was die ohnedies schon so schwer zerrüttete staatsiche Ordnung noch mehr zu beschädigen geeignet war. Diese sorgkültige und vorsichtige Zurückhaltung ließ sich ganz besonders in den Worten beobachten, mit welchen der Bischof vor den verschiedenen hessischen Gerichten sich vertheidigte. Es war ein Opser, das er für die ihm anvertrauten Seelen brachte, wenn er sich so ruhig und sanst über seine bischössische Antssichtung vor Richtern verantwortete, welche er nach dem sirchlichen Rechte und nach dem bisherigen Staatsrechte nie und nimmer als competent anerkennen sonnte. Gewiß wäre ihm eine andere, minder reservirte Haltung leichter geworden."

Der Bischof betrachtete eine solche vorsichtige Zurückhaltung um so mehr als Pflicht, da das Wohlwollen eines gerechten Landesherrn auch der Regierung in ihrem Vorangehen gegenüber der Kirche eine gewisse Mäßigung auferlegte. Sin sonst meistentheils gut unterrichteter Gewährsmann 1) glaubt sogar über die ganze Situation 15. September 1876 das Urtheil abgeben zu können: "Ohne Conflict durchzufommen war offenbar Wunsch des Bischofs wie der Regierung, deren beide oberste Chefs demselben noch einmal die Spreeines persönlichen Besuches anthaten und dubei selbst nicht den wüthenden Elerger und die heftigsten Angriffe ihrer Nationalliberalen scheneten."

Gine offene Collision mit den firchenpolitischen Gesetzen erftand bem Bijdhof baher auch zuerst nicht in Hessen, sondern in Breußen. Die Gemeinde Rödelheim bei Frankfurt, früher hessisch, gehörte seit 1866 zu Preußen. Der dortige Pfarrer war wegen Berdachtes eines bürgerlichen Bergebens im November des Jahres 1875 in Haft genommen und dann bis zur Klärung der Sache auch vom Bischof suspendirt worden. Die Ernennung eines neuen Pfarrers hatte wegen der Maigesetze zum Conflict mit ber Staats gewalt geführt. Sie unterblieb defihalb, aber der Pfarrgottesdienft murde trotsdem regelmäßig fortgeführt, indem mehrere Beiftliche theils von Offenbach, theils von Mainz aus fich darin abwechselten. Um häufigsten fam anfangs Domeapitular Dr. Haffner von Mainz ber. Es wurde bekhalb beim Kreisgericht zu Homburg v. d. H. die Rlage wider diesen anhängig gemacht. Der Bischof wurde gerichtlich vernommen, ob er zur Paftoration in Rödelheim Auftrag gegeben habe. Er autwortete mit einem einfachen Nein. Bei ber etwas fpatern Gerichtsverhandlung zu Münfter am 17. Marg 1876 erhielt er Gelegenheit, sich über den Fall zu äußern:

"Ich habe teinen Auftrag gegeben. Es war Privatsache zwischen dem Pfarrer und dem betreffenden Geistlichen . . . Ich habe ihm damals gesagt, er möchte sich, weil ihm schwere Bergeben vorgeworfen sind, bis zur Entscheidung der Functionen enthalten und in anderer Weise dassir sorgen, daß der Gottesdienst beforgt würde. Dieses hat der Pfarrer gethan und sich an verschiedene Geistliche gewendet und sie gebeten, in seinem Austrage, auf seine Bitte hin die Functionen am Sonntage vorzunehmen. Ich habe nicht direct

<sup>1)</sup> Allgem. Evangelisch-Butherische Rirchenzeitung 1876 Nr. 37 S. 880.

dazu mitgewirft, sondern habe es geschehen lassen, weil ich überhaupt zweisette, ob diese Handlungen straffällig seien. Der Minister hat es als erlaubt bezeichnet, in einzelnen Füllen Aushülse zu leisten."

Ju der Folge wurde Dr. Haffner wegen Aushilfe in Rödelheim von dem preußischen Gerichte zu 250 Mt. Strase verurtheilt, ebenso nach ihm Dr. Raich u. a. Dem Bischof selbst aber konnte man in dieser Sache nichts anhaben.

Bei den unausgesetzten Vernrtheilungen und hohen Gelöstrafen mußte zuletzt der Gottesdienst unterbleiben. Nun waren aber die Beweismomente für ein Vergehen des Pfarrers so unbestimmt, daß weder das Gericht die Sache weiter verfolgen, noch das bischöfliche Ordinariat, dessen äußerst strenges Versahren in solchen Fällen betannt war, eine sirchliche Vestrafung darauf gründen fonnte. Auch in der Gemeinde selbst, wo man ansangs ziemlich allgemein an die Schuld des Pfarrers geglandt, trat ein Umschwung der Meinung zu dessen Gumsten ein. Da der unglückliche Mann aber noch immer innerhalb der Gemeinde Antläger und Gegner hatte, so wäre eine Versetung sehr erwünscht gewesen. Allein einer solchen standen die Maisgesetzt mit ihren Folgen im Bege. So erlandte denn der Bischof mit Ausfang des Jahres 1877 dem Pfarrer, seine Funktionen in Rödelheim wieder aufzunehmen. Dies gab zwar einigen Lärm in den "liberalen" Blättern, aber bis auf weiteres war abgeholfen.

In den ersten Tagen des Mai 1876 verlautete von einem Wechsel in der Großherzogl. Heisischen Regierung. Der Ministerpräsident Hosmann, als Vorstand des Bundeskanzleramtes nach Verlin berusen, erhielt unter dem 18. Mai die erbetene Entlassung aus dem Heisischen Dienste. An seine Stelle trat der bisherige Minister des Junern, Julius Minck Freiherr v. Starck, derselbe Mann, der bei der Ausweisung der Jesusten aus Mainzeine so überstürzende Hastigseit an den Tag gelegt hatte. Anmaßendes Absprechen über firchliche Dinge, für welche er jedes Verständnisses ermanzelte, hatte ihn Ende 1873 in eine unerquickliche Correspondenz mit dem Bischof von Mainz verwickelt; sie endete damit, daß Ketteler 1874 den Herrn Minister in einer Broschüre tüchtig zurechtietzte. Dieser Mann sollte jetzt an die Spize der gesammten Staatsverwaltung treten. Vierzehn Tage vor seiner Ernennung hatte das "Mainzer Journal" vorausahnend geschrieben:

"Die Frage, wer der Nachsolger in der Heissischen Winisterpräsidentschaft werden wird, ist für uns eine durchaus gleichgiltige. Hessen hat . . . jede Aussicht auf selbständige Action verloren und wird die liberale Richtung und die Bestrebungen des Gulturfampses so lange versolgen, als sie anderswo versolgt werden . . . Das Einzige, was allenfalls eintreten könnte, wäre eine größere Derbheit und Plumpheit, mit der namentlich der Eulturfamps betrieben werden würde."

Um 24. Mai 1876 stand wirklich der Bischof zum ersten Male vor dem Heffischen Gerichte wegen Berleihung von firchlichen Aemtern ohne vorherige Einholung der staatlichen Genehmigung. Er hatte den Pfarrer Bierling zu Mörlenbach, welcher bis dahin nur Decanatsverwalter gewesen war, nach dem Erlaß der neuen Kirchengesetze ohne vorherige Anzeige zum Decan des Landcapitels Heppenheim ernannt. Außerdem war, 13 Tage bevor die neue Gesetzgebung in Kraft trat, Caplan Ludwig Schaider in Castel angestellt worden. Als nun der dortige Pfarrer bereits 24. Juli desselben Jahres mit Tod abging, versah der Caplan allein, ohne weitere Beftallung von Seite des Bijchofs, die feelsorglichen Functionen fur die Gemeinde und in einzelnen brängenden Fällen that er auch Schritte in Bezug auf Armenpflege und Verwaltung der Temporalien, ohne daß von Seite des Kreisamtes ein Ginfpruch erfolgt ware. Als nun einige Monate später unter dem 5. September 1875 die bischöfliche Behörde, wie seither in folden Fällen üblich, dem Caplan an Stelle der ihm zufommenden Suftentation durch den Pfarrer Taggebühren ausette, die aus dem Pfarreinfommen gezahlt werden follten, und an das Kreisamt den diesbezüglichen Antrag stellte, veraulagte bas Ministerium eine Untersuchung zunächst wider den Caplan und wider den Generalvicar Dr. Heinrich wegen Verletzung des Gesetzes vom 23. April 1875. Der Anzeige gegen Dr. Heinrich murde keine weitere Folge gegeben, nachdem Bischof Ketteler erklärt hatte, daß ber Generalvicar lediglich in seinem Auftrage gehandelt und daß er, ber Bijchof selbst, gang allein alle Verantwortung zu tragen habe. Aber auch den Caplan und ben Bijchof fette die Rathstammer Großt. Begirtsgerichts Mainz burch Beichluß vom 12. Januar 1876 außer Berfolgung, eine Enticheibung, welche bas Obergericht burch Urtheil vom 14. Marg 1876 bestätigte. Doch von der andern Seite wurde Recurs eingelegt und in Folge beffen die Entscheidung bes Obergerichts aufgehoben unter Berweisung der beiden 2(n= geklagten vor Großh. Bezirksgericht Maing 1). Das Urtheil, das an diesem Berichte am 2. Juni gefällt wurde, fprach den Bifchof von der einen Anklage, welche die Ernennung des Decaus betraf, ganglich frei, da es sich hier nicht um ein "Kirchenamt" im Sinne des Gesetzes handle. Dagegen erfannte cs wegen Belaffung des Caplans Schaider in der Ausübung der Seelfprac für die Gemeinde Caftel gegen den Bischof auf eine Gelbstrafe von 300 Mt., gegen den Caplan wegen unbefngter Amtsführung auf 50 Mt.

Gegen das freisprechende Urtheil im ersten Falle legte jedoch sofort die Staatsbehörde Recurs ein, und gegen die Berurtheilung im zweiten Falle thaten Bischof und Caplan das Gleiche. Der Bertheibiger des Bischofs,

<sup>1)</sup> Siehe Entscheidungen des Großh, Heff. Caffationshofs für Civil- und Straf- sachen aus bem Jahre 1876 S. 66 ff.

Dr. Dumont, welcher bessen Sache vor Gericht glänzend geführt hatte, be zeichnete dieses letztere Urtheil soson vertraulich als "ganz unhaltbar und verschlt". In der That gründete es in der falschen Boraussetzung, daß beim Tod des Pfarrers alse Vollmachten des Pfarreaplans ohne weiteres erlöschen und daß überdies der Vischof dem neuen Kirchengesetz gegenüber verpstichtet sei, alsbald nach dem Tod des Pfarrers einen Pfarrverweser zu ernennen. Die Verhandlung der beiden Fälle ging demnach setzt an das Obergericht über, und zog sich dadurch weidlich in die Länge.

Unterbessen kamen neue ähnliche Fälle hinzu. Caplan Zipp war schon vor Erlaß der neuen Kirchengesetze in Nieder-Saulheim augestellt worden. Als 7. Juli 1876 sein Pfarrer starb, blieb er ruhig an seinem Posten und versah die Seelsorge weiter, ohne neues Vecret oder neue Vollmachten von Seiten des Vischofs. Gleichwohl ging man tlagend wider den Vischof vor. Eine andere Klage wegen Gestesverletzung gründete sich darauf, daß Caplan Vockendorff von Heidesheim nebenbei in der verwaisten Pfarrei Budenheim gelegentliche Aushilfe in der Seelsorge leistete.

Troh all dieser lästigen Anslagen blieb der Bischof einstweisen frei, und sonnte weiter seines Antes walten. Er dankte dies einerseits der großen Klugheit und Mäßigung, mit welcher er den Conflicten auswich, anßerdem einer gewissen fühlen Besonnenheit, die namentlich im Nichterstande des Großherzogthums und vielseicht auch in andern Beamtenkreisen sich bezügslich der Enstursampsshehe noch immer behauptete. Es saßen damals im Mainzer Obergericht eine Anzahl entschlossener Männer, die durchaus nicht nach dem Anhm verlangten, sich zu Bertzeugen der Bismarckichen Entursamps Politik gebranchen zu lassen. Die Förmlichkeiten des gerichtlichen Berschwens gaben manche Mittel an die Hand, ein Borgehen zu verzögern, und mit der Berfolgung des Bischofs hatte man es nicht eilig. So blied demselben noch reiche Gelegenheit, Gutes zu thun, nicht blos für die eigene Diöcese, sondern auch für die Sprengel seiner Antsbrüder. An eine Berwandte schreibt er 11. Angust 1876:

"Benn ich Dir sage, daß ich seit Oftern 51 Kirmungen vorgenommen habe, so wirst Du mein langes Schweigen gewiß begreistich sinden. Ich wollte in diesem Jahre seine Pfarrei zurücklassen, da man der Zeitverhältnisse wegen nicht weiß, wie lange noch Bischöfe solche staatsgesährliche Handungen vorsnehmen können, oder ob nicht andere Geschäfte eintreten, welche sie verhindern. Ich din setz sast san Ende und danke dem lieden Gott ans ganzer Seele dassür, daß ich meine lieden Gemeinden noch besuchen konnte, während so viele andere Bischöfe in Deutschland daran gehindert sind. In den Grenzen der Diöcesen nimmt man diese tranxigen Zustände auch überall wahr, da die armen Vente aus den verwaisten Diöcesen von weit her kommen, um die Gnaden der Kirche zu empfangen. So nutzte ich auf dem Vogelsberg, nach Intda zu, in einer Gemeinde drei Tage die hl. Firmung spenden, um 2500 Firmtinge aus

Fulda felbst und weiter Umgegend, welche zum Theil bis 12 Stunden weit her famen, zu firmen. Das waren wunderschöne Tage. Auf allen meinen Besuchen in den Pfarreien habe ich aber fast nur Freude gehabt und überall die Wahrnehmung gemacht, daß Gott in den Herzen der Menschen viel aufsbaut, während die Menschen viel zerktören."

Am 5. December 1875 waren unerwartet 10 Paderborner Theologen von Würzburg aus bei Ketteler eingetroffen mit der Vitte, ihnen die heil. Weihen zu ertheilen; er hatte ihrer Bitte gern entsprochen. Auch für die Diöcese Fulda spendete er wiederholt den Aummen die Weihe und consecrirte 1876 und 1877 in der Charwoche für sie die hl. Dele; denn auch die Ofterzeit des Jahres 1877 ging noch einmal ruhig an ihm vorüber.

Zwar hatte die Angelegenheit des Caplan Zipp von Nieder-Saulheim vor dem Bezirksgericht in Mainz am 23. Februar 1877 zu einer Geldsftrase für Bischof und Caplan geführt, allein hier wie auch in der Sache des Caplans Dockendorff appellirte der Bischof sofort an das Obergericht.

Am 13. April stand er wieder vor Gericht wegen der Fälle von Castel und Heppenheim. Die Berhandlungen währten zwei Tage; eine Anzahl von Geistlichen wurden eidlich vernommen. Der Bischof, welcher persönlich der Verhandlung beiwohnte, ergriff zu seiner Vertheidigung auch selbst das Wort. Das Urtheil, auf den 4. Mai vertagt, lautete hinsichtlich beider Unstagen auf Freisprechung. Aber die Staatsbehörde ergriff hinsichtlich des Falles Schaider in Castel auch jetzt wieder Recurs an den Cassationshof in Varmstadt. Auf den 25. Mai 1877 war wieder Gerichtstermin sür Ketteler anderaumt vor dem Mainzer Obergerichte. Allein der Bischof weilte eben fern in Kom und die Verhandlung mußte vertagt werden.

So war der Bischof bei ben Gerichten bisher gelinde durchgefommen, und ohnehin waren bei der geringen Ausdehnung der Mainzer Diöcese die Fälle seltener, welche die kirchliche Behörde mit den neuen Strafgesetzen in Collifion bringen mußten. Nichtsbeftoweniger waren bie Bufunftsaussichten, welche fich bei diesen Zuständen eröffneten, die allertrauriasten. Der Priestermangel mußte ftets mehr fühlbar und eine geordnete Diöcefanverwaltung ftets schwieriger werden. Dabei verletzte der offene Rampf wider Religion und Recht, der jetzt nicht mehr wie früher nur von einer radicalen Partei, fondern im Namen des Staates selbst, von der weltlichen Obrigfeit geführt wurde, Kettelers Empfinden aufs Tieffte. Was ihn schmerzte, war nicht nur die rucksichtslose Berftorung beffen, was er mit Jahre langer Minhe und Auftrengung aufgebaut hatte, sondern das ganze Suftem von Unrecht und Gottlofigfeit, das in Dentschland offen zur Herrschaft gelangt war. Nach einem Besuche in Salzburg während des Herbstes 1876 schrieb er 10. November an seine Schwester: "So viel auch die österreichischen Verhältniffe zu wünschen laffen, so war es mir doch eine wahre Herzensfrende, in einem Lande zu weiten, in dem nicht die heitige Kirche so offen mit allen Waffen bekännpft wird wie bei uns."

Um so schnsüchtiger haschten die Blicke des Bischofs nach sedem leisen Strahl von Hoffnung, die auf Wiederherstellung des firchlichen Friedens sich zu bieten schien. Unter dem 2. März 1877 schrieb er an eine nahe Verwandte in Münster:

"Wie herrlich hat Schorlemer in den letzten Tagen gesprochen. Wenn Du Frau v. Schorlemer einmal siehst, so sage ihr doch, ich gratulirte ihr von ganzem Herzen zu dem Glück, einen Mann zu haben, der so in solchen Zeiten und unter solchen Umständen für Gottes Sache zu fämpsen versleht. Aus den Antworten, selbst von Falk, leuchtet doch das erste Anstauchen der Erkenntniß hervor, daß man auf dem jetzigen Wege nicht zum Ziele gelange. Auch da wird Gott helfen, aber auf seinem Wege und zu seiner Zeit."

## 3. Das Jubiläumsjahr.

Die Jahre 1873 und 1874, so traurig und verhängniftvoll für die Kirche in Deutschland, sollten auch für Retteler persönlich schmerzliche Prüfungen und Verlufte bringen. Für den Sommer 1873 hatte er einen mehrwöchentlichen Aufenthalt in der alten Heimath geplant und freute fich ichon, bei der Rundreife auf den verschiedenen Edelfiten der Angehörigen feiner weitverzweigten Verwandtschaft so ziemlich den gangen alten Freundes- und Familienfreis wiederzusehen. Allein furz bevor er abreifte, traf ihn die schmerzliche Nachricht vom Ableben der Gräfin Baula Korff Schmifing zu Tatenhausen, die 12. Juni 1873 zu Münfter geftorben war. Dieje ausgezeichnete Frau, welche von Jugend auf bem enaften Retteler'ichen Freundesfreise angehört hatte, stand seit zehn Fahren als Prafidentin an der Spige des "Bereins gu Ehren der hl. Familie" und hatte in diefer Stellung einen wahrhaft erleuchteten Ginn und feltene Gigenschaften des Geistes und Characters befundet. Des Vereines wegen stand fic mit Retteler in brieflichem Berfehr und hatte in beffen ernfte apostolifche Dentweise fich völlig eingelebt. Diesem Berlufte folgte bald ein zweiter. Um 24. Juli war der Bijchof nach Affen aufgebrochen, um in der Familie feiner Schwester ber Bräfin Galen einige Tage zuzubringen. Mit ber übrigen Familie war er dann am 28. Juli nach Hinnenburg gereift, wo er folgenden Tages die Tranung seines Reffen des Grafen Hubert von Galen mit Gräfin Thereje von Bochoth Affeburg vollzog. rend die Gäste nach der Tranning sich heiter im Schlofigarten ergingen, wurde Rettelers edler Bruder Wilderich, als er in seiner Aufmerkamkeit für andere eben einen Tiich herbeitragen wollte, plötlich vom Schlage

gerührt. Der Bischof war an seiner Seite, als schon furz darauf der Tod eintrat.

Am 2. Angust fand unter großer Betheiligung nicht blos des rheinische westfälischen Adels, sondern aller Stände und hervorragender Katholiken von nah und sern, auf Thüle, dem Gutssitze des Berstorbenen, die Beisetzung der Leiche statt. Der Bischof selbst übernahm dabei die kirchlichen Functionen.

Es war für ihn ein furchtbarer Schlag, um so schwerer, je näher der Verstorbene von Jugend auf seinem Herzen gestanden, und und je mehr berselbe dessen würdig war. Wilderich v. Ketteler war Mann und Christ im vollendeten Sinn, das Musterbild eines fatholischen Seelmannes unserer Tage. Dant seiner setzenen Vescheicheit ist er nicht, wie er es verdiente, in weitern Kreisen geseiert gewesen, aber wenige seiner fatholischen Zeitgenossen in Deutschland haben reicheres Gute gestisstet als er.

"Er war ein unbeschreibtich pflichttrener junger Mensch", schreibt der Bischof im Hinblick auf seines Bruders Jugendjahre am 5. November 1873, "und nie habe ich bei aller seiner Munterseit ein leichtstümiges Wort auß seinem Munde gehört. Edel, rein, gewissenhaft, voll Wohlwollen, wahrhaft, driftlich demüthig, und immer mit allen Juteressen seiner Seele bei den großen Antiegen Gottes und der Menschen — so habe ich ihn immer gefannt."

Noch Monate später, am 26. Februar 1874, äußert sich der Vischof gegenüber seiner Schwester:

"Der Gedanke an die plößliche Veränderung aller Verhältniffe in Thüle stimmt mich recht wehmüthig. Wenn auch Thüle selbst mir nie besonders angenehm war, so ist es doch der letzte Ort, an den sich die Erinnerungen an den lieben Wilderich knüpsen. Sein Verlust wird mir immer schwerer."

Wilderichs Wittwe aber forderte er zum Troste auf: "Wir wollen beide Gott von Herzen danken; Du, daß Du einen so guten Mann, ich, daß ich einen so guten Bruder hier auf Erden so viele Jahre unseres Lebens gehabt haben. Wir haben ja viele Jahre mit ihm gelebt und werden unr mehr wenige Jahre von ihm getrennt sein."

Auch hier galt ihm, was er kurz zuvor auf die Todesnachricht der Gräfin Paula Schmising geschrieben hatte:

"Welch unbeschreibliche Gnade Gottes ist es doch, so überaus vortreffliche Menschen von Jugend auf gefannt zu haben und mit ihnen so innig verbunden gewesen zu sein. Das gehört gewiß zu den liebevollsten Kügungen der Vorschung. Ihr Andenken wollen wir tren bewahren, dis wir uns im Himmel wiederschen!"

Trots des ergreifenden Trancrfalles fam Ketteler seinem Versprechen gemäß von der Beerdigung in Thile auf das Gut des Grafen Erbdrofte nach Darseld, um dort am 5. August die Kapette einzuweihen. Die Gemahlin des Grasen, Helene geborene Gräfin Galen, war eine Nichte des Vischofs, die mit überaus großer Verchrung ihm zugethan war. Viele aus der Familie fanden sich zu der Feier zusammen. Der Vischof predigte,

und der Tag gestaltete sich trotz der so schwerbedrängten Zeiten zu einem herlichen tirchtichen Feste. Am 8. August trat Ketteler die Rückeise in seine Diöcese au, wo Arbeit ihn erwartete; am 26. August predigte er wieder in Aachen dei den Franzistanerinnen. Es galt der Einsteidung von 20 Postulantinnen, darunter zwei, die dem Bischof nahe verwandt waren: Freim Marie v. Ketteler und Anna, Gräfin von Stolberg-Stolberg.

Sonntag den 7. September predigte der Bijchof auf Burg Dinklage, der Bestinung seines Schwagers, des Grasen Mathias Gaten, im Oldenburgischen, drei Tage später vollzog er die Altarweihe in der dortigen Kapelle. Bon hier suchte er Hartotten wieder einmal auf, wo er einst die Tage seiner ersten Jugend verlebt hatte. Sonntag, den 14. September predigte er in seiner alten Pfarrtirche in Füchtors; bald darauf war er abermals in Thüle, um in der dort eingerichteten Kapelle die erste heilige Messe zu lesen. Zwar ging es dann wieder in die Divese zurück in die volle Arbeit, — vom 25. September dis 4. October sind 7 Predigten von ihm verzeichnet — aber noch einmal nunste er bald darauf zu einer kirchlichen Festseier eine Neise in die alte Heimathsdiöcese antreten.

Auch das Jahr 1874 brachte mitten in des Bijchofs Firmreisen hinein einen Abstecher nach Thüle zur Traumng einer Tochter seines verstorbenen Bruders Wilberich. Soust verzeichnete auch dieses Jahr fast nur Trauer und Verluste. Um 7. April 1874 stard zu Brauma in Sachsen ein um Presse und Vereinswesen hochverdienter fatholischer Führer, Graf Cajus Stolberg; am 26. Mai folgte zu Verlin der große Centrumsführer Hermann v. Mallinefrodt; schon 1872 war am 6. September zu Wien ein treuer Freund und Vefannter aus alter Zeit, Prosessor Phillips mit Tod abgegangen. Alle drei Todesfälle gingen Ketteler nahe; sie zerrissen liebe persönliche Beziehungen, sie bedeuteten aber auch mach menschlichem Ermessen große Verluste für die Kirche in Deutschland.

Das Jahr 1875 schien bestimmt, trot der stets wachsenden Bedrängsniß der Kirche, für manchen Kummer und Schmerz wieder Entschädigung zu bringen. Als "Juditäumsjahr" war es schon im voraus von Pius IX. angefündigt, der unter dem 24. December 1874 den alle 25 Jahre wiedertehrenden großen Judet-Atdlaß für 1875 ausschried. Für die Diöcese Mainz sollte das Juditäum mit Oftermontag dem 29. März den Ansang nehmen. Schon am Palmsonntag hatte der Vischof es zum Gegenstand seiner Predigt gemacht; er hielt auch persönlich die Feier der Eröffnung, und seine Adventspredigten in diesem Jahre waren dem Schluß des Juditäums geweiht.

Mit diesem regelmäßig wiedertehrenden Jubiläum der Kirche traf ein anderes außergewöhnliches zusammen. Um Herz Jesu-Fest dieses Jahres, am 16. Juni 1875, waren es 200 Jahre, daß die selige Dienerin Gottes Maria Margaretha Alacoque mit ihren hohen Erlenchtungen begnadigt und mit der Ausbreitung der Andacht zum göttlichen Herzen beauftragt worden war. Zugleich war dieser 16. Juni auch der Tag, an welchem vor 29 Jahren die Wahl der Cardinäle Pius IX. auf den päpftlichen Thron erhoben hatte. Der H. Bater, von vielen Seiten gedrängt, für diesen Tag, zur Beförderung und Vermehrung der Andacht die ganze Welt dem heiligsten Herzen zu weihen, hatte den frommen Wünschen in der Weise willfahrt, daß er ein entsprechendes Weihegebet, für diesen Tag mit außervordentlichen Ablässen versehen, an die Bischöse des katholischen Erdfreises versenden ließ, um nach Gutbefinden für ihre Kirchen und Gtänbigen davon Gebrauch zu machen.

Ketteler griff den Gedanken freudig auf. Während der Pfingstockave erließ er ein Ausschreiben, welches bestimmte, daß die vor 2 Jahren vollszogene Weihe der Diöcese an das heiligste Herz Jesu in allen Pfarrfirchen in möglichst "seierlicher und frommer Weise" erneuert werde.

Nicht minder reich war für Ketteler persönlich dasselbe Jahr 1875 an Fest- und Erimerungstagen, welche seine eigene Familie und die thenersten seiner Angehörigen betrasen. Am 11. Januar 1875 beging auf Schloß Ussen seine Schwester Anna die Feier ihrer goldenen Hochzeit mit ihrem vortrefslichen Gatten Grasen Mathias Galen. Ketteler war mit dieser seiner Schwester und ihrer Familie stets in den herzlichsten Beziehungen gestanden und auf diesem Schwude hatte sichtlich Gottes Segen geruht. Bon den Söhnen hatten drei dem Dienste der Kirche sich gewidmet; einer derselben war im Auf eines heiligmäßigen Priesters gestorben, ein anderer stand seit Jahren Ketteler in den Arbeiten für die Diöcese mit großer Hingabe zur Seite. Der Bischos erschien zu der seltenen Feier, um vor dem Altar fromm ergreisende Worte an das Jubelpaar und die anwesende Verwandtschaft zu richten.

Emige Monate später am 20. Juli konnte eine Tochter aus diesem gesegneten Chebund, die Reichsgräsin Maria v. Spee auf Schloß Heltorf, das Fest ihrer silbernen Hochzeit seiern, und auch hier wieder war der Bischof zugegen, um den Segen der Kirche zu spenden und das Wort der Erbauung an die Festgenossen zu richten. Auch ein Entespaar des Galen's schen Hauses seierte in diesem Jahre seine Feste, an welchen der bischössliche Grösonkel den innigsten Antheil nahm. Es waren die Zwillingskinder der Gräsin Erbdroste, geb. Gräsin Galen, welche dem Herzen ihres Onkels sehr nahe stand. Max und Maria aus der gräst. Familie von Droste Vischering empfingen im Mai dieses Jahres die erste heilige Communion und im solgenden Juli das hl. Sacrament der Firmung. Der Vischof unterließ es nicht, dei beiden Gelegenheiten erhebende Worte briestlich an die Kinder zu richten, welche zeigten, wie er von ganzem Herzen diese Feste mitseierte.

<sup>1)</sup> Raich, Briefe S. 501.

Aber dieses gleiche Jahr sollte auch dem Bischof selbst ein großes Fest bringen. Unter dem 1. Juli 1875 richtete Dr. Heinrich als Generalvicar der Diöcese einen Erlaß an die Geistlichkeit 1):

"Am 25. Juli feiert die Diöcese Mainz den 25jährigen Gedächtnistag der Consecration und Installation ihres hochwürdigsten Oberhirten. Sie wollen Ihre Gemeinde auf das bevorstehende Fest ausmerksam machen.

Das Jubitäumsfest soll Sonntag, den 25. Juli in allen Pfarrfirchen der Diöcese mit seierlichem Hochant und Te Deum, unter Aussetzung des Allerheiligften geseiert werden.

Es wird uns auch freuen, wenn — soweit es das Interesse des Dienstes gestattet — die hochwürdige Weistlichkeit und deren Pfarrangehörige zahlreich an der auf Montag (26. Juli) dahier angeordneten allgemeinen Feier des Jubiläums sich betheiligen."

Längst zuvor hatten sich die Katholiten von Mainz mit der Feier dieses Tages beschäftigt. Ein Comité war gebildet worden, theils um die nothewendigen Anordnungen im Boraus zu berathen, theils um Gaben zusams menzubringen, mit welchen ein bleibendes Andenken an den denkwürdigen Tag gestistet werden sollte. Man hatte beschlossen, die Marienkapelle im Dom, wo seit 25 Jahren der Bischof unermüdlich das Sacrament der Buße gespendet hatte, stilvoll auszustatten.

Der Eifer und die Freude, mit welchen die Katholiken dem Tefte entgegenfahen, waren so lebendig, daß sie dadurch auch die Feinde der Kirche zur Thätigfeit stachelten. Schon im Juni eröffnete die "Neue Frankfurter Presse" eine Reihe von Schmäh-Artifeln unter der Aufschrift "Berr von Retteler und die übrigen Bischöfe der Minorität als Märtyrer der Heberzeugung, Festgabe zum 25 jährigen Jubiläum des Bischofs von Mainz." Che diejelben noch zu Ende geführt waren und im Sonderabdruck auch als eigene Brojchure hervortraten, wurde Ende Juni von Wiesbaden aus eine andere fleine Brojchüre zur Anzeige gebracht : "Inbilate. Gin Beitrag zur Feier des bijchöflichen Amtsjubilaums, stattfindend am 25. Juli 1875." Würdig gesellte sich diesen Broschüren das Flugblatt eines befannten Apoftaten zu, das Anfangs Juni 1875 verbreitet wurde: "Offenes Sendschreiben von Johannes Ronge an den Bischof von Mainz zur 25 jährigen Jubelfeier." Diese Schriften bewegten sich im Tone gemeiner Verunglimpfungen, wie sie bei beutichtatholischen und altkatholischen Parteischriften jener Zeit üblich waren. Als Ergebniß von Kettelers bisheriger Wirtsamkeit bezeichnet die zweite dieser fleinen Schmähichriften "eine absichtliche Zerstörung der Geiftes und Cultur-Entwicklung des deutschen Bolkes".

Solche Angriffe trugen nur dazu bei, die Begeisterung der Katholifen für das Weft zu erhöhen, das nun nicht mehr blos der Perion eines be-

<sup>1)</sup> Rirchliches Amtsblatt 1875 Nr. 7.

wunderten und vielverehrten Oberhirten galt, sondern ebenso der mißhandetten fatholischen Sache. Es handelte sich nicht mehr um einen Beweis der Verehrung für einen Vischof, sondern es galt in den Angen von ganz Deutschland eine große fatholische Demonstration. Am 23. Juli veröffentlichte das Fest-Comité den Ansruf:

"An die Bewohner der Stadt Maing!

Der fünfundzwanzigjährige Gebächtnistag der Inthronisation des hochwürdigsten Herrn Bischofs von Mainz wird nächsten Sonntag und Montag in
der Diöcese und ganz besonders in der Stadt Mainz sestlich begangen werden.
Die hohe Verehrung, welche der Jubilar nicht altein in seinem Bisthum, sondern weit über die Grenzen desselben hinaus in reichem Masse genießt, dringt
unserer Stadt die Stre des Besuches von Tausenden auswärtiger Theilnehmer.
Alrehenfürsten, hochangesehene Männer geistlichen und weltlichen Standes, zahlsreiche Abgeordnete von Corporationen von entsernten Städten, sowie aus allen
Theilen der Diöcese, werden ihm Glückwünssche darbringen und den Glanz des
Festes erhöhen. Das Arenz als Zeichen der Bollendung auf die Spitze des
Hilden Hauptthurmes des Domes erhoben, wird den Mainzern eine immerwährende Erinnerung sein an diese hohe und seltene Feier des Indistans ihres
Bischoses, sowie an die Theilundhme so zahlreicher und ausgezeichneter Männer
ans alten Theilen der deutschen Lande. Im Vertrauen auf das freundliche Entzegensonnen, welches die Stadt Mainz dei frühern Festgelegenheiten so vorzüglich bewährt hat, geben wir uns der vollen Zuversicht hin, daß unsere Gäste von Seiten der Bewohner unserer Stadt einen freundlichen und festlichen Empfang sinden werden".

Diesem Aufruf wurde mit Begeifterung entsprochen. Noch im Laufe des 24. Juli legte die Stadt ihr prächtigstes Festgewand an; die Saufer bis in die entlegensten Gäßchen hinein prangten in reichem Schunck von Fahnen und Teppiden, Blumen und Kränzen. Bertreter aller Confessionen und fast aller Parteirichtungen schienen darin zu wetteifern; die Betheiligung war eine fast ausnahmslose. Sethst die ftädtischen Gebäude legten einigen Flaggenschmuck an. Mur die militärischen und staatlichen Amtstocate bildeten eine Ausnahme; aber diese war verschwindend. Die äußere Zierung des bischöflichen Palais hatte das Fest-Comité in die Hand genommen; fie war mit reichem Aufwand, feinstnung und geschmackvoll durchgeführt. Bemerlenswerth waren die Juschriften. In dem Giebelfelde der Facade, das von dem Sinnbilde der höchsten geiftlichen Macht, der Tiara mit den Schlüffeln, überragt war, prangte das Bappen des Bijchofs mit Mitra, Kreuz und Stab, zu beiden Seiten die Jahrestage der Conjecration und der Jubelfeier; über dem Wappen in Lapidarschrift die Worte Joh. 10, 2: "Der durch die Thure eingeht, der ift ein Hirt." Hus demfelben Gleichniß vom guten Hirten waren die Juschriften über den Seitengeschoffen des Bijchofshaufes; zur Linten: "Er tennt die Seinen;" zur Rechten: "Und die Seinen fennen ihn." Im unterften Stochwerfe waren auf 12 Zafeln

Namen und Regierungsjahr der Jubilarbischöfe des Mainzer Stuhles augegeben, obenan standen die Namen von zwei Heiligen.

Bereits am Freitag den 23. Juli war Regens Dr. Monfang an der Spike seiner Seminaristen beim Vischof erschienen, um im Namen des Seminars die Glückwünsche darzubringen. Die religiösen Genossenschaften: Die Englischen Fräulein, die Schulschwestern, die Barmherzigen Schwestern mit der Generaloberin aus Straßburg, die Armenschwestern vom hl. Franziskus und die Barmherzigen Schwestern aus Darmstadt sandten ihre Abordnungen zur Beglückwünschung. Aus dem Marien Baisenhaus zu Neustadt i. D. fam eine Deputation von Baisenmädchen, eines aus jeder Classe, um "dem größten Gönner und Bohlthäter ihres Hauses mit kindlichem Herzen Dank zu sagen".

Der folgende Tag, der 24. Juli, war der Geistlichseit und den religiösen Bereinen der Stadt Mainz vorbehalten i. Um 11 Uhr Vormittags sammelten sich das Domeapitel, die Prosessoren der theologischen Lehranstalt und die Pfarreigeistlichseit im Hans des Bischofs; in ihrer aller Namen sprach Dombecan Dr. Heinrich. Er sprach von dem, was Gott an der Diöcese Mainz gethan, indem er ihr Ketteler als Bischof gegeben, und safte in den Hauptzügen das ganze disherige Wirken des Bischofs zu-sammen:

"Darum haben Sie — da man ohne Licht nicht lenchten und ohne Salz nicht salzen kann (Math. 5, 13) — Ihre erste und vorzüglichste Sorgsalt darrauf gerichtet, den Clerus nach den Vorzöhriften der Kirche zu erziehen, ihn durch die Mittel der Kirche zu heiligen, und nach den Unordnungen der Kirche den kaholischen Gemeinden glandensseste, fromme und eistige Sectsorger zu geben. Und so verdanken wir Ihnen nächst Gott die Erneuerung unseres Seminars, dieser alten Pflanzstätte heiliger Wissenschaft und priesterlichen Vebens, die Convicte, die jährlichen Priesterexercitien.

Dabei haben Sie stets vor Augen gehabt, daß der Bischof selbst der erste und allgemeine Seelsorger seiner ganzen Diöcese ist, und daß ihm vor allem jene anvertraut sind, die der Heilund besonders geliebt und denen er in den Tagen seines irdischen Wandels eine besondere Sorge zugewendet hat: die Kinsder, das Volk, die Armen. Und so verdanken wir Ihnen durch Gottes Gnade einen guten Katechismus und eine sorgsältigere Unterweisung der Kinder in der heiligen Religion; ein frommes Gesangs und Gebetbuch und die Ernenerung des Gebetsgeistes im Bolke; die Volksmissionen, die Veledung einer warmen, hingebenden Seelsorge, wodurch das christliche Leben in so vielen Gemeinden sichtlich gehoben, zahllose Seelen gerettet wurden, und welche anch in der Erbanung und Herstellung von Kirchen, unseren Tom voran, in der Jierde des Hauses Gottes, in einem frommen kirchlichen Gesange, in der Würde des

<sup>1)</sup> Die hl. Messe las der Bischof an diesem Morgen im Aloster der Ewigen Unbetung, wo er den Schwestern die hl. Communion reichte und auch die Glückwünsche und Geschenke der Genossenichaft entgegennahm. Er hatte diesem Kloster vom Bestehen an besondere Sorgsalt zugewendet.

Gottesbienstes mehr und nichr einen äußeren Ausdruck gefunden hat. Co verbaufen wir Ihnen auch so viele Anstalten für Erziehung der Jugend, Pflege der Wohlthätigkeit, für Waisen und verwahrloste Kinder, für Kranke und Arme und, was jeder Berechnung sich entzieht, eine Belebung der christlichen Barmherzigkeit in vielen Christenherzen, die wieder gelernt haben, aus Liebe zu Jesus zu geben, ja sich selbst zu opfern.

Weil aber in den Thälern die Quellen versiegen, wenn nicht die Waffer des Himmels auf die Höhen der Berge niedersinken, so haben Sie auch das klösterliche Leben — dieses Leben der Entsagung, des Gebetes, der Vollkommensheit — der Diöcese des h. Bonifacius wieder zurückgegeben, und haben zugleich alle Gläubigen zu den großen Quellen der Gnade, zur immerwährenden Unsbetung des allerheiligsten Sacramentes, zu dem göttlichen Herzen Jesu und dem

Bergen feiner gebenebeiten Mutter hingeführt.

Dabei haben Gie jeder Zeit in fchlichter Wahrheit, zuerst felbst gethan, was Gie lehrten, felbst geübt, wozu Gie ermahnten, felbst beobachtet, was Gie anordneten. Go haben Gie vor Allem uns Prieftern ein Beifpiel gegeben, wie ernst wir an unserer eigenen Heiligung arbeiten, wie eifrig wir das Wort Gottes verfündigen, wie forgfältig und liebreich wir uns ber Jugend annehmen, wie geduldig wir im Beichtftuhle ausharren, wie fleißig wir die Kranfen befuchen, wie rein und nüchtern wir felbst leben, wie wohlthätig wir unfer Ginfommen verwalten, wie tren wir der Sache Gottes und feiner heiligen Rirche ergeben, wie großmitthig wir zu jedem Opfer bereit fein follen. Und auch das Bolf haben Sie durch Ihr Beifpiel belehrt, wie cs das Gebet, die Gnadenmittel, die heiligen Gebräuche der Rirche fchätzen, wie hoch und heilig es feinen fatholischen Glauben halten foll. Sie haben diefes namentlich bis zu diefer Stunde auf Ihren unermiidlichen Bifitations- und Firmungsreifen gethan und dadurch uns Prieftern insbesondere gezeigt, welche Milhen und Anftrengungen ein Diener Gottes freudig ju tragen im Stande ift, wenn die Liebe ju ben Seelen und ber Gifer fur die Ehre Gottes fein Berg erfüllt.

Für Alles biefes banken wir Gott — und dauten in Gott auch Ihnen und freuen uns: Religiosum est gaudere de dono".

Daß der Bischof in Erwiderung dieser Worte, dei so seierkicher Gescheit freudig auf die volle Einmüthigkeit mit seinem Elerus hinweisen durfte, war unter den vielen inhaltreichen Worten, die während dieser dreistägigen Festseier gesprochen wurden, für Ketteler persönlich weitaus das beseutsamste:

"Wenn das katholische Volk, wie ich es jetzt schon sehe, einen innigen Anstheil nimmt an dieser Feier und mir so zahllose Beweise der Liebe und Chre darbringt, so weiß ich recht gut, daß ich dieses ganz wesentlich dem Umstande verdanke, daß das ganze Domcapitel wie der gesammte Clerus bei meinem ganzen bischösslichen Wirken mir so treu zur Seite gestanden.

Dieses einmitthige Zusammenwirken, das fast nicht größer und vollendeter gedacht werden kann, das hat gewiß vor allem uns Gottes Segen

gebracht.

Ich danke Ihnen herzlichst für diese Kundgebung. Mein Troft ist dieses, daß, wie wir dis jest so treu zusammengehalten, wir so auch in Zukunft eins mithig zusammenwirken werden und daß dann abermals Gottes Kraft und Segen uns nicht fehlen werde."

Batrend mit bem Schlag der Mittagsstunde bie Glocken aller Kirchen ber Stadt zu einem ergreifenden Festgelänte zusammenftimmten, folgte auf die Beglückwünschung des Clerus die der verschiedenen Vereine : voran das Fest-Comité, dann ber Bincengverein, die verschiedenen Sodalitäten, ber Gegellenverein, der erfte burgerliche Kranten- und Sterbe-Raffen-Berein, die Dombangewerfe. Huch mehrere Damen-Deputationen erschienen, die des "Baramenten-Bereins", der "Marienfinder" und die Abordnung einer freien Bereinigung von Mainzer Damen, welche als Festgeschent für ben Bischof einen funftvollen Teppich zum Schnnick ber reftaurirten Marienfapelle gefertigt hatten. Auch eine Abordnung der fatholischen Gunnaflasten war erschienen, die eine von einer Angahl ihrer Mitschüler unterzeichnete Glückmunichabreffe überreichten. Es war dies von allen Deputationen des Tages die merfwürdigste; benn die jungen Männer hatten ohne Anregung von Seite ihrer Schulbehörde von ihrem eigenen fatholischen Gefühl sich leiten lassen. Als nachher ihr Schritt befannt wurde, gab es am Shungfum große Unterjuchungen, die Unterzeichner der Adreffe wurden bestraft, die beiben "Haupträdelsführer" auf ein Jahr von fämmtlichen heffischen Symnasien ausgeschlossen 1).

Auch während des Nachmittags erschienen noch Deputationen, wie: die Lehrer des St. Marieninstitutes mit ihren zahlreichen Schülern. Einer der Knaben verlas im Namen der Mitschüler, Eltern und Lehrer eine Adresse und überreichte eine Gedenttasel wie Kruzisig und Leuchter für den neuen Altar der Marienfapelle im Dom. In ähnlicher Weise brachten die Waisenstaden der Stadt Mainz ihre Glückwünsiche besonders dar.

Unterdessen waren von auswärts die Festgrüße und Festgäste eingestroffen. Bei der Ankündigung des Festes, den 24. Juli, hatte die "Gersmania" geschrieben:

"Schwerlich wird auch von Seiten irgend eines Fürsten oder einer Regierung ber morgige Tag mit irgend einer Auszeichnung für Herrn v. Ketteler bezeichnet werden. Das ist zu entbehren! Bischof v. Ketteler bleibt in dem Herzen bes katholischen Bolkes."

Bur Ehre Deutschlands sollte, wenigstens buchstäblich genommen, biese Borhersagung nicht in Erfüllung gehen. Unter den zahlreichen brieftlichen Begtückwünschungen, die aus der Ferne einliesen, stand an der Spige ein überaus huldvolles Handschreiben des Erzherzogs Karl Ludwig von Desterreich. Don Miguel de Braganza, Herzogin Abelaid von Braganza, Fürst Karl v. Löwenstein, Prinzeß Sophie von Flenburg, mehrere Glieder der fürstlichen Familie Radziwill, Fürst Waldburg Zeil sprachen desigleichen in Handschreiben ihre Glückwünsche aus. Fürst Edmund Radziwill schrieb aus Dstrowo im Auftrag des gesangenen Cardinals Ledochowsti. Telegraphisch sandte schon am Borabend der Papst seinen Glückwünsch und Apostolischen

<sup>1)</sup> Bgl. "Mainzer Journal" 1895. 26. März. Zweit. Bl. Nr. 72.

Segen. Es folgten mit ihren Beglückwünschungen die Erzherzogin Therese von Oesterreich, das fürstliche Paar Alsons und Maria von Bourbon, Fürstin Sophie v. Löwenstein, Fürst Hohentohe Waldenburg, Fürst und Fürstin Metternich. Sin Telegramm der Familie Nadziwill war unterszeichnet von Prinzessin Elisabeth, Fürstin Leontine, Fürst und Fürstin Fersbinand.

Es lag in den traurigen Verhältnissen des Augenblicks, daß nur wenige Bischöfe an dem Mainzer Feste sich persönlich betheiligen konnten. Von auswärtigen Prälaten bezeigten die Fürstbischöfe von Gran und Gurk, wie die Vischöse von St. Pölten, Basel, St. Gallen und Luxemburg durch Vriefe oder Telegramme ihre Theilnahme. Von den deutschen Vischöfen schrieben die meisten, die Erzbischöfe von Cöln und München an der Spige. Der Vischof von Paderborn war im Gefängniß, aber dafür trat sein Domscapitel ein, das in sehr würdiger Weise seinen gemeinsamen Glückwunsch an den Mainzer Oberhirten richtete. Der Vischof von Trier telegraphirte von der Firmreise von Berncastel aus.

"Der gesammte deutsche Spiscopat", schrieb Bischof Pancratius von Angsburg, "seiert mit der Diöcese Mainz bei diesem Anlasse dankbarft und theilenehmendst die außerordentlichen Berdienste, welche sich Sw. Bischöfl. Gnaden iber die Grenzen hochihres Bisthums hinaus als Borkämpfer und Vorbild um die katholische Kirche in Deutschland überhaupt erworden hat."

Der Erzbischof von München aber schloß sein Schreiben mit dem Wunsche:

"Möge der liebe Gott Sie, den trenen, muthigen, wahrhaft apostolischen Vorfämpfer für die Kirche und ihr gutes Necht, noch recht lange erhalten, und es Ihnen in Mitten aller Vedrängnisse nicht an Trost sehlen lassen. Der Sieg für unsere gerechte und heilige Sache wird sicherlich danr nicht ausbelieben."

Drei der bischöflichen Schreiben gewähren ein besonderes Juteresse. Der würdige Militärbischof Feldpropst Namszanowsti, den man früher so gerne als einen Gegner Kettelers erscheinen zu lassen liebte, schrieb von Oliva bei Danzig aus, den 23. Juli:

"Das Inbelfest der 25jährigen bischöflichen Antsthätigkeit versammelt in diesen Tagen die durch Frömmigkeit und Wissenschaft um die Kirche Christi verdientesten Männer, nm Ew. Bischöfl. Gnaden die gefühltesten Glüllwünsche darzubringen. Wenn der Hinblick auf diese ruhmwolle Schaar und auf die hohen Berdienste Ew. Bischöfl. Gnaden mich meine Nichtigkeit lebhaft fühlen läßt, so kann dieses Gesühl mich dennoch nicht zurückhalten, Ew. Bischöfl. Gnaden zu Hochderen Jubelsesstenen aufrichtigsten Glückwünsche auszudrücken. Denn es ist mir ein süßes Bedürfniß, hiedurch ein freudiges Bekenntniß für die Sache Gottes und seiner heiligen Kirche abzulegen und meinen Dank auszusprechen sür das leuchtende Beispiel, welches Ew. Bischöfl. Gnaden in der oberhirtlichen Vertheidigung des Rechtes und der Wahrheit mir und vielen zur

Nacheiferung gegeben haben. Möge Gottes Gnade bei den immer schwerer werdenden Priisungen Ew. Bischöflichen Gnaden stärfen und erhalten, ums allen aber, wenn wir den Frieden der Brant Christi hienieden nicht erblicken diren, die Gnade ertheilen, unter der Fahne des Krenzes zu streiten, zu leiden und zu sterben."

Bischof Ignatius von Senestreh von Regensburg war 1870 neben Erzbischof Mauning eines der entschiedensten und thätigsten Mitglieder der Concilsmajorität gewesen. In der theologischen Discussion wie in den die Berhandlungen begleitenden Partei-Bestrebungen hatte der Bischof von Mainzeinen ihm gegnerischen Standpunkt eingehalten; jeht nach 5 Jahren schried er an Ketteler:

"Nicht blos das Bisthum Mainz, sondern die ganze katholische Kirche hat Grund Gott zu danken für den apostolischen Gifer, für die treue Wachsankeit und den unerschütterlichen Muth, wodurch Sw. Bischöfel. Gnaden seit 25 Jahren die ganze katholische Welt mit Bewunderung erfüllen. Möge Gott der Herr dieses segensreiche Wirken Sw. Bischöfel. Gnaden noch auf weitere 25 Jahren und darüber erhalten zum Troste der heiligen Kirche und zur Berwirrung der erbitterten Feinde Jesu Christi."

In völlig gleichem Sinne schrieb aber auch berjenige, ber bamals auf bem Concil als ber Antipode Senestrehs hatte gelten können, Karl Joseph von Hefele, Bischof von Rottenburg:

"Sie blicken zurück auf 25 Jahre großartiger und gesegneter Thätigkeit und mit Ihnen blickt die katholische Kirche Deutschlands dan k a v 1) auf diese 25 Jahre Ihrer bischöflichen Wirssamsteil hin. Möge der gittige oberste Bischof und Heiland Ihnen noch viele, viele Jahre die bisherige hohe Geistesskraft, die unermüdliche Thätigkeit, den hervischen Muth und unbesiegbare Festigskeit bewahren.

"Diesen Wunsch an Ihrem Jubeltag als Gebet auf den heiligen Altar niederzulegen, wird mir eine ebenso angenehme als heilige Pflicht sein. Bewahren Sie auch in Zufunft Ihr hohes Wohlwollen Eurer Vischöfl. Gnaden ergebenstem Diener

F. C. Jos. Hefele Bischof von Rottenburg."

Einige der deutschen Kirchenfürsten hatten es immerhin ermöglichen können, persönlich der Feier beizuwohnen, zahlreich waren andere hochgestellte Geistliche vertreten; geradezu imposant war aber das Zusammenströmen des tatholischen Adels von ganz Deutschland. Obenan stand Westfalen mit den zahlreichen Namen aus den Häusern Droste-Vischering, Galen und Schmissings Kerssenden, Ketteler und Korff, Droste-Hückhoff und Korff-Schmising, Heeremann und Schorlemer; das Rheinland sandte seine Spee und Loë, Homspesch und Schaesberg. Schlesien war repräsentirt durch die Grasen Praschma, Ballestrem, Matuschta, Bahern durch die Grasen Arosen Bress

<sup>1)</sup> Dies Wort ift von Bischof v. Hefele felbst unterstrichen.

sing, Baben durch mehrere Bissingen, der alte fränkische Abel durch Freiberrn v. Franckenstein, Hessen durch den Fürsten von Jendurg-Birstein und die Freiherren v. Dorth und v. Wambolt, und noch zahlreiche andere freiberrliche und grästliche Namen aus verschiedenen Gegenden Deutschlands werden genannt.

In der Frühe bes Haupt-Festtages den 25. Juli lasen die Bischöfe v. Leonrod und Rübel in der Stille die hl. Meffe und vertheilten au Taufende von Chriftgläubigen aus allen Ständen, welche an der General-Communion sich betheiligen wollten, die hl. Communion. 11m 9 11hr setzte vom reichgeschmuckten Dombanplatze aus der Festzug nach dem bijchöflichen Balais fich in Bewegung. Dort hatten mittlerweile die fremden Deputationen sich versammelt und hatte der Jubilar die Beglückwünschung der fatholischen Bürgerschaft ber Stadt Maing gerührt entgegengenommen. Als dies geschehen, trat der Festzug durch die im Schnucke prangenden Straffen unter den Chrenpforten, welche für diese Gelegenheit errichtet waren, den Rückzug zum Dome an. Den Bug eröffnete eine Abtheilung Festordner, barauf folgten bie verschiedenen Sodalitäten und Vereine mit ihren fcmucken Standarten, an diese reihte fich die Deputation der fatholischen Burger, dann fam der Clerus. An eine lange Reihe von Geiftlichen in einfacher Chorfleidung schloß sich das Domcapitel von Mainz, nach ihnen die als Festgäste erschienenen Domeapitulare Roos von Limburg, Dr. Morgott von Gichftätt, Dr. Molitor von Speier, die Generalvicare Dr. Gieje von Münfter und Dr. Klein von Limburg, sowie der Bisthumsverweser Hahne aus Julda, endlich die Bischöfe Lothar Rübel, Capitularvicar der Erzdiöcese Freiburg, Daniel v. Haneberg, Bifchof von Speier, und Frang Freiherr v. Leonrod von Cichstätt. Sie bildeten das unmittelbare Geleite des Jubilars. Sinter diefem folgten in langer Reihe bie auswärtigen Chrengafte. Beim feierlichen Bontificalamte im Dom affiftirten die drei fremden Bijchofe, bem Celebranten aber ftanden feine beiden Neffen, die Grafen Max und Bernhard v. Galen, als Diacon und Subdiacon zur Seite. Der Eindruck ber Weier wurde erhöht durch die fünfftimmige Meffe von Orlondo di Laffo, welche der Domchor mit großer Meisterschaft zur Aufführung brachte und welche hinreigend wirfte. Die Räume des Domes waren bis jum letten Winkel dicht gefüllt.

Gegen 11 Uhr erschienen die zahlreichen auswärtigen Deputationen zur Beglückwünschung im bischöflichen Palais. Gleich nach den nächsten Familienangehörigen sam der höchste in Mainz anwesende hessische Regierungsbeamte, der Territorial-Commissischen Kath Dr. Goldmann, nehst dem Regierungsrath Dr. Braden; dann eine Reihe von Beamten, die beiden Beigeordneten der Stadt Mainz und ein Theil der Stadtverordneten. Fürst Jsendurg sprach im Namen des Diöcesan-Comités. Die Schlessische Zunge des Maltheserordnes, ber "Berein der fatholischen Gbessente aus Rheinland und Westsfalen", endlich der "Berein deutscher Katholisen" hatten Abordnungen geschiekt. Im Namen des letztern sprach Felix Freiherr v. Loë in tängerer Nede, in welcher er zugleich ankündigte, daß der Berein zum Andensen an das schöne Fest ein gemaltes Fenster für die Marienkapelle des Domes gestistet habe. Die Glückwünsche aus Berlin überbrachte Herr v. Kehter, nicht nur von Kettelers einstiger Gemeinde, sondern auch im Namen des Berliner "Bereines der Centrumspartei" und des Redactions-Stabes der "Germania". Die Abresse dieses letztern enthielt besonders bemerkenswerthe Säge:

"Wenn nun wir es wagen, noch besonders unfern Glücks und Segenswiinsichen einen schwachen Ausdruck zu geben, so thun wir es in dem freudigen Bewußtsein, daß Ew. Bischöft. Gnaden in seltener Weise allen denen, welche auf politischem Felde und insbesondere auf dem Gebiete der Presse unseren heiligen Glauben zu vertheidigen und zu fördern sich bennühen, ein leuchtendes Vorbild geworden sind.

"Mit der Liebe, die allen Alles werden will, haben Ew. Bischöft. Gnaden vom Frankfurter Parlamente her dis auf den heutigen Tag die Presse in den Dienst Ihres segensreichen Amtes gezogen, mit unermidlichem Eiser in eigensversätzen Schriften sin den Glauben unseren Kirche, für Bahrheit, Freiheit und Recht gestritten und neben andern namentlich auch unseren Unternehmen und unsern Bestrebungen von Ansang au unausgesetzt die wärmste Theilnahme geswidmet."

Die fatholischen Bereine von Freiburg i. Br. hatten schriftlich ihre Blückwünsche eingefandt, und so that auch der fatholisch politische Berein Leopoldstadt in Wien. Dagegen waren die Bereine von Franffurt a. M. durch Deputationen vertreten; ebenso Fulda, Münfter i. B., Eltville u. f. w. Bonn hatte eine Deputation von 16 herren geschickt; Coln, Aachen, Dortmund, Amfterdam, Stolberg, Geifenheim, Ilbenftadt, Bockenheim u. f. w. waren vertreten. Auch die fatholischen Studentenvereine Deutschlands hatten eine Abordnung geschickt. Der Clerus des Taubergrundes und des babischen Odenwaldes, wo der Bischof einst das Reichstagsmandat innegehabt, hatte den Decan von Walldurn abgeordnet; aus Hopften, Rettelers alter Pfarrei, kamen sieben Männer und zwei Frauen, welche ihm im Auftrag ber Gemeinde ein toftbares Bifchofstreug überreichten. Die Priefter des Decanates Beckum hatten eine Abreffe gesendet; ebenso mehrere Landcapitel im Badischen. Im ganzen gingen in diesen Tagen 80 Abressen und 89 Glückwunschtelegramme ein. Für die auswärtigen Deputationen war eine Lifte aufgelegt, in welche 18 berselben, aber bei weitem nicht alle, ihre Namen eintrugen. Eine besondere Frende machte dem Bischof eine Deputation von 4 Beiftlichen aus der Schweig, von welchen 2 bem Bisthum Basel, je einer bem von Chur und St. Gallen angehörten. Sie famen im Namen von 125 Schweiger Prieftern, die alle im Mainger Seminar unter Bifchof v. Retteler ihre Ausbildung erhalten hatten.

Die Centrumsfraction des Neichstages und Landtages, wiewohl durch eine Anzahl ihrer adeligen Mitglieder beim Feste repräsentirt, hatte eine officielle Kundgebung sür diese Gesegenheit nicht erlassen; nur hatten zwei ihrer Beteranen, der alte Hofrath v. Buß in Freiburg und Angust Neichensperger in Söln, in den herzlichsten Schreiben ihre Antheilnahme zum Ansbruck gebracht. Da fam aber gegen 11 Uhr mit der Bahn von Ems her die Excellenz Windthorst, vom Mainzer Fest-Comité am Bahnhof begrüßt und mit stattlichem Wagenzuge zum bischösslichen Palais geseitet. So war das Haupt des Centrums leibhaftig zugegen.

Im Casino-Saale des prachtvoll ausgezierten Frankfurter Hoses begann um 1 Uhr das Festmahl, an welchem über 400 Herren theilnahmen, die äußerste Bahl, welche der Raum gestattete. Während der Tasel spielte die Kapelle des 87. Jusanterie-Regimentes. Von den Trinksprüchen, die ausgebracht wurden, galten zwei dem Jubilar, einer der Centrumsfraction. Den ersten eigentlich officiellen Chrenspruch auf den Vischof brachte der Staatsrath Freiherr v. Viegeleben aus, welchem Ketteler mit einem Hoch auf die Festgäste erwiderte. Später, nachdem die Vischöse sich bereits entsfernt, sprach Windthorst. Nach wenigen einleitenden Worten über das Centrum und dessen seiters Anlehnen an den deutschen Episcopat, kam auch er auf den Geseierten des Tages:

"Ich freue nich, daß wir in einer so ernsten Zeit das Jubiläum eines Virchenfürsten seiern können. Nach meinem Dafürhalten ist bieser Tag ums besonders zu Theil geworden, damit wir mit neuem Muth und neuer Kraft in dem Kampse kämpsen, der uns aufgedrungen worden ist.

Bon Maing aus verbreitete fich zuerst bas Chriftenthum über gang Deutschland. In der deutschen Geschichte spielt fast überall mehr oder weniger particulariftifches Intereffe, aber ber bifchöfliche Stuhl von Mainz gehört gang Deutschland. Und barmu ift es nicht jo ohne Weiteres von felbst gegeben, daß biefer von uns gefeierte Mann, beffen Jubilaum wir heute begeben, biefen Stuhl einnimmt. Wir Alle find ftolg auf den Spiscopat Deutschlands, wir sind aber insbesondere stolz auf den Bischof von Mainz; er ist der κατ' έξοχήν streitbare Bischof in der edelsten und besten Bedeutung des Wortes. Er hat in feiner Jugend gestritten für die Chre; er hat gestritten fraftig und fest in seiner Gemeinde. Die Berren aus Hopften werden mir bies bezeugen. Er hat gestritten als die Woge der Revolution über alle Röpfe wegichritt. Er hat in Frankfurt am Grabe Lichnowskys gegeniber der Hydra der Revolution ein eruftes, fiihnes Wort gesprochen. Das hat etwas zu bedeuten im Mampfe gegen die Revolution. Und wenn der Hochwürdigfte Berr heute viel ftreitet, jo fage ich, er ftreitet wieder gegen die Revolution. Die Revolution wird nicht allein auf ben Strafen gemacht. Wir haben in ber Befchichte Beifpiele, daß fie auch anders woher in Scene gefett wird und dann ift fie um fo gefahrlicher.

Da ich ben Gefühlen dieser Gesellschaft feinen befferen Ausdruck geben kann, so fordere ich nochmals die Männer auf, die aus dem ganzen deutschen Reiche hierher zusammengekommen sind, auf das Wohl des freitbaren Bischofs

von Mainz zu trinken: Der streitbare Bischof von Mainz, den Gott noch lange erhalten wolle, Er lebe hoch!"

Zur seierlichen Besper des Nachmittags war der Dom in allen seinen weiten Räumen bis zum Erdrücken angefüllt. Hunderte ja Tausende hatten umsehren müssen, da kein Raum mehr übrig war. Um 5 Uhr bestieg. Vischof v. Haneberg zur Festpredigt die Kanzel.

Um Abend war gesellige Unterhaltung im Casino im Frankfurter Hof. Nicht nur der große Saal, auch die Gallerien waren überfüllt; für viele war es nicht möglich, einen Plat gum Siten zu finden. Musik und Gesang wechselten mit Reben und Toasten. Es war für bie Gelegenheit ein eigenes Seft mit paffenden Gefangtexten gedruckt worden. Während einer Stunde, von 8 Uhr bis 9 Uhr Abends, blieben auch die Bijchofe anwesend; bieselbe verging unter fortgesetzten Ovationen. Decan Berger von Boppard, befannt unter bem Dichternamen "Gedeon von der Beide", feierte den Jubilar in einem mit Begeifterung aufgenommenen Festgedicht. Dr. Heinrich brachte einen herzlichen Trintspruch auf den ältesten der anwesenden Bischöfe. Er meinte damit den ehemaligen Mainger Seminarprofessor Andreas Räß, ben achtzigiährigen Bischof von Strafburg, ber aus Liebe jur Rirche von Mains noch jum Fest herbeigefommen war, bas "Mittelglied zwischen Bischof Colmar und Bischof v. Ketteler". Den Höhepunkt, wenn auch bei weitem nicht bas Ende, erreichte der Jubel, als nun auch Windthorst bas Wort ergriff.

Diesem ersten glänzenden Festtage, der, von strahsendem Himmel bezünstigt, in Frende und Harmonie verlausen war, solgte sast noch glänzender der zweite. In der Frühe vollzog Beihbischof Kübel die Consecration des neuen Altars der Marienfapelle; inzwischen segnete der Bischof, von zahlereichem Clerus umgeben, auf dem Banplate das große vergoldete Kreuz, das am Nachmittag über der Höhe des Domes, auf der Spite des Ostethurmes beseitigt werden sollte. Dann las der Jubilar an dem eben geweihten Altare der Mutter-Gottesfapelle die erste hl. Messe, während vom Altartisch wie rings von den Bänden die sinnvollen frommen Geschenke ihn umstrahlten, mit welchen Festtheilnehmer die Kapelle ausgeziert hatten. Das Pontisicalamt seierte um 9 Uhr der Bischof von Eichstätt, während die andern Bischöse assissiteren. Der übrige Morgen wurde durch die Depustationen der Decanate aus der ganzen Diöcese in Auspruch genommen. Das "Mainzer Journal" bezeichnet dies als "einen der ergreisendsten Momente in dem schönen Feste":

"Man sah es den Männern an, wie sie mit inniger Frende vor ihrem Bischof erschienen. Thränen füllten die Angen der Meisten. Ein Bischof kann mit seinen Diöcesanen kann enger verbunden sein, als es sich hier kundgab. Und in der That zeigte sich gerade bei dieser Gelegenheit, wie kann bei einer

anderen, daß der Herr Bifchof von Mainz in allen Gemeinden feiner Diöcese als Bater geliebt ist, und daß er mit einer grenzenlosen Hingebung allen seinen Diöcesanen angehört."

Nachdem die Deputationen alle empfangen waren, ging es wieder zum Festmahle im Franksurter Hose. Alles verlief in derselben gemüthvollen und zugleich glänzenden Weise wie Tags zuvor, nur vielleicht noch lebhafter und wechselreicher. Fürst Fsenburg brachte diesmal den ersten Trinkspruch auf den Bischof; Ketteler selbst aber riß mit seinen Worten auf den Bapst alles mit sich fort:

"Ich wähle einen Toaft, in dem ich Alles, wie in einem Brennpuncte vereinigen fann, was das heutige Geft fennzeichnet und characterifirt. Der Bifchof ift ein Glied im Organismus der von Gott gegrundeten fatholifchen Mirche. Das Jundament dieses Organismus ift, wie der Apostel fich ausdrudt, Chriftus der herr felbst, von dem alle Theile diefes göttlichen Gebäudes ihre Etarte haben, und daber schwebte mir auch bei allen Rundgebungen biefer Tage der eine Gedanke ununterbrochen vor Augen, der auch Ihr Berg belebt, daß Alles, was das bifchöfliche Amt Segensreiches, Menschenfreundliches und Wohlthuendes in sich schließt, dieser Burgel, diesem unsichtbaren Fundament gu verdanken ift, dem göttlichen Beiland felbft, der diefem Organismus feine gottlichen Bnaden und Wohlthaten fpendet. Aber, meine herren, an ber Spite dieses Organismus nach Außen hin ift gestellt das sichtbare Amt, das Betrus befleidete, und das in der langen Reihe feiner Nachfolger Bius befleidet, und fo glorreich und herrlich verwaltet. Wenn daher auch von Chriftus alle Gnaden ausgehen, fo haben wir, der Bischof wie jedes Glied diefes Organis= mus, nur Untheil an biefen Gnaden, in Berbindung und im Bufammenhang mit dem Oberhaupt der Kirche, unferm hochgeliebten Bapft Bing IX. Je inniger wir uns an ihn anschließen, besto nicht haben wir Theil an den Gnaden, die Chriftus ununterbrochen in feiner heiligen Rirche fpendet. Defihalb ift auch der Beilige Bater auf der einen Geite der Gegenstand der hochsten Chre und Liebe aller Ratholifen, und auf der anderen Geite der Gegenftand des Saffes und der Anfeindung der Gegner der Rirche. Darum richten wir unfere Blide nach Rom und während die Welt ruft: "Los von Rom!" rufen wir immer herzlicher und inniger: "Berbunden mit Rom!" Und je mehr die Welt auseinandergeht und zerfällt, befto beruhigender und beglückender ift ber Bebante, daß wir einen Ginheitspunct im Primate besitzen. Aus diesen Grunden, meine Berren, glaube ich nichts Befferes thun zu können, als wenn ich bei dieser Gelegenheit Sie auffordere, das Glas zu ergreifen und mit mir einzuftimmen in den Ruf: "Bapft Bins IX., der sichtbare Statthalter Jefn Chrifti, er lebe hoch!"

Nachmittags 4 Uhr begann im Dom die firchliche Schlußfeier des Jubiläums. Pfarrer Dr. Holzwarth sprach mit fraftvoller und begeisterter Stimme, anknüpsend an die in der Frühe des Tages vollzogene Weihe der restaurirten Muttergottesfapelle und den befannten und vielbethätigten Gifer des Bischofs für die Hebung der Muttergottes-Verehrung.

"Bater siehe da Deine Mutter und unfere Mutter! so spricht heute die Diöcese zu ihrem Bifchof . . . mit ihrer finnigen Gabe des Muttergottes-

Alltares zu feinem Anbelfeste. Die Mainzer Diöcese zeigt dadurch, daß sie ihren Bischof verstanden hat, auf seine Joeen eingegangen, eines Sinnes und eines Herzens mit ihm ist, oder, um den schönen Ausdernd des heitigen Apostelschilters Ignatius zu gebrauchen, mit ihrem Bischof zusammenklingt, wie die Saiten mit der Lyra . . ."

Mit dem Schluß der Predigt blieb noch ein Haupt Act der ganzen Feier, den der Festbericht beschreibt :

"Rach einem innigen, aus vielen taufend Bergen mit fichtlicher Andacht geiprochenen Gebet zu Maria von der immermährenden Silfe, der bas Bisthum ein fo schönes Beiligthum im Dome feines Bifchofs hergerichtet bat, ging es hinaus in festlicher Prozession vor das Portal des Pomes auf den mit Sahnen, Wimpeln, Wappen, Rrangen und Baumen geschmückten Liebfrauenplat gu einem Schaufpiel, von dem man feit Wochen ichon gesprochen, worauf Groß und Rlein in Stadt und Land fich gefrent, zur Enthüllung und Aufftellung bes Rreuzes auf dem neuerbauten Domthurme. Das follte ben Schluß der firchlichen Feier bilden. Schon am Samitag, wo das in ftarfer Bergoldung weithin tenchtende Areng vor dem Dome ausgestellt war, famen bis fief in die Racht hinein immer neue Buschauer. . . . 2115 man aber am Montag anfing, Diefen Gegenstand fo vielfacher Bewunderung allmählich auf ben Thurm hinaufzuschaffen, da wurde der weite Platz vor der Kathedrale nicht mehr leer. Bu vielen Taufenden wuchs bie Menge an, als nach beendigtem Gottesdienft Die Procession mit den Bischöfen sichtbar wurde. Ropf an Ropf gedrängt, alle Genfter ber umliegenden Bäufer bis hinauf in die Dachlufen bejegend, ftand voll Erwartung die gewaltige Bolksmenge. Der Gubilar bestieg mit den affiftirenden Bifchofen und feinem Domcapitel eine Balaftrade und erflärte in wenigen, aber gewichtigen Worten die Bedeutung bes Momentes, auf den Alle harrten.

"Das Mreuz, sprach er, welches wir jest auf unserem Dome errichten, ist ein Symbol Christi des Gefreuzigten und seiner heiligen Lehre. Der heilige Crescens, Guer erster Bischof, hat es in apostolischer Zeit hierher gebracht. Seitdem haben viele Jahrhunderte hindurch Euere Vorsahren unter bemselben gewohnt und unter seinem Schut Frieden und Heil gefunden. Auch jest noch ist nur im Areuze Heil, und unser liebes deutsches Vaterland kann nur im Areuze den Frieden sinden. Möge es geschehen, mögen auch wir und die spätesten Geschlechter dem Areuze tren bleiben und dem Christenthum in der heiligen katholischen Kirche."

So schloß der Bischof. Und nun richteten sich neuerdings Aller Angen nach der Spige des Thurmes. Hier standen in schwindelnder Höhe der Baumeister und seine Gesellen. Der Dombaumeister trug nun folgenden Weihespruch vor:

"Es rage empor über Stadt und Land das heilbringende Zeichen der Erlöfung, das Rrenz, in dem wir gleich unseren Batern Troft und Segen erhoffen.

Mit weitleuchtendem (Blanze verfünde es ilber die Gauen von Mein und Main, daß der Baum des Glaubens, der in den Zeiten der Apostel hier gepftanzt worden, noch immer fest gewurzelt steht und kruchtreich blüht unter der väterlichen Sorge des würdigen Nachfolgers von Bonifatius und Willigis, imferem hochverehrten Dberhirten Wilhelm Emmannel.

Gott fei die Chre! Auf Christus sei unsere Hoffnung gebaut!

Dem Bijchof, bem treuen Hirten ber Diocese aber unsere Ergebenheit, Berehrung und Liebe !

Ihm gebührt darum jum Ausdruck diefer Gefinnung ein breifaches

Боф!!!"

"Auf — das Krenz!" erscholl es jest aus dem Munde des Meisters.

"Auf - das Rreng!" erwiderten die Gefellen.

Sie zogen die Seile an, ein Te Deum aus vielen tausend Herzen erflang und — oben war das Kreuz, von Aller Augen in seinen Bewegungen gesolgt, dis es endlich frille stand. Der Clerus begleitete die Bischöse in die Cathedrale zurück. Das Bolk aber blieb, dicht gedrängt, auf dem Festplatz vor dem Ostchore des Domes, die letzten Arbeiten am Kreuze betrachtend. Jetzt erschien ein Geschle an der Spige desselben, löste die Seile, that die letzten Hammerschläge, histe eine Fahne auf, schwang in Siegessende den Hut und ein begeistertes tausendstimmiges Hoch beglückwünschte ihn und das gelungene Werk. Da ertlangen die Glocken und vereinten ihren Jubel mit dem jubelnden Volke."

Mun empfing noch der Bischof in seinem Palais die Herren des Fest= Comités, welche mit Aufopferung und Geschiek alles geleitet und überwacht und bei dem Aufammenftrömen so vieler Taufende stets eine tadellose Ordnung aufrecht erhalten hatten, um ihnen Dank und Anerkennung auszusprechen. Auf der Bauftelle begann für die Arbeiter des Dombaues, welche einen Tag schwerer Arbeit hinter sich hatten, ein fröhliches Bankett. Auch angesehene Herren erschienen babei, und Reden und Trinksprüche wurden gewechselt. Im Frantfurter Sof hatte unterdeffen für die Festgäste wieder eine gesellige Unterhaltung ihren Anfang genommen, gleich start besucht und gleich freudig gehoben wie am Vorabend. Rede folgte auf Rede; Auswärtige und Ginheimische schienen zu wetteifern. Man hörte Freiheren v. Schorlemer Alft mit stürmischem Beifall, nach ihm Felix Loë. Auch Mainz scibst stellte seine besten Rräfte: die beiden Falt, der Casino-Präsident wie der Pfarrer von Montbach; Dr. Moufang und Dr. Haffner, Nicola Racké und Philipp Wafferburg ergriffen das Wort und andere mehr. Den Glauzpunkt bildete auch an diesem Abend die Ansprache Windthorsts, der, die Feftlichfeit resumirend, die Bedeutung derselben im gegenwärtigen Zeitpunkte herborhob:

"Die Beraulaffung zu diesen Feiertagen war die vor 25 Jahren stattsgehabte Inthronisation Ihres Bischofs Wilhelm Emmanuel. Die Stadt und die Diöcese Mainz haben diese Tage geseiert, um Zengniß abzulegen von der großen Freude, welche die Berbindung mit einem solchen Oberhirten gewährt. Tas Band, welches Wilhelm Emmanuel mit seiner Diöcese verbindet, ist unstösdar. Nur der Tod oder der Heilige Bater kann es lösen, und es ist Tänsschung zu glauben, daß ein solches Band auch auf anderem Wege gelöst wersben könne ").

<sup>1)</sup> NB! Es war die Zeit, da man in Preußen die katholischen Bischöfe "absetzte".

Die Stadt und die Diöcese Mainz haben zweitens an diesem Tage Zengniß davon abgelegt, daß sie sich vom Papfte nicht wollen trennen lassen. Aleine Geister glauben, man könne in Deutschland eine Nationalfirche errichten. Das Fest hat gezeigt, daß wir römisch est holisch sind. Bis in den Tod wollen wir römische Katholiken bleiben; das soll die ganze Wett wissen, die Großen und Kleinen!"

Die ganze dreitägige Festseier hatte einen ungetrübt schönen und überaus großartigen Berlauf genommen, trostreich für das Herz des Bischofs, aber auch erhebend und ermuthigend für die Katholiten von ganz Deutschland, eine wahrhaft imposante tatholische Manisestation. Man hatte dies, zum Theile wenigstens, nicht anders erwartet und die Presse hatte den Borgängen von Anfang an die größte Aufmerssamteit zugewendet. Die bedeutendsten fatholischen Blätter Deutschlands waren theils durch ihre Redacteure, theils durch besondere Berichterstatter vertreten. Bon Paris war einer der Redacteure des "Univers" gesommen; eine österreichsische Correspondenz ließ sich aussührliche Telegramme senden. Auch die nichtstatholischen Blätter brachten wiederholte, zum Theil umfangreiche Berichte.

Alle, selbst die seindlichsten derselben, auerkannten ununwunden den großartigen Verlauf. Ueber Montag den 26. Juli schried die "Neue Vormser Zeitung": "Heute früh bei der Ankunft der Bahnzüge und Dampsichisse founte man sich in den Hauptstraßen nur mit großer Mühe einen Durchgang bahnen und während des ganzen Tages wogten ungeheuere Menschenmassen durch die Stadt und in den letzten Jahren erinnert man sich hier feiner Gelegenheit, die einen solchen Fremdenzuzug gebracht hat." Das "Mainzer Tageblatt" stellte sest, daß die Eisenbahn allein an diesem Montag 8000 Fahrkarten abgesetzt habe.

Abgesehen von der reichen und künstlerisch gewählten Ausstattung der Muttergottes-Kapelle im Dom hatten diese Festtage dem Bischof eine Fülle theils werthvoller theils simmeicher Geschenke gebracht.

Freiherr Clemens v. Retteler als Haupt der Familie hatte dem Bruder einen tunftvoll gearbeiteten Bischofsstab gewidmet, Graf Spee ein Pastoral-

<sup>1)</sup> Auch Fest-Schriften murden gur Erinnerung an diese Tage ausgegeben:

<sup>&</sup>quot;Die Feier des 25 jährigen Jubiläums des Hochw. Bijchofs Wilhelm Emmanuel Freiheren v. Netteler, Bischofs von Mainz," Mainz 1875 (Sonder-Abdruck der Festberichte des "Mainzer Journal");

<sup>&</sup>quot;Predigten zur Feier des 25 jährigen Vischofssubiläums . . . . gehalten am 25. und 26. Juli 1875, nebst der Ansprache des Hochm. Herrn Bischofs von Main; bei Aufrichtung des Areuzes auf dem Ostthurme des Domes." Main; 1875;

Dr. Paul Müuz, Wilhelm Emmannel, Freiherr v. Ketteler, Bilchof von Mainz, Bürzburg 1875 (Fest-Ausgabe der gleichnamigen als IX. heft von "Deutschlands Episcopat in Lebensbildern" 1874 zu Bürzburg erschienenen Schrift);

<sup>&</sup>quot;Dem hochw. herrn Withelm Emmanuel, Freiherrn v. Ketteler, zur 25 jährigen Jubelfeier feiner Confecration als Bijchof von Maing," Maing 1875 (Lieder-Terte).

freuz mit goldener Rette, Erbfämmerer Graf Galen ein prachtvolles Miffale mit Miniaturen und Runfteinband, die Gräfin Sahn-Sahn einen fostbaren und funftreichen Relch in romanischem Stil, Pringeß Ffenburg einen reichen Pontificalring mit einem großen von Brillanten umgebenen Smaragd, der Mainzer Paramentenverein eine gestiefte Mitra. Biele prachtvolle Baramente, Altartücher und Kunftstickereien wurden dargebracht. In richtiger Schätzung deffen, was einem Bijchof vor allem am Herzen liegt, war aber neben all den Rostbarkeiten auch der Bedürfnisse der Diöcese gedacht worden. Biele tausend Gulden und ein reicher Borrath einfacher aber guter Kirchenparamente und Kirchenutensilien für Ausstattung armer Gotteshäuser wurden bem Oberhirten übergeben. Ginen andern Gedanken hatte des Bijchofs trene Schwester, Gräfin Sophie Merveldt gehabt. Sie stand nicht nur in fortwährendem brieflichen Bertehr mit dem bischöflichen Bruder, sondern pflegte auch fast jedes Jahr einige Wochen bei ihm zuzubringen, und wußte daher auch beffer als irgend jemand auf fein Denken und Fühlen einzugeben. Ein plötzlicher Sterbefall in der Berwandtschaft hatte fie vom verfönlichen Kommen nach Maing guruckgehalten, aber ihre Jubilaumsgabe blieb nicht aus: zu Ehren des gefeierten Bruders beschenkte sie reichlich dessen brave Dienerschaft. Ketteler war davon tief gerührt und schrieb ihr dankend am 6. August:

"Dein liebevolles Geschenk zu meinem Jubitäum für meine Leute hat mich insofern etwas erschreckt, als ich befürchte, daß Du Dir damit andere Einschränkungen im Gutesthum auferlegen mußt. Zugleich aber hat es mich außerordentlich erfreut, daß ich dadurch in der Lage war, meinen guten treuen Leuten eine Anerkennung zu gewähren. Kein anderes Geschenk hat mich so gefrent und es ist unbeschreiblich gut und schwestertich von Dir gewesen, es Dir auszudenken. Tausend innigen, herzlichen Dank dassir, liebe gute Sophie!"

Unter all den Bezengungen der Theilnahme und Freude gelangten in diesen Tagen jedoch auch Grüße an den Bischof, welche ihn nur wehmüthig berühren fonnten. Der verdiente Director des Mainzer Gymnasiums Dr. Heinrich Bone, den der Fanatismus der neuen Aera von seinem Posten verdrängt und vorzeitig in den Ruhestand hineingezwungen hatte, gedachte in einem Glückwunschschreiben von Wiesbaden aus vergangener besserer Reiten:

"Statt mit vielen Worten die hochgehenden Wogen des Ausdrucks von Glückwünschen vermehren zu wollen, drängt es mich, mir selbst einen Glückwunsch auszusprechen, den Glückwunsch nämlich, daß es mir vergönnt gewesen, eine so lange Reihe von Jahren in Ihrer Rähe und zwar auf einem Gebiete, das Ihnen so theuer und werthvoll ist, thätig zu sein, und dabei nicht blos Ihrer Befriedigung, sondern auch Ihrer persönlichen Zuneigung mich zu erstreuen. Ist mir diese Thätigkeit entzogen, so wünsche ich um so mehr, daß das große Gebiet des Wirkens, welches um Ihre hohe Lebensstellung und

Ihren reichen Geist sich ausbreitet, desto länger unter Ihrer Filhrung gesichert und gesegnet werde."

Ans einem Collegium in Belgien schrieb auch P. Abolf v. Doß, ber lette Superior der einstigen Mainzer Jesuiten, beglückwünzichende Worte. Auch er gedachte wehmüthig des großen Mainzer Festes, zu welchem ihm die Mitwirfung versagt, und des Wirfungsfreises unter dem Bischof von Mainz, der sich für ihn geschlossen habe:

"Bären noch die Zeiten von vordem, welcher Jubel würde hente in St. Christoph herrschen! Gott hat es anders gefügt! . . . . Tausend Dant für Ew. Bischöft. Gnaden väterliches Wohlwollen, für das den Patres geschenkte Vertrauen, für alle uns gebotene Gelegenheit, an den Werken des Seeleneisers Ew. Bischöft. Gnaden theilzunchmen!"

Bon einem Collegium der Gesellschaft Jesu in England aus schried der Provinzial der vertriebenen deutschen Jesuiten und dankte für alle Erweise der Liebe und Güte, welche der Bischof in einer langen Reihe von Jahren der Gesellschaft Jesu und ihren Mitgliedern erwiesen, vor allem für den schnen Wirkungskreis, welchen er denselben in seiner Diöcese ersöffnet, und den Schutz, welchen er in mehrsachen Bedrängnissen ihnen zusgewendet habe. Der P. Nector des Collegiums Ditton Hall in Lancashire übersandte ein kalligraphisch kunstreich ausgesührtes Festgedicht, welches die "verbannten deutschen Scholastiter der Gesellschaft Jesu" dem geseierten Kirchensürsten widmeten.

Die Kapuziner überreichten dem Bischof ein gemaltes Gedenkblatt zur Erinnerung an die Stiftung ihres Klosters durch P. Bonaventura, des Bischofs verstorbenen Bruder Nichard. Das Gedächtniß an diesen war ohnehin bei Ketteler eben wieder aufgefrischt worden. Freunde hatten ohne sein Borwissen eine Photographie des Verstorbenen herstellen lassen und ihn mit dem Bilde überrascht. In der vom Provinzial P. Frenäus unterszeichneten "Gratulation der minderen Brüder Capuziner" hieß es:

"Ener Bijchöflichen Gnaden hat unfer Orden die Berufung in diese Diöcese zu verdanken und nur mit wenigen Ansachmen, haben alle Priester unserer seit 24 Jahren bestehenden Ordensprovinz in dem von Sw. Bischöfl. Gnaden ins Leben gerusenen Seminar . . . ihre wissenschaftliche Ansbildung erhalten; beinahe alten haben Sie, hochwürdigster Herr Bischof, die Hübeld auf gelegt, sie zu Priestern geweiht und waren in mannigsachen schweren Angriffen des Zeitgeistes der Vertheidiger und Velchützer des Ordens,

Sind wir auch "pusillus grex", jo gebührt doch Gw. Bischöfl. Gnaden das Berdienst, daß wir mit unsern schwachen Mräften in acht Diöcesen und in siebenhundert Städten und Dörsern des deutschen Westens Missionen und geistliche Exercitien halten und dadurch das Bolf auf den Rampf, welcher eben gegen die heilige Kirche gesührt wird, vorbereiten konnten.

Da nun auch nach Gottes Zulaffung über Ihrer Diöcefe die finstere Wolfe, welche der Unglaube heraufbeschworen, drohend schwebt, so wollen wir uns recht angelegen sein laffen, jum lieben Gott zu bitten und zu flehen, daß

Er Ew. Bischöfl. Gnaden auch in Zufunft Kraft, Stärke und Ausdauer verleihen möge, den guten Kanupf siegreich zu känupfen, und daß Er allen Prieftern der Diöcese, welche disher so tren und standhaft zur heiligen Kirche und zu ihrem von Gott gesetzten Bischofe gestanden haben, auch in Zufunft die Gnade gewähre, tren und standhaft zu verharren.

Wir aber, die wir in einigen Wochen vier Klöster, und damit unser Einziges und Alles, unsere liebgewordene Heimath verlassen milsten, und noch famn wissen, wo ein gastliches Obdach den bedrängten Ausgewiesenen geboten wird, empsehlen uns angelegentlich Ihrem Gebet."

Unter dem 28. Juli erließ Ketteler im "Mainzer Journal" die Er-flärung:

"Die Beweise der Liebe, welche mir dei der Teier meines sünfundzwanzigjährigen Bischofssindistams zu Theil geworden, sind so zahlreich, daß es mir geradezu unmöglich ift, allen einzelnen, wie ich gewünsicht hätte, meinen Dauf auszusprechen. Ich sage daher hiermit öffentlich meinen innigsten Dauf den Bewohnern von Mainz, allen meinen geliebten Diöcesanen, all den vielen auswärtigen Herren und insbesondere allen Corporationen und Bereinen, die mir theits durch Zuschriften aller Art, theils auch durch so mannigsaltige sinnige und werthvolle Gaben so viel Ehre und Liebe bezeugt haben.

Alle diese Chren will ich einzig auf unsern Geren und Heiland beziehen, um dessen willen sie mir als seinem Diener erwiesen wurden. Zu ihm will ich auch beten, daß er Alles reichlich vergelten wolle.

Wilhelm Emmanuel Bischof von Mainz".

Allgust von einem fatholischen Verein in Wien und von den Studirenden der Assumptionisten in Rizza, unter welchen ein junger Essässer des große deutsche Glückwunschschreiben nicht ohne Mühe hergestellt hatte. Sine steine Nachseier war Vetteler noch vorbehalten. Zu den Näumen des bischöflichen Convictes zu Diedurg wurde am 1. August von den Zöglingen der drei Diöcesan-Anstalten zu Mainz, Diedurg und Kleinzimmern, das Judiläum des Bischofs durch einen Fest-Act seierlich begangen und der Festprolog, in goldenen Lettern gedruckt, dem Bischof überreicht.

Nach Ablauf der Feierlichkeiten blieb aber für Ketteler noch Eins. Er mußte sich auch noch mit den Gegnern auseinandersetzen, welche seine Judifänmsfeier benutzt hatten, um mit Erneuerung alter Entstellungen über die Minorität auf dem Concil und Kettelers eigene Haltung während jener schweren Zeit den Vischof und die gauze Kirche zu schmähen. Ketteler ersließ dagegen unter dem 4. August eine öffentliche Erklärung.

Doch solches Gebahren war der Vischof schon viel zu sehr gewohnt, um sich dadurch die erhebenden Eindrücke des Festes beeinträchtigen zu lassen. Er konnte mit hoher Befriedigung, wenn auch nicht mit ungetheilter Freude auf dasselbe zurückblicken.

"Es war ein eigenes Teft", heißt es in einem Briefe an seine Schwägerin vom 13. August, "auf der einen Seite so herzlich wie möglich, auf der andern in dem Augenblick geseiert, wo alles mit Zerstörung bedroht ist, was ich etwa Gutes in den 25 Jahren geschaffen habe."

Schon eine Woche zuvor hatte er an seine Schwester geschrieben: "Das Fest ist hier so schön wie möglich verlausen. Jetzt sollen wohl die Arenze um so sicherer nachfolgen."

## 4. Streithändel.

Zum großen Berdruß der Culturfampf-Fanatifer fanden die hesslichen Gerichte erst spät und nur in bescheidenem Maße Gelegenheit, den Bischof von Mainz wegen Ausübung seiner bischöflichen Pflichten zu drangsaliren. Ersat dafür boten zum Theil eine gauze Neihe von Streitsachen, in welche berselbe hineingezogen wurde, und welche dann der Presse zur Erörterung anheimsiesen.

Im Anfang des Jahres 1873 war von Kettelers Hand wieder eine Schrift politischen Juhaltes erschienen: "Die Katholifen im deutschen Reiche. Eutwurf zu einem politischen Programm." Berfaßt war diese Schrift schon gegen Ende des französischen Krieges, furze Zeit vor Eröffnung des ersten deutschen Reichstags; der dieselbe einleitende Brief trägt das Datum vom Februar 1871. Es war ein Gegenstück zu seiner politischen Broschüre nach dem Jahre 1866, wie jene darauf angelegt, die Katholifen zu orientiren und zur Action zu spornen.

Die beabsichtigte Veröffentlichung unterblieb bamals, weil die Aufregung der Gemüther innerhalb des fatholischen Lagers für jetzt jedem Einigungsversuch ungünstig zu sein schien.

Der Zusammenschluß der politischen Vertreter der Katholifen Gesammts beutschlands zu der einen starfen Centrumspartei im deutschen Reichstag hatte inzwischen das Hauptbedenken beseitigt. Aber diese glückliche Entswicklung der Dinge gerade ließ es wieder wünschenswerth erscheinen, jene Fragen, welche zu einem einheitlichen Programm gehören mußten, eingehender zu prüsen und eine Verständigung über dieselben zu erleichtern.

Augenblicklich freilich war alle Aufmerkjamkeit und Kraft der Katholiken auf die großen Vorgänge des kirchenpolitischen Gebietes hingelenkt.

"Ver Kampf der (Segenwart", schrieb danials die "Kölnische Volkszeitung") im Hindlick auf Mettelers Schrift, "nimmt unsere Answerfamteit so ausschließlich gesangen, daß wir wenig geneigt sind, einem Rathe, auch weim er von maßgebendster Stelle kommt, Aufmerksamkeit zu schenen, so er sich nicht auf unser nächstes Berhalten in diesem Kampfe bezieht."

<sup>1) 1873 9.</sup> Februar Nr. 39.

Die Folge hievon war, daß das Programm nicht nur der katholischen Parteien im Großen, sondern auch des Eentrums insbesondere, nach seiner reinpolitischen Seite hin noch weniger eingehend und klar erfaßt war. Und doch war für solche, die noch Vertrauen in den gesunden Sinn des deutschen Volkes hatten, die Hosfinung nicht ausgeschlossen, daß eine Zeit kommen werde, da statt der Abwehr seindlicher Augriffe die friedliche Mitwirtung an dem Ausdau des Neiches die Hände der Katholisen in Auspruch nehmen würde. Um so daukenswerther war dieser erste Versuch einer Fortbildung und Ausgestaltung des nun bereits in den allgemeinsten Umrissen gegebenen Programms der Centrumsfraction. Es war der Versuch, auf die Verbreitung richtiger politischer Ideen zu wirken.

Die "Kölnische Bolkszeitung" anerkannte es daher sofort:

"Halten wir es von vornherein für ein großes Berdienst des Berfaffers, daß er es versuchte, den Katholisen im deutschen Reiche ein positives Prosgramm zu geden, so stehen wir des weiteren nicht an, den Grundgedanten diese Programms aus voller Ueberzeugung als den einzig richtigen zu bezeich nen: als denjenigen, dessen Berwirklichung allein uns zu danerndem Frieden auf staatlichem und gesellschaftlichem Gebiete zu silhren im Stande ist."

lleber 15 Jahre waren seit dieser bischöflichen Schrift verstrichen und die öffentlichen Verhältnisse Deutschlands waren in Vielem anders geworden, als das "Mainzer Journal" vom 31. Juli 1888 nochmals eingehender auf jenes Programm zurückam:

"Bon dem Moment an, da die Katholifen sich wieder freier bewegen fonnten, begann man auch mit der Berwirklichung dieses Programmes, und wenn das Büchlein bei seinem Erscheinen vielleicht antiquirt war, so ist es heute es nicht mehr. Test erst tritt es in volle Bedeutung, es kennzeichnet unsere Stellung siir die Jufunft. Und wenn der Leser sindet, daß eine Anzahl von Forderungen thatsächlich in den lesten Jahren durch die Initiative der Regierung ersüllt wurden, so ist das ein glänzendes Zengniß für den weitsehenden Blick, sür die patriotische Gesinnung des hohen Todten. Schon 1871 verslangte v. Ketteler:

"Festes nationales Bündniß mit Desterreich, dem deutschen Desterreich. Deutsches Recht und deutsche Freiheit im Sinne eines gesicherten Rechtsgebietes sir die individuelle und genossenschaftliche Freiheit und im Vegensatz zu der lügenhaften Freiheit des Absolutismus und Liberalismus, welche die Freiheit des Individuums und der Genossenschaft vernichten.

Ausban der Reichsverfaffung durch ein oberftes Reichsgericht, Einführung der Börfenstener, der Ginkommensstener für Gründungs- und Actiengesellsschaften.

Corporative Reorganisation des Arbeiterstandes und des Handwerferstandes, gesetlicher Schutz der Arbeitersinder und Arbeitersrauen gegen die Ansbeutung der Geldmacht n. s. w., Ansstellung von Inspectoren zur Controlle der zum Schutz des Arbeiterstandes erlassenen Gesetze."

Die Schrift bes Bischofs hatte jedoch nicht blos Bedeutung für eine damals noch recht ungewisse Zukunft. Sie erschien in einer Zeit, da die

Berdächtigung der Katholiken als der "Neichskeinde" ihre tollsten Orgien feierte, und sollte auf diese Anklage die Antwort sein. Dieses katholische Programm, das wie Ketteler meinte, das "Programm aller gläubigen Christen in Deutschland" werden konnte, und dem er selbst den Namen beitegte: "Programm für alle rechtlich und christlich denkenden Männer in Deutschland," sollte Zeugniß geden für das, was die Katholiken in Wirklichteit wollten und erstredten. Es war nicht ohne Bedeutung, daß ein solches Zeugniß gerade von Ketteler herkam, da die Kirchenstürmer diesem mit Vorliebe eine einflußreiche und selbst leitende politische Thätigkeit andichteten. Ketteler ließ daher sein Schristehen, nachdem es zwei Jahre geruht hatte, doch noch in die Welt gehen, wenigstens "als Stimmungszeichen" aus ultramontanen Kreisen aus der Zeit der Gründung des deutschen Reiches."

Ehrlich, wie es seine Art war, machte er fein Hehl aus dem, worin er mit der lärmenden Meinung des Tages nicht übereinstimmte:

"Die Wege, auf welchen das deutsche Reich entstanden ist, kann ich mit Ausnahme dessen, was seit der französischen Ariegserklärung geschehen ist, nicht billigen. Das wäre ein Aufgeben der Grundsätze der Gerechtigkeit, eine der Rüstlichkeitstheorie dargebrachte Huldigung. . . . Gensowenig kann ich das Resultat des jetzigen Arieges mein Ideal nennen. Mein Ideal wäre ein bentsches Reich gewesen, in welchem das Recht aller deutschen Völker auf Reichseinheit volle Bestriedigung gesunden; das wäre ein Reich gewesen, in welchem auch das alte deutsche Kaiserhaus mit seinen alten deutschen Bolkstämmen einen Platz erhalten hätte.

Wenn aber auch das jetige deutsche Reich nicht mein Ideal ift, so hinsbert mich das nicht, es nicht nur dem deutschen Bunde, sondern auch dem alten deutschen Reiche in seinen letzen Zeiten vorzuziehen. Ich detrachte es nämtlich als eine bedeutende Abschlagszahlung, welche dem Rechte des deutschen Boltes, eine einige große Nation zu bilden, durch die Gründung desselben geleistet worden ist. . . Obwohl ums daher die Trennung vom alten deutschen Raiserhause und so vielen alten deutschen Boltsstämmen mit tiesem Schmerz ersüllt, so müssen wir diese Necht des deutschen Boltsstämmen nich tiesem Schmerz ersüllt, so müssen wir diese Necht des deutschen Boltsstämmen kalieren burch sie das Recht des deutschen Boltes auf eine nationale Existenz besser wie bisher und vielleicht unter den gegebenen factischen Verhältnissen in der einzig möglichen Weise befriedigt worden ist.

Aus der bisher entwickelten Anschauung ergeben sich die beiden ersten Säße meines Programms. Der erste driickt die riickhaltlose Unerkennung der beutschen Reichsgewalt innerhalb der Grenzen ihres jetzigen Rechtsbestandes und somit die Pstücht aus, zur Arästigung und Stärfung derselben alles beizu tragen, was treue Baterlandstiebe zu leisten im Stande ist. In dieser Gestimmung darf sich die katholische Partei von keiner anderen übertreffen lassen. Sie nur auch den Schein meiden, als ob sie nur mit Vorbehalt, mit Hintersgedanken die jetzigen Bustände anerkenne."

Den vielen bedeutungsvollen Momenten, welche die Schrift enthielt, wurden die führenden fatholischen Blätter von Aufang an gerecht. Die

"Germania" nahm vom 30. Januar bis 12. Februar 1873 in fünf Artifeln zu derselben Stellung und die "Kölnische Boltszeitung" widmete derselben 9. Februar einen umfangreichen Leitartifel. Aber beide Organe sahen sich alsbald auch genöthigt, maßlosen Angriffen umd Beschimpfungen, welche von "liberalen" Blättern aus Anlaß dieser Schrift wider den Bischof gerichtet wurden, entgegenzutreten.

"Die Schrift des Herrn Vischofs von Mainz", schrieb die "Germania" 12. Februar, "hat bei den ofsieissen und nationaltiberalen Herren von der Feder mehr Aerger erregt als wir erwartet hatten . . . . Im übrigen sollten die betreffenden bedenken, daß man mit allzu zornigen und groben Auße laffungen nicht dem Gegner schadet, sondern nur seine eigene Schwäche ents hüllt."

Voran stand durch ihre "alles Maß überschreitenden Schimpfreden" ein "unter dem doppelten Joche der Börse und des National-Servilismus stehendes Blatt," die "Nationalzeitung." Bas den Zorn dieses Blattes am meisten gestachelt, waren des Bischofs Vorschläge für die sociale Nesorm und die Linderung der Noth des Arbeiterstandes. In dem Leitartisel der Nr. 54 hieß es in dieser Beziehung:

"Bischof Ketteler ist nicht ein Politifer, sondern ein ganz gewöhnlicher Demagoge, und zwar weil er zugleich religiöse und wirthschaftliche Hegereitreibt, ein noch schlimmerer und gefährlicherer Demagoge, als z. B. Lassalte einer war, der, weil er mit Necht sich für eine mit Vischof Ketteler wohlber-wandte Natur hielt, aus gutem Grunde von Vischof Ketteler sich taufen ließ, wozu der Vischof auch bereit war, obwohl die Taufe zugestandener Maßen nur das Substrat zum Freien einer Buhle sein follte."

Umgehend konnte sowohl die Germania (7. Febr.) wie die "Kölnische Bolkszeitung" (9. Febr.) eine Erklärung Kettelers zur Mittheilung bringen, daß er Laffalle nie in seinem Leben gesehen, nie gesprochen und also gewiß auch nicht getauft habe. Allein eine Zuschrift der "Nationalzeitung" kam im Abendblatt vom 10. Februar auf ihre Mittheilung zurück:

"Allerbings hat Herr Wilhelm Emmannel v. Ketteler nicht direct und persönlich mit Lassalle über die an demselben vorzumehmende Tanshandlung verhandelt, wohl aber mit der bekannten "mitterlichen Frenndin" desselben, der Gräsin Hagseld. Letztere hat seiner Zeit zu diesem Zwecke Herrn v. Ketteler in Mainz besucht und mit demselben in dieser Angelegenheit conservirt. Die Gräsin ließ den Bischof nicht darüber im Zweisel, daß es sich hierbei um die Vermählung Lassalle nit dem Fränlein v. Dönniges handle, und Herr von Ketteler, obgleich so genisgend über das Motiv der beahsichtigten Conversion orientirt, sagte doch die Vornahme der heitigen Handlung zu. In dieser lin rethaltung mit der Comtesse war es, daß der Herr Vischof sich in den überschwänzlichsten Lobsprüchen über Ferdinand Lassalle erging, mit dessen Dennagogenthum er zweiselschme eine gewisse Wahlverwandlichaft empfand. Alterbings wurde aus der Taufe selbst nichts, da sich das Schicksal des genialen Ugitators durch den verhängnißvollen Schuß des Walachischen Bojaren vor der Zeit erfüllte."

Der Fall gewann um so mehr an Interesse, da man von liberaler Seite schon längst darauf ausging, den Bischof von Mainz durch Zusammenstellung mit Lassalte als Agitator zu verdächtigen. Selbst auf der Rednerbühne des deutschen Reichstags war die Antlage ausgesprochen worden 1): "von den Leitern der elerifalen Bewegung werde speculirt auf die Aufreizung der Massen, um unter Umständen noch in anderer Weise als durch die Agitation in der Kirche und in den Gemüthern thätig zu werden."

In seiner "Erstärung" gegen den Abgeordneten Fischer vom 25. November 1871 hatte Ketteler diese "ungerechtsertigte Berdächtigung" mit Entrüstung zurückgewiesen, um so energischer, da solche Behauptungen eines Zusammenhanges der sogen. Ultramontanen mit der internationalen Partei zur Zeit "so beliebt" sei.

Die angeblichen perfönlichen Beziehungen des Bischofs zu dem Agitator, erregten daher großes Anfsehen und beschäftigten die gesammte Presse. Der "Franksurter Zeitung" schrieb man aus Berlin 12. Februar 1873:

"Der Thatbestand fei bier furz erzählt, wie er sich in der von der Gräfin Hopfeld redigirten, vor der Beröffentlichung guruckgezogenen und vernichteten. nachträglich auf Unmvegen aber doch ins Publicum gedrungenen Schrift über Laffalles lette Lebenstage bargeftellt findet. Befanntlich bewarb fich Laffalle leidenschaftlich um Gel. v. Donniges, Die Tochter des banerischen Gefandten bei der Eidgenoffenschaft, und ftieft dabei auf den heftigften Widerstand der Familie, welche die Tochter mit einem Herrn v. Rafowicz verheirathen wollte. Während Laffalle einerseits versuchte, burch Bermittelung des Ministers Schrent den Bater der Geliebten unzuftimmen, hatte er für den Fall des Mifilingens Plane der Entführung und der gegen den Willen der Eltern zu vollziehenden Traumng entworfen. Der Weg des code civil mit seinem während dreier Monate dreimal zu wiederholenden acte respectueux dünfte ihm zu lang. "3ch weiß", schreibt er am 10. August 1864 an feine Belene, "einen noch viel fürzeren Weg, auf welchem Du fechs Tage, nachdem Du draußen bift, auf völlig gesetlichem Wege meine Frau bift. Ich weiß einen Priefter, welcher uns fofort, ohne jeden Act und Wifch Papier, durch die untrennbaren Bande der Kirche vereint."

Um 14. gab er seiner Freundin, der Gräfin Hatseld, in Kartsruhe, wo er auf seiner Reise nach München mit ihr zusammentraf, "Aufträge nach Mainz". Um 16. August ist die Gräsin dort angesommen, sinhr im 5 Uhr zu dem beabsichtigten Besuch, wurde sogleich vorgetassen und brachte längere Zeit dort zu. "Der Eindruck, den nier die Unterredung machte", sährt sie in ihrem Berichte fort, "war ein höchst günstiger, sogar sehr wohlthnender". Nach einem Lobe des "Mannes von hohem Berstande und seinstem Urtheit, der ganz frei von jener Scheinheitigkeit ist, die immer nur richten will, und der das Berständniß menschlicher Schwäche, Wohlwollen und Milde hat", schweibt die Gräsin:

"Ich fing also bamit an, Ihren Auftrag in Ihren eigenen Worten ausgurichten, und ich erhielt die Antwort: Diese Worte entsprächen fo sehr Ihrer

<sup>1)</sup> Bgl. II, 195 f.

ftreng consequenten Denkungsart, daß Sie sie sie gesprochen haben müßten. Daß Ihr angefündigter Entschluß zunächst auf rein formellen und äußertichen Gründen beruhe, konnte ihm natürlich nicht zweiselhaft sein, und ich war ihm wie Ihnen die Wahrheit schnlög und bestritt dies in keiner Weise. Ich seize ihm nun die Sachlage auseinander und um was es sich handle. Nach langen bit tenden Vorstellungen meinerseits – denn ich sprach, wie Sie denken können, mit meinem ganzen Herzen – und nach Anfragen seinerseits, in welcher Form ich mir ein Eingreisen möglich dächte, sagte er: "Ja, wenn das Mädchen Katholism ist und sich selbst an die Kirche wendete um Schutz, um Erhaltung der Heiligkeit des Sacramentes, zu dessen wahrer Weihung die Uebereinstimmung der Seelen ersorderlich ist, um Sicherstellung ihres durch eine aufgezwungene Lage gefährdeten Seelenheiles, dann würde eine Einmischung vielleicht gerechtsertigt sein."

Was Ihre Person anbeträse, so wären Sie ja noch nicht katholisch. — Er äußerte sich über Sie in sehr anerkennender, wohlwollender Weise und verssicherte, er nähme das lebhasteste Interesse an Ihrem ernsten, wahren, wissenschaftslichen Streben, billige Ihre socialen Bestrebungen, Ihr Wirken n. s. w." Die Gräsin schließt: "Sie sehen, war auch die Ausnahme wie der Wille günstig, so waren doch die in der Sache selbst liegenden Schwierigkeiten zu groß"."

Als diese in den allgemeinen Umrissen richtige Darstellung des Thatbestandes erschien, hatte Ketteler in der "Germania" vom 16. Februar auf die weitern Auslassungen der "Nationalzeitung" bereits geantwortet:

"Die Gräfin Hatfeld ist, soviel ich mich erinnere, dreimal bei mir ge= wefen : einmal vor einigen Monaten, das zweite Mal, als fie mit der Leiche von Laffalle hier durchreifte, und das erfte Mal in jener Zeit, um die es fich jest handelt. Der Zweck ihres Befuches war damals in feiner Weise der, mich zu veranlaffen, Laffalle zu taufen, sondern lediglich und allein mich zu bitten, für die Heirath zwischen Laffalle und einer Dame, die mir felbst dem Namen nach noch unbefannt war, in Münden Schritte zu thun. Diese Zumuthung war aber derart, daß ich ihr nicht entsprechen konnte; ich lehnte sie daher durchaus ab. Db damals auch von der Taufe überhaupt die Rede war, fann ich nicht absolut bestreiten, weil die Zeit schon zu lange her ist. Mit voller Bewißheit fann ich aber fagen, daß die Gräfin nicht mit mir über eine "an Laffalle vorzunchmende Taufhandlung" verhandelt hat und daß ich ebenfowenig "die Bornahme ber beiligen Sandlung zugefagt" habe. Diefe beiden Behauptungen der "Nationalzeitung" find ganglich unwahr. . . . . Wenn in dem Gespräche mit der Gräfin Hatzfeld der Taufe überhaupt Erwähnung geschehen ift, wovon ich, wie gefagt, gar feine Erinnerung nicht habe, fo fann es nur gang nebenbei geschehen fein, da ich mich des übrigen Gespräches noch fehr gut erinnere, und es kann nicht geschehen sein in dem Ginne, als ware ein Antrag an mich ergangen, Laffalle zu taufen, fondern bochftens in der Weise, daß ich die felbstverständliche Aeußerung gethan habe, daß unter den vielen andern Sinderniffen, welche diefer Berbindung entgegenftanden, auch die judifche Confession Laffalle's vorliege. Das ift alles Thatfächliche."

Ein dem Bijchof nahestehender Geistlicher, welcher sich bei demselben über die Einzelheiten des Falles aufs genaueste unterrichtet hatte, übernahm es, in der "Frankfurter Zeitung" die Berliner Correspondenz derselben etwas genauer zu commentiren:

"Wenn Laffalte schon am 10. Angust an Frlu. Helene Dönniges geschrieben hat: "Ich weiß einen viel kürzeren Weg ze." - so kann der Bischos v. Metteler zu dieser Aenßerung keine Beranlassung gegeben haben, da er zu jener Zeit von dieser Angelegenheit noch gar nichts wußte und von keiner Seite, sei es direct oder indirect, mittelbar oder unmittelbar, zu einer Neußerung über dieselbe veranlaßt war.

In der Unterredung mit der (Gräfin Haßfeld überzeugte sich aber derselbe sosort, daß die ihm zugemuthete Bermittlung in Minchen sitr ihn ganz instatthaft sei, und er lehnte sie deßhalb ab. Wenn er sich daher dei diesem Gespräcke der Worte bediente: "Ja, wenn das Mädchen Katholitin ist und sich selbst au die Kirche wendete . . . dann würde eine Einmischung verleicht gerechtsertigt sein," — so dezogen sich diese oder ähnliche Worte nicht auf eine "Ginmischung" des Bischofs von Mainz, sondern auf eine Einmischung der betreffenden gestiltichen Behörden der Brant. Es war nämlich dem Bischof die Sache so dargestellt worden, als ob Fran. Dönniges mit Gewalt und ganz gegen ihren Willen zu einer anderen Heirath gezwungen werden solle. Was die Gräfin von Lobsprücken des Bischofs über Lassalbie Gräfin von Lobsprücken des Wischofs über Lassalbie berichtet hat, ist gewiß durch den Enthassamus der Gräfin etwas gesärbt worden. Uedrigens hat der Bischof in seiner Schrift über die Arbeiterfrage genau angegeden, worin er mit Lassalle einverstanden war und worin nicht."

An die Worte Kettelers, daß die (Bräfin Hatzeld bei Ueberführung der Leiche Lassaule ihn ein zweites Mal besucht habe, tnüpste sich später eine Sage au, welche noch im Jahre 1896 die Blätter beichäftigte: Der Bisschof habe sich über Lassaules Tod bedauernd ausgesprochen, sei der Durchführung der Leiche durch Mainz zum Bahnhof geeilt, um berselben eine Strecke weit (vom Bahnhof zum Schiff) das Geleite zu geben u. dgl. Alles dieses entbehrt völlig der Begründung.

Am Nachmittag des 10. September 1864, nachdem Laffalle am 28. Anguft zu Genf im Duell getöbtet worden war, kam die Gräfin Hatzfeld mit der im Doppelsarg verwahrten Leiche in Frankfurt an. Sountag 11. September sand in der Frühe am Main-Meckarbahnhof eine von Freunden und Anhängern des Getödteten veranstaltete Todtenseier statt, welcher die Gräfin im Trancergewand beiwohnte. Dann ging der Sarg weiter nach Mainz, um von hier zu Schiff nach Düsseldorf, von dort nach Brestan überbracht zu werden. Das "Mainzer Journal" vom 17. März 1896 konnte darüber mittheilen:

"Die Ueberführung der Leiche hat hier ohne jede Heinlichkeit stattgesunden. Die Leiche wurde mit der Ludwigsbahn hierhergebracht und über die Rheinstraße auf ein Niederländer Dampsboot geleitet. Den Sarg bedeckte ein schwarzes Tuch mit einem großen Urenz darauf, das aus dem Rochusspital entliehen worden war. Anzer einer Anzahl Mitglieder des Arbeiter BildungsBereins solgte eine Dame in einer Unzahl Mitglieder des Arbeiter BildungsBereins solgte eine Dame in einer Untsche dem Sarg — vermuthlich Gräsin Hausseld. Ginige Anhänger des Todten hielten während der Nacht auf dem Schiffe die Ehrenwache".

Gerüchte, wonach Ferdinand Lassalle turz vor seinem Ende eine christliche Consession angenommen habe, waren schon damals im Umlauf, wurden aber von authentischer Seite als unbegründet bezeichnet. Seine Beisetzung erfolgte 15. September 1864 auf dem israelitischen Friedhof zu Breslau in der Lassalle'schen Familiengruft "unter dem üblichem Ceremoniell."

Mitten in den Streit über Lassalles Tause hinein siel der Angriff, welchen Dr. Emil Friedderg wegen Kettelers Schrift über die preußischen Gesegentwürfe auf diesen richtete. Die verläumderische Antlage Frieddergs, daß Ketteler sich so "viele Mühe gegeben habe, Erzbischof von Freiburg 311 werden" führte zum Austausch mehrerer Briefe, endlich zu Kettelers Gesegenschrift "Die moderne Tendenz-Wissenschaft")."

Friedberg replicirte sehr gereizt. Auf seine grobe "Absertigung des Bischofs von Mainz" in der "Spener'schen Zeitung" ließ er in seiner Schrift "Johannes Baptista Balger" (S. 17 Ann. 2) schon in nächster Bälde einen weitern Seitenhied gegen den Bischof folgen. Von dem Einschreiten Fürstbischof Försters gegen Balger sprechend, bemerkte er: "Den Ausschlag gaben die Schreiben der Cardinäle Geissel und Rauscher und des Bischofs von Mainz Ketteler, die ihn drängten."

Nun aber fam Ketteler über den Professor. Die "Germania" Nr. 117 vom 24. Mai 1873 brachte unter dem Titel "Eine alte und eine neue Unwahrheit des Professor Friedderg in Leipzig" dessen ganze sogenannte "Absertigung des Bischofs von Mainz" zum Abdruck, dabei aber zugleich Kettelers Gegenerstärung, welche Frieddergs Anschuldigung als eine leichtsertige Fiction zurückwies. Dann ging Ketteler zu der zweiten, die Balger'sche Angelegenheit berührenden Behanptung über mit der Erklärung:

"An dieser Mittheilung ist, soweit sie mich betrifft, wieder kein wahres Wort. Ich habe nie mit dem hochwürdigsten Herrn Fürstbischof von Brestau in einem Berkehr über die Angelegenheit des Prosessor Balber gestanden, ich war nie veranlaßt, ihm meine Ansicht darüber auszusprechen, und habe es auch nicht gethan. Der Herr Prosessor Dr. Friedberg setzt also ohne irgend eine thatsächliche Beranlassung, weil es ihm eben in seine Combinationen so paßt, meinen Namen hin und läßt mich Briefe schreiben, an die ich nie gedacht habe."

Noch war auch diese Fehde nicht zu ihrem Abschluß gelangt, als ein gewaltigerer Kämpfer sich erhob, um aus gesicherter Stellung Steine auf den Bischof von Mainz zu werfen. In der Sitzung des preußischen Herrenhauses vom 10. März 1873 hielt der Reichstauzler Fürst Vismarck eine Aufschen erregende Rede, in welcher er seine Lossagung von der conservativen Partei seierlich proclamirte. Es war in derselben Rede, daß er durch ungerechte Angrisse auf das Centrum wie auf die römische Eurie, alles

<sup>1)</sup> Bgl. II, 376 f.

was man in dieser Hinsicht bis dahin von ihm gehört hatte, weit überbot. Insbesondere wendete er sich gegen Ketteser, von dem, wie er behauptete, das "Programm der Centrumsfraction" ausgegangen sei, und daß er seine ganze Thätigkeit nur ausbiete im Dienste der "päpstlichen Politik." Die Hauptwassen mußte aber Kettelers neueste Schrift bieten "Die Katholisen im deutschen Reich," deren Juhalt von dem Redner gröblich entstellt wurde. Er führte u. a. aus:

"Es wurden Abgeordnete in ihren Wahlfreisen, wo sie angesessen und ausgesehen und seit lange stets gewählt waren, auf Decret von Berlin her abgesetzt und die Wahl neuer Vertreter vorgeschrieben, die in den Wahlfreisen nicht einmat dem Namen nach bekannt waren; dies geschah nicht in einem, das geschah in mehreren Wahlsreisen. Wan hatte eine so straffe Organisation und solche Wacht über die Gemüther gewonnen, wie man sie bedurste, wenn man das Programm des Bischofs von Mainz, wie er es in seinen Druckschristen tundgegeben hat, verwirtlichen wollte. Wohin ging dies Programm? Vesen Sie nach! Es sind diese Druckschristen geistreich geschrieden und angenehm zu lesen, in sedermanns Händen. Es ging dahin, in dem preußischen Staat einen staatlichen Dualismus durch Errichtung eines Staates im Staate einzussühren, die sämmtlichen Natholiten dahin zu bringen, daß sie für ihr Verhalten im politischen wie im Privatleben ihre Veitung ausschließlich von dieser Centrumsfraction empfingen."

Freiherr von Landsberg Offenbeck, welcher der Centrumsfraction im Reichstag angehörte, trat in der Herrenbaus Sitzung vom 13. März den Anklagen Bismarcks mit aller Entschiedenheit entgegen:

"Ter Herr Vischof von Mainz soll betheiligt gewesen sein bei Bildung der Fraction. Das ist unwahr, denn er hat sich nicht um die Bildung der Fraction bekimmert; das müßte ich wissen können, denn ich habe mich darum bekümmert. Ein Programm des Bischofs von Mainz, auf welches hin die Fraction gewählt sein soll, existirt gar nicht. Da dasselbe mir völlig unbekannt war, habe ich noch gestern mehrere Mitglieder der Centrumsfraction gesprochen, ob ihnen etwas darüber bekannt gewesen sei, und sie haben Alte gesagt: Nein!

Vor 4 Wochen ist nun allerdings eine Brojchüre des Vischofs von Mainz erschienen, worin ein Programm angegeben ist, welches uns aber bis jest nicht bekannt war. Er sagt zwar darin, er hätte es im Jahre 1870 geschrieben; er hat es aber nicht herausgegeben und hat es uns auch nicht mitgetheilt. Es ist also eine Unmöglichkeit, daß das Programm der Gründung der Fraction zu Grunde gelegt werden konnte."

Aber auch Ketteler selbst ergriff das Wort zu seiner Vertheibigung. Unter dem 19. März brachte die "Germania" eine vom 16. datirte Erklärung gegen die Aenßerungen Vismarcks. Die Antwort war nicht schwer:

"Wie unrichtig und willfürlich alles ift, was Fürst Bismarck über die Bedeutung meines Programms und über den angeblich darin liegenden Dualismus sagt, erhellt offenbar daraus, daß ich vom Jahre 1848 bis jest nie eine andere Stellung für die Kirche in Deutschland in Anspruch genommen habe, als wie sie in der Frankfurter Reichsversassung und in der preußischen Berfaffung den christlichen Confessionen gewährt worden ist. Es wird nie gelingen, auch nur ein Wort von mir anzusühren, mit welchem ich über diese Linie hinausgegangen wäre."

Es war nicht Kettelers Art, sich einschichtern zu lassen, und er benutzte vielnichr jetzt die Gelegenheit, Bismarck manches öffentlich zu sagen, was er für ihn auf dem Herzen hatte; manches davon war auch zur Lehre für andere; so, wenn er schloß:

"Es scheint, daß Fürst Bismarck von der Stellung und von der Thätige keit eines katholischen Bischofs gar keine Uhnung hat. Er liefert bei seiner hohen Begadung und Weltersahrung dadurch nur einen neuen Beweis, wie schwer es vielen fällt, sich von den beschränktesten consessionellen Vorurtheilen frei zu machen. Darans allein erklärt es sich anch, daß man in so hohen Kreisen glauben und in den wichtigsten Staatshandlungen berücksichtigen kann, was von gehössigen und kleinlichen Gegnern der katholischen Kirche behanptet wird, während die einmitthigen Versicherungen und Erklärungen nicht blos der Bischösse und des gesammten Clerus, sondern auch der besonnensten, urtheilssfähigsten und treuesten gländigen Männer aus dem Laienstande seine Beachtung sinden."

Auf den Kampf mit einem großen Minifter folgte bald ber mit einem kleinen. In der zweiten Kammer zu Darmftadt wurde Anfangs November eine Beschwerde verhandelt, welche ein Oppenheimer Bürger wegen Landesverweifung seines Sohnes eingereicht hatte. Dieser Sohn war Briefter, hatte Jahre lang in feelforglichen Functionen in der Diöcese Main; acwirtt, dann sich der Gesellschaft Jesu angeschlossen und später als Jesuit abermals in der Diöcese Maing gearbeitet. Als das Jesuitengesetz seine Ordensbrüder heimathlos machte, hatte er vorgezogen, einftweilen bas elterliche Haus wieder aufzusuchen und im Aufammenleben mit feinem Bater die weitere Entwicklung der Dinge abzuwarten. Er war jedoch ohne jede Rücksicht und auch ohne genügende gesetliche Begründung ausgewiesen worden. Als die Beschwerde des Baters zur Verhandlung in der Kammer gelangen follte, richtete der Director des Großherzogl. Ministeriums des Junern, Freiherr v. Staret, an den mit der Berichterstatzung über die Beschwerde beauftragten Abgeordneten Heinzerling in dieser Angelegenheit einen Brief, welchen der Abgeordnete in seinen Bericht aufnahm und mit dem selben 7. November vor der Kammer verlas. Der Brief des Mimisters enthielt grobe Berdächtigungen des betreffenden Jesuitenpaters Mt. Böller, aber überdies eine Reihe alberner Behauptungen und schwere Anklagen wider den Jesuitenorden, welche eine totale Unfenntniß verriethen. Der Bischof richtete daber 1. December ein Schreiben an den Minifter, um ihn auf seine falschen Behauptungen aufmerksam zu machen. Er hob insbesondere den einen Vorwurf des theologisirenden Ministers hervor, daß die

Obern der Zesuiten "nach den Ordensgesetzen im Namen Chrifti das Begeben einer Tod- oder erläßlichen Sünde befehlen" fönnten.

Der Minister erklärte 15. December, er bleibe bei seiner Behauptung, erließ in der "Darmstädter Zeitung" vom 18. December eine "ofsizielle Mittheitung," um "die Aenserung der Regierung näher zu begründen," und ließ die "Mittheitung" auch noch durch ein phisologisches Gutachten stützen. Allein Ketteler wies in einem zweiten umfassenden Schreiben vom 28. December 1873 die ganze Haltsbigsteit der Behauptung und Beweisssührung nach und publicirte nach einigem weitern Hinz und Herzichreiben die ganze Correspondenz unter dem Titel: "Kann ein Zesuit von seinem Obern zu einer Sünde verpflichtet werden?" (Mainz 1874.) Er hat durch diese Broschüre nicht nur einer noch immer in vielen unwissenden Röpfen spuckenden Lüge den Garaus gemacht, sondern anch der Nachwelt das so komische wie lächerliche Bild ausbewahrt von einem kleinstaatlichen Minister, der ohne Kenntniß katholischer Dinge über den wahren Sinn einer Ordensregel amtliche Entscheide erläßt und mit einem Bischof herumstreitet.

Diese Broschüre war eben im Druck, als ein neuer Gegner aufstand. Der durch sein untirchliches Gebahren und seinen Streit mit der Judezscongregation schon lange vor dem vaticanischen Concil traurig bekannte Dr. J. Frohschammer in München nahm Kettelers fürzlich erschienene Schrift "Die Anschammgen des Eultusministers Herrn Dr. Falt" zum Anlaß, um in einem langathmigen Aussach in der "Allgemeinen Zeitung")" den Bischof und mit ihm die Kirche und besonders den Papst auss gröbslichste zu verunglimpsen. Der Aussach trug den Titel: "Der Bischof von Mainz als Kirchen-Drakel in Deutschland" und begann:

"Bieder ift eine Mundgebung des Bifchofs Freiheren v. Retteler erfchienen, diefes unterworfensten Dieners des romischen Papftes und erbittertften Teindes des Liberalismus. Biele dergleichen Brofcuren find von ihm bereits ausgegangen, denn er ift fehr ruhrig und unermudet in Befampfung aller Gegner ber papftlichen Herrichfucht und des Ultramontanismus. Er hat fich zu einer Art bijchöflichen Pamphletiften ausgebildet, der gewandt und flug feine Cache darzustellen und schönzufärben versteht für ein größeres Bublicum, wenn auch freilich dem benkenden Lefer der mahre Werth der dem Wefen nach nur oberflächlichen Beistesproducte nicht lange verborgen bleiben fann. Aber diese felbst treten mit großer Pratenfion auf. . . Wir haben es bei ihm ftels mit Böttersprüchen für die Sache Gottes zu thun, demnach mit Aussprüchen eines Drafels, nicht eines Schriftstellers. In der That, die Function eines folden scheint der Bischof übernommen zu haben. Raum fommt eine die Rirche irgendwie berührende Frage aufs Tapet, flugs fitt der Bijchof auf dem Dreifuß, und bald geht aus der Umnebelung der Gottesspruch hervor, wird von den Bläubigen unterwürfigst aufgenommen und auch den Ungläubigen mittels der

<sup>1) 1874</sup> Mr. 55 B.; 56 B.

modernen Reclame zur Kunde gebracht. . . . Wenn man aber Unermiblichkeit im Wirken, Rastlosigkeit im Orakeln dem Bischof von Mainz nicht absprechen kann, so nunk man doch gestehen, daß er in diesem Geschäfte nicht von bestonderem Glück begünstigt ist, daß er vielmehr — wie man zu sagen pflegt — entschiedenes Bech hat."

Dieser vom Zaum gebrochene Münchener Angriff hatte wenigstens das Sute, daß er einer Antwort nicht bedurfte. Derselbe war genügend stigmatisirt durch den Namen und die Tendenz des Blattes, in welchem er erschien, durch den Namen des Antors, eines offenen Apostaten, und durch die Unwürdigseit des Tones. Aber schon das folgende Jahr brachte neue Feindseligseiten von München aus, und diesmal sogar von amtlicher Stelle. Seit Bismars Herrenhaus-Rede war es vornehm geworden sür Staatsminister, mit dem Bischof von Mainz Streit zu haben. Nach Fürst Vismars, Dr. Fall und Freiherr v. Starck dachte auch der tgl. baherische Staatsminister v. Lut, auf diesem Felde sich Lorderen zu holen.

Ketteler befand sich im September 1875 auf seinen Firmreisen nahe an den Greuzen der baherischen Pfalz, als 2 Conventuaten des nahen Minoritentsosters von Oggersheim mit der Vitte zu ihm kamen, eine in ihrer Stadt nahe bevorstehende kirchliche Feier durch seine Theilnahme und sein apostolisches Wort zu verherrlichen. Es handelte sich um den Erinne rungstag an die Erbanung der Kirche von Oggersheim durch die pfätzische Kursürstin Etisabeth Angusta 100 Jahre zuvor, also eine Vereinigung von Kirchweihe und Jubiläum, oder wie die Oggersheimer es nannten, um die "Säcularseier" ihrer Kirche. Mit diesem Feste tras überdies der Festtag des hl. Franziscus am 4. Oetober schön zusammen. Der Vischos der Diöcese, der fromme Bonisacius v. Haneberg von Speier, hatte gleichsallsseine Theilnahme zugesagt; mehrere Predigten und eine Prozession sollten stattsinden. Um ja nichts zu versämmen, hatte der Vischosteren von Speier das Pfarramt angewiesen, die sür "außerordentliche Festlichseiten" verordnungs mäßigen Anzeigen bei der Visstriks und Lotalbehörde zu machen.

Ketteler war fein Fremdling in der baherischen Pfalz und zumal in Oggersheim. Schon im Jahre 1851 hatten die Minoriten ihn zur Predigt für das Fest der unbesleckten Empfänguiß geladen. Er war seitdem oft in die Pfalz gesonmen. Bei der Säcularseier des Speierer Domes 1861 hatte er die Festpredigt gehalten, im September 1868 hatte er die Kirche zu Obermoschel eingeweiht und dazu gepredigt. Anch in verschiedenen andern Diöcesen Baherus hatte er wiederholt dei firchlichen Feierlichseiten die Predigt übernommen, so in Sichstätt, in Aschasseng u. s. w. Der Diöcese Speier, welche dis an die zwanziger Fahre dieses Fahrhunderts zum Mainzer Sprengel gehört hatte, und deren firchliche Verhältnisse daher mit denen von Mainz durch tausend Fäden noch verbunden waren, stand er als Nachbarbischof besonders nahe.

Auf Sonntag den 3. Oftober war die Feier anberannt, aber am Nachmittag des 2. October ging dem Bischof von Speier wie dem Pfarrante von Oggersheim ein Reseript der kgl. Kreisregierung der Pfalz zu, demzusolge der Bischof von Mainz ohne ausdrückliche Erlandniß des Königs von Bahern in Oggersheim nicht predigen dürfe. Als Stütze für diesen merkvürdigen Entscheid hatte die Regierung eine Instruction vom 20. Juni 1851 ausgegraben, welche seiner Zeit der allgemeinen Gestattung von Bottsmissionen als beschränkende Clausel beigegeben worden war. Bei Abhaltung von Missionen und missions ähnlichen außerordentlichen Feierlichkeiten sollten "Ausländer" nur nach besonderer Genehmigung des Königs zum Predigen zugelassen werden.

Ketteler war bei seiner Antunst in Oggersheim in der Frühe des Somtags nicht wenig überrascht, von diesem Regierungserlaß zu hören, nachdem er duzende von Malen ohne jeden Widerspruch dei Festgelegenheiten in baherischen Diöcesen gepredigt hatte. Es kam ihm geradezu komisch vor, vier Jahre nach Erlaß der Versassung des einigen deutschen Neiches, sich in einer deutschen Nachdardiöcese als "Auständer" behandelt zu sehen. Bestimmte doch Artikel 3 dieser Versassung "ein gemeinsames Judigenat mit der Wirfung, daß der Angehörige eines jeden Vundesstaates in jedem andern Vundesstaat als Juländer zu behandeln ist." Da jedoch Kettler die staatstirchliche baherische Gesetzgebung mit ihren bureaufratischen Feinsheiten nicht genauer kannte, der Vischos der Diöcese noch nicht zur Stelle und keine Zeit zu verlieren war, so hatte er sich, rasch entschlossen, mit der telegraphischen Ausrage an Winister v. Lutz gewandt:

"Auf Ersuchen des P. (Anardian bin ich hier eingetroffen, um auf das Franciscussiest heute Abend zu predigen, und ersahre soeben, daß nach einem Schreiben der kgl. Regierung der Psalz dazu (Venehmigung nachgesucht werden nuß. Ich bitte daher Excellenz um die Genehmigung."

Darauf fam vom Cultusminister v. Luty die telegraphische Antwort:

"Ihr Telegramm ist mir um 1 Uhr bei Rückfehr von Besuchen zugestommen. Nach Zisser 4 der Verordnung vom 20. Juni 1851 ware die Abhattung einer Testpredigt durch nichtbanerische Geststliche bei dem Jubilänmssest in Oggersheim nur nach vorgängiger Genehmigung Er. Majestät des Königserlandt; diese allerhöchste Genehmigung zu erholen bin ich aber wegen der Rürze der Zeit nicht in der Lage."

Min wandte sich Retteler telegraphisch an ben König:

"Königliche Majestät! Da Ercellenz der Staatsminister v. Yms durch eben erhaltenes Telegramm die Ertheitung der Erlandniß zur Abhaltung einer Predigt, gelegentlich der hundertjährigen Festseier der Erbanung der hiesigen tatholischen Kirche durch Hochdero Unnin, die Hochselige Kurfürztin der Psalz Elijabeth Auguste, von der Entscheidung Ew. Majestät abhängig macht, so erlande ich mir unterthänigst Ew. Majestät zu bitten, mir diese Erlandniß gnädigst gewähren zu wollen."

Noch war keine Antwort eingetroffen, als im spätern Lauf des Sonntag Nachmittag Bischof v. Hancberg anlangte. Die Zwischenzeit hatte Ketteler bereits benutzt, um sich über jene angezogene Instruction vom 20. Juni 1851 und die Lage der Gesetzgebung in diesem Puntte sein juriftisches Urtheil zu bilden. Dasselbe wurde vollständig bestätigt durch die Ertlärung des Bischofs v. Haneberg, daß jene Inftruction auf den vorliegenden Fall gar feine Anwendung finden könne. Etwas vor 7 Uhr des Abends sollte die von dem Bischof von Mainz übernommene Predigt beginnen; es war 6 Uhr, und noch war feine Antwort vom König da. Haneberg verstand das Stillschweigen des Königs "in dem Sinne, daß es sich von selbst verstehe, man möge hinsichtlich der Festpredigt eines benachbarten Bischofs keine Umstände machen". Ohnehin war selbst für den Fall, daß man jene Gesegworschrift als auf die gegebene Gelegenheit anwendbar erachten wollte, durch die Schritte des Bijchofs von Maing der Rücksicht auf Gejetz und Regierung vollkommen Genüge geschehen. "Un die Möglichkeit," schrieb Ketteler nachmals, "daß einem benachbarten, in fo vielen freundschaftlichen Beziehungen zu dem Bisthum Speier stehenden Bischof eine abschlägige Antwort könnte ertheilt werden, habe ich dabei gar nicht gedacht 1)." Da nun die für den Beginn ber Predigt festgesetzte Zeit unmittelbar bevorstand, so bat Bischof v. Haneberg den befreundeten Nachbarbischof, unbedentlich zu predigen und nahm jede Verantwortlichkeit auf sich. Bischof v. Ketteler predigte; die Predigt murde zum Ereigniß.

"Wer hätte es gedacht," schrieb Bischof v. Haneberg 8. Oct. an Domsbecan Dr. Heinrich, "daß der Besinch des hochwürdigsten H. Bischofs von Mainz in Oggersheim den liberalen Blättern so viel Stoff zu Schmähungen gegen mich und den Herrn Bischof geben könnte. Ich kann es nicht bereuen, am Sonntag Abend, da an den König telegraphirt war und eine abschlägige Antwort nicht erwartet werden konnte, den Hochw. Bischof gebeten zu haben, er möge das gute Bolf nicht vergeblich auf die Predigt warten lassen. Aber ich bin nun nach der heutigen "Allgemeinen Zeitung" mit dem Herrn Bischof ein Rebelle! Wann werden die Männer am Ruder erkennen, daß sie von kathoslischen Indiannsandachten nichts zu siechten haben."

In der That hatte die "Allg. Zeitung" unter dem 6. October geschrieben 2):

<sup>1)</sup> Nach der officiellen Darstellung in der "Allgem. Zig." vom 9. October 1875 (Nr. 282 S. 4406) weilte der König auf Schlöß Berg und gelangte das Telegramm erst Abends nach 8 Uhr in dessen, Sin Bezug auf Bischof v. Ketteler sei beim Ministerium im Boraus nichts bestimmt gewesen, da man von dessen Betheiligung eine vorherige Kenntniß in München nicht gehabt habe. Der betreffende Regierungserlaß vom 1. October sei gegen den Domdecan Dr. Heinrich von Mainz gemünzt gewesen, welcher nach dem Programm am 4. October zu Oggersheim predigen sollte. Das Enltusministerium hatte bereits beschlossen, diesem auf Ansuchen die Abhaltung der Predigt nicht zu gestatten, und hatte des Königs Zustimmung zu einer solchen Maßeregel sich zu sichern gewußt.

<sup>2)</sup> Nr. 280 B. 4381.

"Als neuester Rebell auf baherischem Boben producirt sich der Bischof von Mainz, von unserem braven Haueberg, den noch König Max II. für einen halben Heitigen hielt, eigens zu Hetzwecken herübergezogen. Man mag über Gesetze und administrative Anordnungen denken, wie man will, darüber waren bisher selbst die Socialisten eing, daß sie, gern oder ungern, besotzt werden müßten. . . Vorwärtsgehen ohne nach einem Gesetz oder Gebot zu fragen, wäre allenfalls noch herkönnutiche gemithtiche Anarchie. Aber tele graphisch beim König anfragen und dann, ohne Antwort abzuwarten, doch thun, was man will, das heißt zum Schaden auch noch den Spott sügen und es sollte derlei Affront dem monarchischen Krincip nicht zugesügt werden, es seien denn die Bischöse Willens, mit dem Königthunt in Deutschland überhampt zu brechen."

Die folgende Nummer 1) des vornehmen "Weltblattes" brachte vom 7. October unter gleicher Chiffre die Auslassung:

"Gine telegraphische haranguirung des Königs von Seite folder, Die weder durch Rang noch Beruf gum Directen Berkehr berechtigt find, gilt immer als anitonia. Man erinnere sich nur, wie schwer unter einem sehr confervativen Ministerium jene 4 Richter bugen mußten, die fich wegen ber Begnadigung eines Berurtheilten an König Max II. wendeten, und doch war ihr Schritt von mahrhaft humanen, von viel edleren Gefühlen dietirt, als fie hierarchifden Agitationsintereffen je zu Grunde liegen fonnen. Db der Mainger Bifchof einmal öfter gehetet hat oder nicht, ift gleichgiltig; daß er aber auf gaftlichem Boben Regierungsentschließungen ignorirt und fich von feinem Amtsbruder allerhöchste Enticheidungen machen läßt, das ift ein Berfahren, welches beweift, daß die monarchiftischen Gefinnungen der deutschen Bischöfe unterm Mittel ftehen . . . Wo in Bagern oder Dentschland ift ein Mensch, ber ungestraft ein Berbot ungeht und die willfürliche Annahme, der König erlande ihm das, als Rechtsgrund für sich in Anspruch ninnnt? Was die Regierung einer folden Naivetat gegenüber, wie fie nur neufatholischen "Rirchenfürsten" eigen ift, wohl thun wird? . . Das Berfahren verdient als "Haneberg-Retteler'sche Selbsthilfsmethode" patentirt zu werden."

Der auf diese Weise angekündigte und vorbereitete Schritt der Resgierung ließ nicht auf sich warten. Die "Allgem. Zeitung" vom 9. Detober brachte unter dem Datum des 8. gleichen Monats eine lange amtsliche Darstellung des staatserschitternden Vorganges in Oggersheim und schloß daran die offizielle Mittheilung:

"Als dies durch die Zeitungen zur Kenntniß Er. Majestät des Königs fam, traf Allerhöchstderselbe mehrere Berfügungen und erließ zwei Handschreiben an den fgl. Cuttus Minister v. Lut, von denen das eine dem ernsten Befremden Ausdruck gab: daß "Bischof Handberg bei diesem rein dayerischen Kirchenfest in so erregter Zeit einem mit den bayerischen Berhältnissen wenig befannten und an dem Streite der Parteien in hervorragender Weise betheitigten Kanzelredner einer fremden Discese die Predigt übertassen habe", das andere mit Beziehung auf die Thatsache, daß Bischof Handberg unter Uebernahme der Berantwortung das Austreten des Bischofs Ketteler von Mainz als Prediger

<sup>1)</sup> Nr. 281 S. 4400.

zugelassen, sich dahin äußerte: "Se. Majestät erblicke in diesem Vorgehen des Vischofs v. Hancberg eine mit der von ihm beschworenen Pflicht des Gehorfams in schroffem Widerspruch stehende Hattung, während die Theilnahme des Vischofs Vetteler an dieser Handlungsweise eine schwere Verletzung jener Rücksichten enthalte, welche ihm das Verhalten im Lande Er. Majestät auferlege."

Gleichzeitig mit Abdruck dieser töniglichen Tadelsworte in der Zeitung erließ Minister v. Lutz besondere Schreiben an die Vischöfe v. Ketteler und v. Hancberg, um jedem im einzelnen wörtlich dasselbe zu sagen, soweit es für seine Adresse anwendbar war. Vischof v. Hancberg richtete unter dem 12. Detober ein Rechtsertigungsschreiben an den Minister, würdig und fest, mit der Ausserdung, dasselbe zur Kenntniß des Königs zu bringen. Er ließ dasselbe gleichzeitig durch mehrere katholische Blätter veröffentlichen.

"Ich handelte nach dem Gefühl des Rechts", schreibt er, "nach der Lage und mit dem Bewußtsein, etwas zur Ehre unserer banerischen Regierung beizustragen. Sollte es nicht für einen Bayer, der auf die Ehre seiner Regierung hält, äußerst empfindlich sein, wenn er bekennen muß, daß hier zu Lande Präventivmaßregeln bestehen, die man selbst in der Türkei nicht kennt?"

Auch Ketteler antwortete unter dem 13. October dem baherischen Minister sowohl brieflich wie öffentlich im "Mainzer Fournal"). Die Antwort war ausnehmend fühl, rein juristisch. Sie war der überwältigende Nachweis aus der baherischen Gesetzgebung und Praxis und aus der Entstehungsgeschichte jener Justruction vom 20. Juni 1851, daß die augerusene gesetzliche Borschrift auf den Oggersheimer Fall gar keine Anwendung sinden könne und daß somit die baherische Regierung auch vom rein juristischen Standpunkte sich ein Armuthszeugniß ausgestellt hatte"). Der ganze Vorsall hatte auf ihn sehr wenig Gindruck gemacht. Das niedrige und kleintliche Versahren des Ministeriums Lutz schmeckte zu sehr nach jenem süddentschen Liberalismus gemeiner Sorte, auf dessenat der Bischof aus Antaß einer Eulturkampf-Rede desselben Ministers vom 23. November 1871 im deutschen Reichstag schon tressend ausmerksam gemacht hatte. Es verrieth ganz und gar den Ton des Emportömmlings im Ministerstuhl eines Kleinstaates. Ketteler lachte darüber.

Ein schlimmerer Kampf war ihm mit einem hohen Staatsbeamten in Preußen vorbehalten. Der Magistrat und die Stadtverordneten von Münster i. B. hatten sich unter dem 19. Juli 1875 geeinigt, an Bischof v. Ketteler zu seinem bischöftlichen Jubiläum ein freundliches Gratulationsschreiben zu richten, in welchem sie den berühmten Landsmann als "wahren

<sup>1)</sup> Mr. 240.

<sup>2)</sup> Die "Allgem. Ztg." Nr. 288 B. brachte 15. October die "Rechtsertigungs-schrift des Bischofs Hancberg" nach der "Pfälzer Zeitung" ohne jede weitere Bemertung zum Abbruck; Kettelers Antwort war fie bemüht zu ignoriren.

Hirten seiner Heerbe . . . Vorbild bes Clerus in allen Tugenden und eifrigen Vertreter der Rechte der katholischen Kirche . . . würdigen Nachfolger des hl. Bonisacius" seierten. Der Regierungspräsident von Münster verhängte deshalb unter dem 27. August 1875 über jedes der betheitigten Magistratsmitglieder eine Disciplinarstrase von 90 Mt. Als die hievon Betrossenen beim Oberpräsidenten Recurs ergriffen, erfolgte darauf vom Oberpräsidenten von Kühlwetter in den ersten Fanuartagen 1876 der Entscheid:

"Die Königliche Regierung hat in dem Erlaffe der bezeichneten Adresse von Seiten der städtischen Behörden mit Recht einen Schritt erdtieft, welcher unter den odwaltenden Verhältnissen und bei der notorischen Stellung, welche der Adresssschaft dem Staate gegenüber auf dem firch en politischen Gebiete einnimmt, nur als eine ganz außerbald der Juständigkeit der städtischen Communalbehörden liegende politische Demonstration angeschen werden konnte, und zwar in einem der Staatsregierung seindlichen Sinne.

Durch Ihre Betheitigung an dem auf den Erlaß dieser Adresse gerichteten Magistratsbeschlusse, sowie durch die Mitwottziehung derselben haben Sie daher der in den Obliegenheiten des von Ihnen als Magistrats-Mitglieder verwatteten Communat Amtes begründeten Dienstpflicht in so erhebtlicher Weise zuwidergehandelt, daß die disciplinarische Ahndung dieses Verhaltens durch die gegen Sie verhängte Ordnungsstrafe ihre volle Begründung sindet."

gez. Rühlwetter.

In den Worten dieses Ersasses, welcher durch die öffentlichen Blätter bekannt wurde, sah Ketteler nicht nur einen unbesugten Angriff auf seine Ehre als Staatsbürger, sondern auch, da der Oberpräsident als Katholit bekannt war, ein schweres Aergerniß, und er scheute sich nicht, demselben offen entgegenzutreten. Der "Westfälische Merkur" vom 21. Januar 1876 veröffentlichte auf sein Ansuchen hin eine längere Erklärung in dieser Sache:

"Dbgleich nun dieser Erlaß, soweit er sich auf das Dienstverhältniß zwischen dem H. Dberpräfidenten und den Mitgliedern des Magistrates bezieht, mir selbstverständlich tein Necht zu irgend welcher Einmischung gewährt, so kann mir doch die Besugniß nicht bestritten werden, insosern sich der Herr Sber präsident in demselben mit meiner Person beschäftigt, ungebührtiche Angriffe und Berdächtigungen zurückzuweisen, und zwar um so mehr, da obiger Erlaß öffentslich bekannt geworden ist.

"Eine hohe Stellung im Staate berechtigt nicht, in antlichen Schreiben britte Personen an ihrer Ehre und ihrem guten Namen zu fränken. Sie legt vielmehr die Pflicht auf, um so sorgsältiger ungerechte Urtheile zu vermeiden, je höher die Stellung ist. Wo das nicht geschieht, fällt die Unbilligkeit des Berkahrens um so schwerer auf den zurück, von welchem sie ausgeht.

"Der Herr Oberpräfident findet fich nämtlich bemiffigt, in jenem Erlaß, im Anschluß an eine frühere Entscheidung der königlichen Regierung zu Mimster, auszusprechen, daß die bezeichnete Abreife "bei der notorischen Stellung, welche

ber Abressat dem Staate gegenüber auf dem firchenpolitischen Gebiete einnimmt, nur als eine ganz außerhalb der Zuständigkeit der städtischen Communalbehörden liegende politische Demonstration angesehen werden konnte, und zwar in einem der Staatsregierung feindlichen Sinne."

"In diesen Worten liegt offenbar auch die Anschuldigung gegen mich, daß meine Stellung jum Staate auf dem firchenpolitischen Gebiete eine der Staatsregierung seindliche sei, da ja nur unter solcher Boraussegung einer Abresse an mich ein staatsseindlicher Charafter beigelegt werden kann.

"Ich bin aber sowohl als Bischof, wie als treuer Sohn meines Baterlandes verpflichtet, diese Anschuldigung als eine unbegründete zurücksauweisen.

"Ich sage gewiß nicht zu viel, wenn ich behanpte, daß, wenn der Herrafibent und ich unsere ganze Vergangenheit miteinander verglichen, meine der seinigen an entschiedener Loyalität gegen die Staatsbehörden wahrlich nicht nachstehen wilrbe.

"Die stets wiederschrende Fiction aber, das Verholten der Bischöse Staatsgesetsen gegenüber, welche in die Glaubenswahrheiten der katholischen Kirche tief eingreifen, als etwas Staatsseindliches zu bezeichnen, ist doch über allen Ausbruck ungerecht und unwahr.

"Der Herr Oberpräsident ist ja katholisch. Er braucht also nur seinen Katechismus aufzuschlagen, um auf's Einfachste und Klarste die wahren Gründe zu finden, welche es den Bischöfen ummöglich machen, bei Ausführung von Gesegen mitzuwirken, deren Widerspruch mit dem katholischen Glauben so offen hervortritt. Bei einer so einfachen und klaren Sachlage hat Herr Oberpräsident sein Recht, ihnen schlechte und unreine Motive beizulegen.

"Ungläubige, mit dem Christenthum längst zerfallene Menschen mögen vielleicht, weil ihnen jedes tiefere Verständniß von dem Werthe, welchen Christen ihrem Glauben beilegen, durchaus abgeht, namentlich wenn sie in Vornrtheilen und Abneigungen gegen die fatholische Kirche erzogen worden sind, einige Entschuldigung verdienen, wenn sie die Handlungsweise der Bischöfe misdeuten. Wie aber gländige Christen, wie Katholisen, welche in den Bahreheiten des Glaubens göttliche Offenbarungen erkennen, so urtheilen können, ist unbegreissich.

"Es ist wahrhaft zu beklagen, wenn hochgestellte katholische Männer ihre Stellung nicht dazu benuten, um für die höchst einsache Thatsache offenes Zengniß abzulegen, daß die Bischöfe keine Verräther und Staatsseinde sind, und daß sie gar nicht anders handeln können, als sie gehandelt haben, wosiern sie nicht schweres Unrecht gegen ihre Kirche und ihr Gewissen begehen wollten.

"Friiher gab es auch ftets in Preußen angesehene Staatsmänner, welche in aufrichtiger Trene gegen Kirche und Staat bemilht waren, ein richtiges Berständniß über satholische Angelegenheiten in den maßgebenden Kreisen zu vermitteln. Solche Männer scheinen leider nicht mehr vorhanden zu sein, sondern Männern Platz gemacht zu haben, die ihre Gesimnungstüchtigteit durch Anklagen gegen die Bischöfe ihrer eigenen Kirche zu beweisen glauben.

"Wenn man auf das ganze Leben der Bischöfe in Freußen hindlickt; wenn man ihre Bitten und Vorstellungen zur Zeit der Berathung jener Gesetze vor Angen hat; wenn man die einfachsten und allbekannten Grundsätze der katholischen Wirche in Betracht zieht; wenn man endlich an die Zustimmung

bes ganzen katholischen Bolkes und an die eingehenden Reden katholischer Männer in den Kannnern über die Unwereindarkeit der Gesese mit dem katholischen Glauben sich erinnert, so scheint mir in der That nur die schlichkeite Redlichkeit und Wahrheitsliebe dazu zu gehören, um anzuerkennen, daß die Bischöse durch ihr Gewissen gezwungen waren, so zu handeln. Gegner der katholischen Kirche mögen sie dann ihres katholischen Studyennstes wegen bestauern, aber die Zustimmung kann man ihnen nicht versagen, daß sie als katholische Bischöse nicht anders handeln konnten. Niemand hat also das Recht, ihnen unlautere und staatsseindliche Tendenzen zur Last zu legen.

Mainz, den 19. Januar 1876

+ Wilhelm Emmanuel, Bifchof von Mainz."

Auf diese Erstärung hin reichte Oberpräsident v. Kühlwetter sowohl gegen den Bischof von Mainz wie gegen den Nedacteur des "Bestjälischen Mertur" wegen Ehrenfränfung gerichtlich: Klage ein. Die Antlage Acte vom 24. Februar 1876 wurde am Abend des 2. März dem Bischof einsgehändigt nebst einer Borladung vor das Kreisgericht zu Münster auf Freitag den 10. März. Am 5. März war der erste Fastensonutag und der Bischof hatte in seinem Dome die Fastenpredigten zu halten. Es blieb also nicht viel Zeit, um Vertheidigung und Neise vorzubereiten.

"Es wird mir wohl nichts übrig bleiben, als zum Termin zu erscheinen,"
schrieb der Bischos 3. März an Graf Clemens v. Galen, "da ich sonst tuma einm verurtheilt werde. Verurtheilt werde ich freilich so wie so; dennoch scheint es mir besser zu erscheinen. Meine Vitte geht nun dahin, einen Udvoraten auszuwählen und ihn zu beauftragen, meine Vertheidigung zu übernehmen."

Um gleichen Morgen noch beantragte er mit Hunveis auf die Kürze des Termins eine Verlegung der Verhandlung auf die nächste Woche. Diese wurde ihm zwar bewilligt, aber es dauerte dis zum 7. März, ehe ihm Nachricht darüber zuging; die Verhandlung wurde auf 17. März verschoden. Die Verwandten widerriethen dem Vischof, zum Prozes persönlich zu erscheinen. Ein dem Bischof nahestehender Mann aus dem münsterischen Abel äußert sich darüber in einem Schreiben vom 4. Januar 1879:

"Hier zu Lande war man vielsach mit dem Erscheinen des Bischofs vor Gericht nicht einverstanden. Man war nämlich der Ansicht, ein Bischof solle nur dann sich dem Gerichte stellen, wenn es sich um die Vertheidigung der Mirche handle, nicht aber wo der Proces seinen Grund in dem kleintichen Hasse eines gemeinen Menschen hatte . . Da ich das hiesige Gericht und den samtischen Staatsanwalt kannte, fürchtete ich eine Vernrtheilung zu Gesängnisstrase. . Daher warnte ich den Bischof hier zu erscheinen, indem ich auf die Möglichkeit hinwies, daß man ihn im Termin selbst verhaften könnte."

Ketteler ließ sich aber in seinem Borsatz nicht irre machen und meinte:

"An die Möglichteit, daß sie mich gleich einsteden, habe ich auch schon gedacht, obwohl ich es nicht siir wahrschentlich halte. Dennoch ist es besser, daß ich erscheine. Ich werde mich wahrscheintlich Dienstags auf den Weg machen nach der lieben Heinath." Am 17. März 1876, furz nach 10 Uhr, begann die Verhandlung vor dem Kreisgericht. Eine ungeheuere Menschemnenge hatte sich vor dem Gerichtsgebäude angesammelt 1), denn der Gerichtssaal selbst gestattete kaum mehr als 60 Personen Zutritt. Als der Vischof erschien, begleitet von seiner zahlreichen Verwandtschaft aus dem weststätischen Abel, kniete das auf dem Platze harrende Volk nieder, den Segen zu erbitten. Nur ein Theit der Verwandten konnte mit in den Saal gelangen.

Der Bischof führte seine Vertheidigung selbst; in wenigen Sägen legte er ben Standpunft bar, von welchem er babei ausging:

"Die Antsage supponirt, daß ich mich in meiner öffentlichen Ertfärung siber die Absichten des Herrn Oberpräsidenten bei seiner Bestätigung der Strafversügung gegen Mitglieder des Magistrats von Münster habe außsprechen wollen. Das ist aber vollkommen unrichtig. Meine bezügliche Ertsärung besasst sich nicht mit den Absichten des Herrn Oberpräsidenten, sondern mit den vorliegenden Thatsachen, sie besasst sich nicht mit dem, was der Herr Oberpräsident thun wollte, sondern lediglich mit dem, was er gethan, was er öffentsich außgesprochen hat, und zwar nur zu dem Zweck, um eine mir zugesügte öffentliche Beleidigung zurückzuweisen, indem ich jene Womente hervoerhob, welche wesentlich waren, um die Unrichtigkeit seiner Behauptung zu beweisen. Das ist außschließlich der Charafter meiner Ertlärung. Ich habe nicht den Herren Oberpräsidenten angegriffen, sondern lediglich einen gegen mich gerichteten Angriff zurückzewiesen. Wenn das als strasbare Beleidigung des Hecht abgesprochen, mich wegen einer mir zugesügten öffentlichen Beleidigung zu vertheidigen."

Mit großer Ruhe und rein juristisch führte der Bischof seine Berstheidigungsreds zu Ende, indem er klar zum Bewußtsein brachte, in wie hohem Maße underechtigt und ehrverlegend ihm gegenüber die Acußerungen des Oberpräsidenten unter den thatsächlichen Umständen gewesen, und wie daher seine Bertheidigung eine nothgedrungene gewesen sei. Der Staatsanwalt begann seine Gegenrede mit der Bemerkung, er "könne dem Bischof von Mainz die Anerkennung nicht versagen, daß er sich sachlich und objectiv gehalten". Es war 1 Uhr geworden, als der Staatsanwalt sein Plaidoyer damit schloß, daß er eine Gefängnißstrase von 6 Monaten gegen den Bischof beantragte. Der Bischof replicirte. Er hatte den großen Bortheil, daß der Staatsanwalt in seiner vorher präparirten Rede den Standpunkt, von dem aus der Bischof sich vertheidigte, weder ersaßt noch berücksichtigt hatte. Gegen alles, was der Bischof außgesprochen hatte, war in dem Bortrag des Bertreters der Gerechtigkeit "nicht ein einziges Wort gesagt" worden.

Jett trat der Bertheidiger der beiden Angeklagten, Juftigrath Fuifting, auf, welcher volle Freisprechung verlangte. Hierauf zog sich ber Gerichtshof

<sup>1)</sup> Der Bischof selbst hatte durch seine Verwandten Schritte thun und die geistliche Behörde in Auspruch nehmen lassen, um etwaige Demonstrationen zu verhüten. Bgl. Raich, Briefe S. 525.

zur Berathung zurück; zwanzig Minuten später wurde das Urtheil verstündet. Hinsichtlich der meisten der incrimirten Stellen wurde eine strafbare Beseidigung nicht erfannt. Nur in einem Satze "Früher gab es 2c." wollte man den Borwurf der "Gesinnungslosigkeit" und somit eine "schwere Beseidigung" gegen den Oberpräsidenten sehen. Der Vertheidiger hatte dies zwar bestritten, der Bischof aber diesen Punkt mit Stillschweigen über gangen. Kühlwetter mochte dieses Schweigen am besten verstehen.

Am Schlusse seiner Vertheidigung hatte Ketteler hppothetisch beis gefügt:

"Bennaber der eine oder andere Ausdruck bei der Entgegnung etwas scharf gewesen sein follte, so ist derselbe gegenüber der gegen nich erhobenen, meine Shre und mein innerstes Bewußtsein tief verlegenden Anschuldigung, weil von einer solchen Person, bei einer derartigen Beranlassung autlich und öffentslich ausgesprochen, vollständig nach § 199 des R.-St.-B. ausgeglichen."

In biesem hypothetischen Schlußsatz wollten die Richter, wie vorher schon der Staatsanwalt gethan, das Zugeständniß der Schuld einer Beleidigung von Seiten des Angeklagten selbst erkennen.

Es wurde jedoch die "Erregung", in welcher der Bischof gehandelt habe, als Milderungsgrund angenommen. Das Urtheil lautete auf 300 M. Geldstrase oder, im Falle des Unvermögens, 20 Tage Haft. Der Redacteur des "Westftälischen Merkur" wurde als "vollständiger Mitthäter", sür welchen Milderungsumstände nicht zuträsen, zu einem Monat Gefängniß versurtheilt.

Bis Samstag den 8. April währte es, che dem Bischof das Urtheil eingehändigt wurde; sofort sandte er es nebst seinen Gegenbemerkungen an seinen Bertheidiger in Münster, um gegen dasselbe Beschwerde einzulegen. Allein damit war ihm der Staatsanwalt Grawert von seiner Seite schon zuworgesommen, und am 11. April erhielt der Bischof die Abschrift der am 3. April eingereichten Appellationsrechtsertigung. Dieselbe erschien dem Bischof "beispiellos consus". Kettelers Bertheidiger legte nun gleichfalls Appellation ein und überreichte zu der Appellationsrechtsertigung des Staatsanwalts seine Gegenbemerkungen. Zur erneuten Bearbeitung der Angelegenheit hatte zuerst der Staatsanwalt, dann auch der Vertheidiger sich eine "geranme Frist" erbeten, und so wurde die Verhandlung vor dem Appellationsgericht endgiltig auf den 20. Juli sestgesetzt.

Unterdessen war das gegen den Magistrat von Münster wegen dessen Höflichkeitsbezeugung für einen berühmten Landsmann von der Regierung eingeschlagene Disciplinarverfahren im prenkischen Abgeordnetenhaus zur Sprache gebracht worden, und alle Parteien waren in der Mißbilligung desselben einig. In Folge dessen hatte der Minister des Innern die Niederschlagung der Strafe versügt. Wiewohl dieser Entscheid, der einige

Wochen vor dem Termin der Gerichtsverhandlung befannt wurde, für Kettelers Sache unlengbar günstig war, widerrieth doch der Vertheidiger dem Vischof, bei der Verhandlung perfönlich zu erscheinen. Er meinte:

"An und für sich hat die mündliche Vertheidigung in 2. Instanz nicht die Wichtigkeit wie in 1. Instanz, da die Acten bereits das Nöthige enthalten und etwas Neues kann vorgebracht werden kann. Es wird hier in Münster aber auch der Enklurkampf, besonders seitens der Staatsanwaltschaft, in einer immer sich verschärfenden und aufregenden Weise geführt. Unangenehm ist dieses zwar auch sir den Vertheidiger, indessen kann dieser nach Unständen in gleicher oder anderer Weise erwidern, oder auch unerwidert lassen, was nicht immer ein persönlich anwesender katholischer Bischof kann. Ich möchte Sw. Vischössen nicht gerne solchen Eventualitäten ausgesetzt sehen."

Dem ungeachtet entschloß sich der Bischof, wieder selbst zu kommen. Nachdem er 6 Wochen lang fast ununterbrochen auf Firmreisen gewesen war und dieses Jahr noch anstrengender als soust, fast die zur Nebermädung gearbeitet hatte, tras er am Abend des 19. Jusi in Münster ein. Für den gleichen Tag wie die Gerichtsverhandlung war, im Hindlick auf die bevorstehenden Landtags- und Neichstagswahlen, eine Bersammlung von Vertrauensmännern nach Münster einberufen, was etwa 300 der angeschensten Katholiken der Provinz zusammengeführt hatte. Schon lange vor der anberaumten Stunde war der Gerichtssaal angefüllt, so daß der Vorssitzende des Gerichtshoses dei seinem Eintritt es für gut hielt, als Ort der Verhandlung den großen Gerichtssaal statt des gewöhnlichen zu bestimmen.

Der Bischof führte seine Sache wieder selbst in einer Rede, die großen Einstruck hervorbrachte, mußte aber dann von Seiten des Staatsanwaltes Löbbecke eine wahre Eulturkampss-Pauke geduldig anhören. Dieser ging darauf aus, des Bischofs "notorische Regierungsseindlichkeit" du beweisen; er that es jedoch nur mit allgemeinen, zum Theil unwahren Behauptungen 1). Feindschaft wider den "protestantischen Kaiser", hervorragender Einssussignen Fulda auf die Renitenz der deutschen Bischöfe, Beeinssussignen der katholischen

<sup>1)</sup> Zu diesen gehört die Angabe, daß Ketteler während des Frankfurter Parlamentes zur dortigen katholischen Fraction "den Grund gelegt" und daß er in der Nationalversammlung erklärt habe, "es dürse niemals ein Hohenzoller die Kaiserkrone tragen." "Das habe ich," erwiderte Ketteler, "so weit ich mich erinnere, n i em als gesagt." Sicher hat er diese Kenßerung nicht gethan in den Berhandlungen der Nationalversammlung, von welchen sa die stenographischen Berichte vorliegen. Es ist aber auch in keiner Weise anzunehmen, daß Ketteler sich sons der Hohenzollern bei ühm durchaus nicht und niemals vorhanden war, am allerwenigsten wider die Person Friedrick Wilhelms IV., die zu Franksurt in Frage stand. Bgl. Ketteler, Der Enturstamps gegen die katholische Kirche und die neuen Kirchengesetzentwürse für Hessen. Mainz 1874 S. 83.

Presse durch seine Schriften, und endlich des "Mainzer Katholisenwereins", welchem mehrere Mainzer Domherren angehört hätten und welchem der Vischof selbst den Segen gespendet: alles dies wurde als Beleg der Regierungsseindlichkeit rhetorisch ausgeführt. Hierauf war es dem Vischof nicht schwer zu erwidern:

"Nicht nur Katholifen, auch viele Protestanten sind Gegner der Maigessetz. So viel ich weiß, ist der frühere Herr Oberprösident der Rheinproving v. Kleiste-Resow ein entschiedener Gegner derselben, ebenso der frühere Staats minister v. Mantenffel. Der frühere Finanzminister Kerr v. Bodelschwingh hat es mir selbst gesagt, daß er ein Gegner dieser Gesetzgebung sei. Die nen sich bildende conservative Partei unter den Protestanten spricht sich offen gegen dieselben aus. Niemand hat deswegen das Recht, ihnen Staatsseindlichteit vorzuwersen, und wenn jemand es wagen sollte, so haben sie das Recht, sich dagegen zu vertheibigen. Das ist mein Fall."

Allein trot der glänzenden Gegenrede und der recht geschieften und hübschen Vertheidigung durch den Justizrath Fuisting endigte die Verhandlung mit einer Bestätigung des Urtheils wider den Vischof, dagegen einer Ubmilderung des Erfenntnisses wider den Redacteur. Auch dieser sam jetzt mit einer Geldstrase von 300 M. davon.

Schon Bormittags 10 Uhr bes folgenden Tages reifte der Bifchof nady Mainz zurück, entschlossen, an das Obertribunal in dritter Justanz zu appelliren. Es geschah bies in der Boraussetzung, daß die britte Juftang noch einmal im ganzen Umfange die an sie gebrachten Rechtssachen beurtheile, denn ihm persönlich schien es evident, daß das Urtheil ein ungerechtes fei und daß der Rechtsparagraph über "Vertheidigung berechtigter Interessen" zu seinen Gunften entschieden ins Gewicht fallen muffe. Erft als fein Vertheidiger ihn barauf aufmertfam machte, daß die Nichtigfeitsbeschwerde nur auf einen Formsehler gestützt werden könne und daß ein Recurs weder Hoffmung noch Nuten gewähre, ftand er davon ab. Am 2. October 1876 fandte der bischöfliche Secretar die Straffunme von 300 M. und am 24. October die Gerichtstoften von 72,54 M. nach Münfter ab. Damit endete der Prozeg. Der wackere Bertheidiger Juftigrath Fuifting hatte fich schon am 24. August von dem Bischof verabschiedet "mit dem herzlichsten Danke bafür, daß Ew. bischöflichen Gnaden mir Belegenheit gegeben haben, einen Bischof meiner Kirche nicht anzuklagen, sonbern zu vertheidigen".

## 5. Wirfen über die Grengen der Didcefe hinans.

Längst war feine firchliche Bersönlichsteit Deutschlands so weit und breit bekannt und von Freund und Feind in ihrer Bedeutung geschätzt, wie Withelm Emmanuel v. Ketteler. Setbst in fernen Welttheilen war er viel genannt, und wer Angelegenheiten hatte, die mit firchlichen Verhältnissen Deutschlands sich berührten, richtete den Blick auf ihn. Im December 1871 wandte sich an ihn der Generalconsul der vereinigten Staaten von Columbia in Verlin, um nach seinem Nath und mit seiner Hilfe deutsche Lehrer und Lehrerinnen, insbesondere aber den Director für eine Gewerbeschule in seinem Heimathstaate zu gewinnen. Nach mehrsachem Brieswechsel war der letztere gesunden und die Angelegenheit sand im Frühjahr 1873 ihren Abschluß. Im August 1874 richteten aus Santa Jadel (Provincia de Espirito Santo) in Brasilien 42 Familienhäupter ein rührendes Schreiben an den Bischof mit der Bitte, ihnen doch einen deutschen Priester als Seelsorger zu verschaffen.

"Wir sind meistens aus dem Bisthum Mainz und Trier," schreiben die schlichten Ackersleute, "und haben unsern katholischen Glauben 27 Jahre gehalten und sind der heiligen Mutter Gottes treu geblieben, und werden ihr treu bleiben bis an unser Ende."...

"Hier in Brafilien sind die Geiftlichen wenig. Wir hören hier selten eine heilige Messe oder sonst eine Predigt, und am beklagendsten ist der sehlende Unterricht für die Jugend, die deshalb nicht auswachsen in Jesu. Wenn auch die Estern sie dazu anweisen, so sehlt doch der Secksorger, solche in ihrem richtigen Glauben zu unterrichten. Was soll aus unsern Kindern werden? Sollen sie lutherisch oder calvinisch werden? — Wir sind gewohnt, immer die hl. Sacramente zu empfangen und unsere Sünden zu beichten; auch dieses bleibt aus. Nicht einmal am Sterbebette hat man Trost. Da bleibt es nur bei den Worten: "Hätten wir nur jetzt einen Secksorger, der uns auf dem Todtenbette mit Gott versöhnte". So geht es aber in's Jenseits nur mit einigen Rosenkrauzgebeten begleitet. Dieses ist doch eine traurige Veerdigung . . ."

Unter dem 14. September 1874 unterzeichneten die vereinigten Ratholifen von Maryborough in Queensland (Auftralien) eine auf großem Bergament in ihrer Beise prächtig ausgeführte Abresse an Bischof Ketteler, um in seiner Berson ber gangen beutschen Rirche wegen bes Culturfampfes ihre Theilnahme und Sympathie auszusprechen. Nur ein fleiner Theil diefer braven einfachen Leute ftammte aus Seffen; bie anderen vertheilten fich auf fast sämmtliche beutsche Staaten; auch Böhmen, Bolen, Ungarn und die Schweiz waren unter ihnen vertreten. Sie baten gum Schluß den Bischof, biefe Abreffe zu veröffentlichen und ihr in Deutschland bie möglichste Berbreitung zu geben. Dieselbe war indeg, bei aller Treuherzigkeit ber Gefinnung, zum Theil in so ungeschminkten Ausbrücken ber Entruftung über den Despotismus der Regierung und die Intolerang der nichtfatho lischen deutschen Confessionen abgefaßt, daß Ketteler damals wohl schwerlich wagen kounte, fie dem ganzen Wortlaut nach befannt zu geben. Aus dem gleichen Staate Queensland schickten die Ratholiken von Toowoomba, fast alle aus ber Dibeeje Maing geburtig, gegen Ende 1876 eine Supplif um einen beutschen Seelforger, welche fie an ben hl. Bater richten wollten.

Als "in Chrfurcht zugethaue frühere Diöcesankinder" wollten sie aber, daß ihre Bitte durch die Hand und mit der Empfehlung Kettelers nach Rom gelange, und der Bischof nahm sich auch sofort der Sache an und erhielt vom apostolischen Nuntius in München am 1. März 1877 gute Zu sicherung.

Fast um dieselbe Zeit gesangte aus den Vereinigten Staaten eine Sendung an den Bischof. Es waren freiwillige Gaben "für die verfolgten Vischöfe und Priester in Deutschland und der Schweiz", welche bei der "Katholischen Volkszeitung" in Baltimore eingegangen waren.

Währendbessen suhr Ketteler sort, in Wirklichkeit das zu sein, wosür er überall im Auslande galt, nicht nur ein Vorfämpser zur Abwehr, sondern auch eine mächtige Stütze beim inneren Ausban der Kirche in ganz Deutschland. Seine Fürsorge für den "christlichen Mütterverein" hatte einen gewissen Abschuß gesunden, als er im März 1872 befannt geben konnte, daß mit Genehmigung des päpstlichen Stuhles nunmehr Regensburg als Sitz einer Erzbruderschaft dieses Vereins für ganz Deutschland bestimmt sei. Eine Folge dieser zeitgemäßen Neuderung war, daß sich im Lauf der nächsten zwei Jahre die canonischen Gründungen von Zweigvereinen ganz außerordentlich vermehrten, nannentlich in Bayern, wo die Seelsorger sich der Sache eiseig aunahmen. Die Gesammtzahl der Witglieder in Deutschland wurde zu Beginn des Jahres 1874 auf etwa 200 000 gesichätzt; auch in die deutsche Schweiz (Luzern) begann der Verein seine Ausläuser zu seesen.

Main, ware als Sitz der Erzbruderschaft nicht geeignet gewesen, so fehr es nach der hiftorischen Entwickelung den Unspruch darauf gehabt hätte. Die Bahl der Mitglieder war im Vergleich gur Bahl der fatholischen Ginwohner eine nur geringe, und bei vielen derselben war der Eifer nicht groß. "Mit den 270 oder 280 Mitgliedern," ichrieb die Gräfin Sahn am 22. Februar 1874, "verhält es fich folgendermaßen: ein Drittel etwa ift fehr eifrig, fehlt nie, empfängt die hl. Communion, betheiligt sich mit einem Wort am Leben des Bereins und trägt zu beffen Leben bei. Gin Prittel erscheint zuweilen beim Gottesdienst; ein Drittel gar nicht." Anger Mainz gahlte die Dibeefe noch 3 andere canonisch errichtete Mütter Bereine. In Darmstadt war den Berhältniffen entsprechend die Mitaliederzahl beschränft und das Leben im Berein wenig entwickelt. Blübend dagegen entfaltete er fich seit December 1870 in Bensheim und seit 1872 in Dieburg. Die Boltsmiffion baselbst im Januar 1872 hatte der Bischof, der jich perfönlich dabei betheiligte, zum Anlag genommen, um den Wunsch auszusprechen, daß der Berein in der Gemeinde eingeführt werde. Die Frauen, nicht nur von Dieburg, sondern auch von dem nahen Münfter und Eppertshaufen, gingen mit Frenden darauf ein und bei der erften

gottesdienstlichen Versammlung am 13. October 1872 belief sich die Zahl der Mitglieder auf 150. Auch in der kleinen Gemeinde Hessoch wirfte der Berein dank dem Bemühen eines eifrigen Pfarrers schon seit 1869 recht segensreich. Bei etwas über 800 Einwohnern betheiligten sich 68 Frauen, doch war bei den Verhältnissen an eine canonische Errichtung einste weilen nicht zu denken.

Noch immer wirkte man aber von Mainz aus auf die Entstehung auswärtiger Vereine. Noch 1874 rühmte sich der Mainzer Verein seines engen Zusammenhanges mit den Vereinen von Säckingen und Elberfeld. Aus letzterer Stadt hatten sich vom November 1871 dis Februar 1874 in Mainz 529 Mitglieder einschreiben lassen und es herrschte unter denselben ein ungewöhnlich reges Leben. Unter allen Mainzer Gründungen von Ansfang an bildete Elberfeld die Perse.

Dem Berein der driftlichen Mütter in Mainz hatte Ketteler ununterbrochen seine persönliche Theilnahme zugewendet und, so oft es geschehen fonnte, bei den monatlichen Berfammlungen Worte der Erbauung an die fatholischen Frauen gerichtet. Näher stand ihm aber, als gang sein eigenes Berk, der "Berein zu Ehren der heiligen Familie" 1) unter den Frauen des deutichen fatholischen Abels. Beim Tod ber zweiten Prafidentin, Grafin Paula Schmifing, betrug die Zahl der Mitglieder etwa 50, von denen in Kurzem mehrere mit Tod abgingen. Die Neuwahl im September 1873 fiel auf eine Nichte Rettelers, Helene Gräfin Drofte Erbdrofte zu Darfeld. Dieselbe nahm sich mit Eifer und Umsicht der Sache an. Die Rahl der Mitglieder war bis Juli 1876 auf 68 gestiegen und gang in aller Stille geschah durch den Berein viel Gutes. Es war ja nicht nur die eigene Heiligung, die Sorge für Kinder und Diensthoten und die chriftliche Ordnung des eigenen Haushaltes, woranf diese Damen gemeinsam hinarbeiteten; fie follten und wollten auch "mit regem Gifer wirten für die Zwecke des Bonifaciusvereins", überhaupt apostolisch thätig fein. Dem Berein, der fo fegensreiche Früchte brachte, blieb Retteler in feiner Fürforge getren. Unter bem 26. Januar 1875 und wieder 1. Februar 1877 versandte er gedruckte Rundschreiben an die Mitglieder, eine Art von Hirtenwort, das er als Protector au sie richtete. Als im Herbst 1876 eine Predigt über das Bebet, die er bei besonderer Gelegenheit gehalten hatte, in den Druck fam, sandte er besondere Abzüge als Bereinsandenken an alle Theilnehmerinnen des "Bereins von der hl. Familie".

Einen früher mit Intereffe und Gifer betriebenen Gedanken sah Bischof v. Ketteler endlich in Erfüllung gehen, als ihm Freiherr v. Hertling im

<sup>1)</sup> Bgl. II, 212; 396 f.

December 1875 bie Mittheifung zugehen ließ, daß zum 25. Januar 1876 bem Centenarium Joseph v. Görres' die "Görres-Gesellschaft zur Pflege ber Wissenschaft im katholischen Dentschland" ins Leben treten werde. "Ich begrüße diesen Berein mit warmer Theilnahme," autwortete der Vissch am 19. Januar 1876, "und ich glande, daß unter den vielfachen Bemühnugen für Befriedigung unserer dringendsten katholischen Bedürfnisse keine wichtiger ist als diese."

Bu außergewöhnlichen firchlichen Festlichkeiten wurde auch setzt noch wiederholt des Vischoss persönliche Vetheiligung von auswärtigen Diöcesen begehrt. Ende August 1873 trat er die Reise nach der Hauptstadt Böhnens an, wohin Cardinal Schwarzenberg ihn schon im Mai eingeladen hatte, um an der Feier des 9. Centenariums der Errichtung des Prager Visthums sich zu betheiligen 1). Für den 31. August hatte der Vischos von Mainz die Festpredigt übernommen und Cardinal Schwarzenberg schried ihm darüber noch am 14. November desselben Jahres:

"Durch das erhebende apostolische Wort haben Ew. Vischöft. Snaden die gedachte Testlichkeit so wesentlich erhöht, daß ich es bei meinem mündlich ausgesprochenen Danke nicht bewenden lassen darf . . . Zu den segensreichsten Womenten der ganzen Teier gehört nach dem einstimmigen Urtheile aller die Rede Ew. Vischöft. Gnaden, westhalb ich ein herzliches "Vergelts Gott" im Namen meiner Heerde ausrufe."

Am 6. October desselben Jahres bei der großen Wallfahrt für den Papst, hielt Bischof v. Ketteler an dem volksthümlichsten Wallsahrtsort seiner Heimathsbiöcese, in Kevelaer, für die Pilger die Festpredigt.

Das Jahr 1876 führte den Vischof noch einmal auf ein altes, liebes Arbeitsfeld zurück. In Konstanz seierte man am 26. November dieses Jahres die Erimerung an den vor 900 Jahren ersolgten Tod des hl. Konrad, einstigen Vischofs von Konstanz, des Schutzpatrons der Erzdiöcese Freiburg. Beihbischof Kübel und mehrere Nachbarbischöfe hatten für die Fest-Octav ihre Theilnahme zugesagt; auch einige Aebte und Vertreter von Ordensfamilien waren eingesaden, wie auch angesehene Geistliche aus Freisburg und den benachbarten Diöcesen. Der Münsterpfarrer Vrugier wandte sich nun mit der Einladung auch an Ketteler, zugleich mit der Vitte, sür den Anstend der Fest-Woche die Predigten zu übernehmen. Ketteler war Ansanzs schwankend; er antwortete am 3. November:

"Ich weiß kaum, was ich auf Ihre freundtiche Einfadung antworten foll. Auf der einen Seite zieht mich der Gedanke, vielleicht einiges durch meine Un wesenheit nüßen und Ihr trenes Wirken unterstüßen zu können, sehr an. Auf

<sup>1)</sup> Bgl. Anton Frind, Gebentbuch des neunhundertjährigen Jubiläums der Erstichtung des Prager Bisthums im Jahre 1873 (Prag 1871) S. 37 f.

ber andern Seite bin ich hier in Arbeiten begraben, und wenn ich sie durch solche Wünsche von außen her unterbreche, so bleibt vieles ungeschehen, was zum unmittelbaren Kreise meiner Amtspflichten gehört."

Alls er am 15. November seine Zusage schiefte, erklärte er sich zur Uebernahme von 4 Predigten und zur Anwesenheit während der ganzen Dauer der Kestoctav bereit:

"Ich möchte gerne die Dienstags-Abendpredigt über die Berufswahl für die Jünglinge und Jungfrauen übernehmen, da mir dieses Thema sehr nach dem Kerzen liegt. . Wenn es gewünscht wird, könnte ich dann Donnerstag Abends noch eine Predigt übernehmen, und ich würde in diesem Falle eine Vredigt über das Gebet vorschlagen, ein Thema das mir im (bisherigen) Plane zu sehlen scheint. Es genügt aber, wenn Sie über diese Punkte mir in Konstanz mündlich ihre Wünsche aussprechen. Ich sehe also keinem Briefe mehr entgegen und ditte bei der Frage um meine Mitwirfung lediglich auf den Zeelennutzen und nicht auf meine Person zu sehen. Möge der selige Konrad uns die nöthige Gnade erssehen!"

Das Fest nahm einen über asses Erwarten großartigen Verlauf; ben Mittelpunkt aber bilbete der Bischof von Mainz 1). Samstag den 25. November war er mit dem Bischof von St. Gassen und dem Weisbischof von Freiburg seierlich im Münster eingezogen: des folgenden Morgens seierte er das Pontisicalamt. Fast die ganze Zeit während der Woche, soweit er nicht zu predigen hatte, verbrachte er im Beichtstuhl, der von Andächtigen stets umlagert war. Des Morgens 5 Uhr, und einmal noch früher, begann er mit Beichtsören, das 2 Stunden später nur durch die Feier der hl. Messe unterbrochen wurde. Sosort nach der Danksagung ging es wieder in den Beichtstuhl. Erst wenn die Predigt im Gotteshaus begann, zog der Bischos sich zu einer kurzen Pause ins Pfarrhaus zurück, um gleich nachher dis Mittag das schwere Amt im Beichtstuhl wieder aufzunehmen. Alchnlich ging es am Nachmittag dis Abends 7 Uhr.

"Die Palme über den niedern und jüngern Clerus," heißt es im Heftbericht, "verdiente sich als Beichvater der hochwürdigste Bischof von Mainz, der täglich so ungefähr 10 Stunden Beicht hörte."

Der Zudrang zu den Predigten war ein ungeheuerer; am Schlußtage sprach man von 10000 bis 12000 auswärtigen Festbesuchern. An der Procession zum Schluß der Feier nahmen über 12000 Männer Theil. Ketteler predigte im Ganzen 4 Mal.

"Bald wollte uns scheinen," erzählte 5. December die "Thurganer Wochenzeitung", "es wirfe wie mit magischer Kraft, wenn auf dem Programm der Name Ketteler zu lesen war . . . Man stritt sich fast um die Plätze, und wer erst zur sestgesetzen Zeit erschien, nußte froh sein, wenn er noch ein Stehplätzchen bekam."

<sup>1)</sup> Bgl. Brugier, Das 900 jährige Jubilaum des hl. Konrad. Freiburg 1877.

Schon von seiner ersten Predigt am Nachnittag des 26. November wurde geschrieben: "Der Rame des Redners hatte eine ungezählte Menge von Zuhörern in das Münster gezogen, zumal er noch von der Zeit her, wo er hier firmte, im besten Ansehen stand. . . Kopf an Kopf füllten die Zuhörer die weiten Räume, selbst die in die hintersten Winkel."

Nicht anders war es an den übrigen Tagen, wenn Retteler predigte; die letten Ramme des Gotteshaufes, und felbst des Chores, wo man den Worten der Prediger jonit mit Milhe folgen fonnte, waren übervoll. Den Sobepunft bes gangen Geftes bildete jedoch nach aller Urtheil die Schluffeier; ber Bericht erzählt: "Die Maffen füllten dichtstehend die Ranne des Mingters. . . Der Anblick dieser Menge war wirklich besorgniferregend; . . alle Thuren mußten breit geöffnet werden. . . Rach beendigter Besper bestieg der Bifchof von Mainz die Mangel. Mis er oben war (er hatte große Milhe, durch das Ge dränge die Mangel zu erreichen) wurde auch die Rangelstiege von Buhörern be fest. Der Redner sprach über den Text: "Wer mich vor den Menschen be fennt, den werde ich auch befennen vor meinem Bater, der im himmet ift." Mls er mit apostolischer Begeisterung die Menschenfurcht geißelte, drang feine gewaltige Stimme felbst hinaus zu denen, die feinen Plat mehr innerhalb des Tempels gefunden und die zu Taufenden draugen vor den geöffneten Thuren harrten. Es muß wohl eine mahrhaft apostolische Rede gewesen fein, die eine fo dicht gedrängte, nach Taufenden gahlende Menge über eine Stunde nicht blos in Rube halten, sondern stetig mehr feffeln, mit fortreißen und in ber unvergeglichen Schlugapostrophe an den hl. Monrad bis zu Thränen rühren fonnte."

Schon beim Fest-Bankett, das Donnerstag den 30. November zu Ehren ber Bafte verauftaltet worden war, hatte Retteler feiner Liebe gur Stadt Konstanz Ausdruck gegeben und auf sie und ihre Bewohner den Chrenipruch ausgebracht. Jett nach Schluß der firchlichen Feier, am Abend bes 3. December, fand noch einmal eine Zusammenfunft ber Festtheilnehmer statt. Auch hier wieder mußte der Bijchof von Mainz zum Wort sich erheben; es waren die Empfindungen seiner Predigt, die in ihm nachzitterten. Er wiederholte, was er zum Eingange derselben gesagt, daß es wohl seine Abichiedeworte fein wurden für immer, die letten Worte in jeinem Leben, die er an die Bewohner dieser Gegend richten werde. Er sprach von der Bethätigung des fatholischen Glaubens im öffentlichen Leben. "Gott hat den Männern die That übertragen; sie follen für alles Gute begeistert fein." Der Bijchof brachte fein Hoch den "Männern von Konftang und der Umgebung", die sich als jolche wirklich gezeigt hätten. Weihbijchof Rübel, der nach ihm das Wort ergriff, gedachte der Berdienste, die der Bijchof von Mang um diejes herrliche Teft fich erworben, "der durch jeine Bredigten, durch seine Minte und Ausbauer die Bewunderung Aller auf fich gezogen"; er feierte aber auch dantbar bessen bewährte Liebe zu ben Ratholifen in Baden: "tiefer denn der Bodenfee, größer und mächtiger benn der Rheinstrom."

Montag Morgen den 4. December feierte Ketteler noch einmal die hl. Messe in der Capelle des hl. Konrad, dann ging's nach Maind zurück. Sinc Boche später wurde er durch eine Sendung von Konstanz her übersrascht. Ohne ihm etwas zu sagen, hatte der Münsterpfarrer alle Predigten stenographiren lassen, um ihren Bortlaut in eine Festschrift aufzunehmen; er übersandte jetzt die nach dem Stenogramm gesertigte Abschrift zu etwaiger Correctur. Ketteler antwortete freundlich den 11. December 1876:

"Sie böser, böser Mensch! was haben Sie mir da angerichtet? Daggegen kann man sich nicht mehr wehren, und so schiefe ich die Predigt mit Correctur zurück. Die herzlichsten Grüße Ihren lieben Mitbrüdern. Ich bitte um ein Pater noster in der lieben St. Konradskapelle.

In treuer Liebe Ihr ergebenfter

† Wilhelm Emmanuel."

Auch für seine schriftstellerischen Arbeiten schwebte Ketteler nicht ber enge Umfreis seiner Diöcese, sondern das gesammte Deutschland vor Angen. Er war stets voll neuer Entwürse, um auf die Geister zu wirken. Unter seinen unvollendet gebliebenen Schriften aus dieser Zeit steht obenan ein Entwurs mit der Aufschrift: "Unsere Pflichten im öffentlichen Leben. Aufrus an alle Katholiten Deutschlands". Kann viel weiter gediehen war eine Broschüre über den Eulturfampf und dessen, welcher er den Titel gegeben: "Bohin gehen wir?" Die letzte Antwort darauf, nachdem der Bischof die nächsten und untergeordneten Ziele der damaligen preußischen inneren Politif des Näheren charakterisitt hatte, lantete:

"Bohin gehen wir? Einem militärischen Despotismus entgegen, unterstützt von einem Scheinchriftenthum, unter dem sich eine confessionslose Staatsstirche, ein serviles Pfassenthum, mit allem äußern Glanz ausgestattet, versteden würde als Polizei-Bentil — das antife Heidenthum mit christlichem Flitter.

Werden wir dahin fommen? Nein! weil Gott lenft, weil seine Kirche und Christus in ihr es verhindern wird. Es sind aber die Gefahren, welche in der Entwicklung unserer Verhältniffe liegen."

Eine kleine Eulturkampfichrift: "Ueber die staatsgefährlichen Principien der katholischen Kirche", lag im ersten Guß fast vollendet, von einer andern über die "Gewissenscheit" war ein gutes Stück zu Papier gebracht. In vorwiegend polemischem Charatter sindet sich nur ein Entwurf: "Das Hetzerthum". Eine weitere Broschüre über die Ziele des Freimaurerordens lag noch im Plan und eine über ein Problem, mit welchem Ketteler sich Jahrzehnte lang viel beschäftigt hatte: "Die Trennung von Kirche und Staat"). Gewiß waren auch diese geplanten Arbeiten vorzüglich auf die Klärung der Ideen unter den deutschen Katholisen hingerichtet. Ein beschärung der Fdeen unter den deutschen Katholisen hingerichtet. Ein be-

<sup>1)</sup> Die Herausgabe diefer Schrift, wie mander anderer unterblieb infolge bes Abrathens und ber Bebenten Dr. Heinrichs.

sonderes Juteresse beauspruchen indes diejenigen von Kettelers handschriftlichen Entwürfen, welche sich an den gläubigen Theil unter den Protestanten richteten.

Zwar hatte das factische Haupt des hessischen Protestantismus, der rationalistische Prälat Dr. Zimmermann, gegen Ketteler den Vorwurf der Intoleranz und der Verunglimpfung des Protestantismus erhoben, allein bei vielen der besten unter den gländigen Protestanten genoß der Bischof von Mainz hohe Achtung und vielleicht auch eine Art von Sympathie. Er selbst bliefte mit wehmüthigem Mitleid auf diese Reste von gländigem Christenthum und christlichem Heilsverlangen, welche, trog Trennung und Abirrung außerhalb der Kirche, sich in Deutschland noch erhalten hatten. Der Fortschritt des Unglaubens in den Reihen des Protestantismus stimmte ihn traurig und legte ihm östers Klagen in den Mund. Wie er in Bezug auf den gländigen Protestantismus dachte und in welcher Weise er seinen Betennern entgegenfam, lassen die Unrisse zu Entwürsen zweier Schristen an die Protestanten erfennen, wie sie in seinem Nachlasse vorliegen:

"Misberständniffe zwischen gläubigen Katholifen und gläubigen Protestanten Bon B. G. B. v. M.

Un Protestanten.

Keine Trennung ist unbegründeter als die durch Misverständnisse. Diese Neberzengung ist der ganze Grund dieser Schrift. Ich möchte mitwirfen, Misverständnisse zu beseitigen. Sie ein Haupt grund der Trennung. Freistich bleiben auch noch Neberzengungen, (Vrundsätze übrig, die uns trennen. Aber der erste Schrift ist, daß wir gegenseitig wissen, was wir glauben. So lange darüber Jrrthum, ist ja eine redliche Anseinandersetzung über das warum, eine Abwägung der gegenseitigen Gründe, unmöglich. Der obsective Thatbestand unserer Controverse sehlt uns. Wie kann da eine Schlichtung der Meinungsverschiedenheit möglich sein?

Deßhalb Pflicht, ruhig und furz dazu mitzuwirfen.

I. Ueber Chriftus — einziger Erlöfer — Quelle von allem — feine Controverse.

II. Ueber gute Werke — auch nicht.

III. Ueber sola fides — auch nicht.

IV. Ueber Wort Gottes, feine Berehrung auch nicht einmal.

[Es bleiben also als Unterscheidungspuntte nur:]

Rirche; Beicht; Unfehlbares Lehrannt; Saframente; Mutter Gottes; Heilige".

Gegen eines der hauptsächlichsten unter den obschwebenden Misverständniffen gedachte Ketteler, wie es scheint, eine besondere Schrift zu richten. Der Entwurf lautete:

## Unmittelbarkeit mit Christus. Kirche und Bibel.

1) Bon protestantischer Seite wird die Streitfrage zwischen Protestanten und Katholisen oft so dargestellt, als wenn der Protestantismus seinem

Wesen nach ein unmittelbares Verhältniß mit Christus begründe — während die (fath.) Nirche sich zwischen Christus und den einzelnen Sünder eindränge, so daß der Katholik nur durch die Kirche mit Christus verkehre.

2) An dieser Auffassung ist nun in der Sache Alles total unrichtig. Bei einer gewissen Unklarheit des Denkens kann man aber einen gewissen Schein dazier gewinnen, wodurch man sich und andere täuscht.

Die Auftlärung: Gegenftand diefer Abhandlung.

3) In dem Worte "Unmittelbarteit mit Chriftus" liegt ein doppelter Sinn. Es kann heißen: a) Ich empfange Chriftus, b. h. feine Vehre, feine Seilmittel, seinen Segen unmittelbar von ihm selbst.
b) Ich lebe, nachdem ich ihn gefunden habe, unmittelbar mit Christus, in innigster Lebensgemeinschaft mit ihm.

Run geben sich die protestantischen Worthelden den Auschein, als wenn die katholische Kirche die legtere Unmittelbarkeit mit Christus lengnete, und daß jene Kirche den Verkehr zwischen Christus und der Seele zu vermitteln beauspruche — während der Protestantismus immer und überall mit Christus unmittelbar verkehre. Das Alles ist aber entsetzliche Täuschung. Die Wahrheit ist vielmehr, daß:

a) Die Unmittelbarkeit im ersten Sinne überhaupt niemand hat. -

b) Die Unmittelbarkeit im zweiten Sinne dagegen die katholische Kirche in einer Weise andietet, wie die Protestanten keine Ahnung mehr davon haben.

Dies der Gegenstand unferer Auseinandersetzung.

A. Betrachten wir zuerst die Unmittelbarfeit im ersten Sinn.

I. Auf der ersten Etufe Einverständniß. Christus, der hier auf Erden erschienen, ift unfer Erlöfer durch seine Lehre und Heilsmittel.

II. Rur die Zeitgenoffen Christi konnten die Lehre und Gnadenmittel unmittelbar von Christus erhalten — da er sich der Menschheit enthiillte.

III. Alle die später lebenden können sie nicht von Christus unmittelbar

empfangen.

IV. Somit — in diesem ersten Sinn die Umnittelbarkeit genommen, stehen sich also Protestanten und Natholiken gleich. Ginzeln genommen haben weder die jest lebenden Natholiken noch die jest lebenden Protestanten Christiler und Henrick Vehre und Heilsmittel von Christus empfangen, — also nicht Unmittelbarkeit.

V. Welches Medium der Vermittelung nehmen num hier Protestanten und Katholiten an? [Die Protestanten:] Die hinterlassene Bibel; [Die Kathosliften:] Die katholische Kirche."

## 6. Das lette Wort in ber focialen Frage.

Trot so vieler Antiegen und Arbeiten aller Art war bei Ketteler bas Jutereffe für die Heitung der socialen Schäden nicht gemindert. Alles, was in dieses Gebiet einschlug, verfolgte er mit Aufmerkamkeit. Ausgewählt war seine Bibliothek der neuesten socialpolitischen Schriften; massen haft sind die Zeitungsausschnitte, die er bis in das Frühjahr 1877 aus

ben Organen der verschiedensten Richtung über Arbeiterverhältnisse u. dgl. gesammelt hatte. Da sinden sich Artisel aus dem Reichsboten und der Kreuzzeitung neben zahlreichen Stücken des "Social-Democrat", des "Dentscher Bolksstaat", die "Franksurter" und die "Allgemeine Zeitung" mitsammt den verschiedenen katholischen Blättern. Auch die "Dentsche Landwirthschaftliche Zeitung" und selbst einzelne ansländische Organe sind vertreten.

Nicht minder reichhaltig find die Entwürfe von Rettelers eigener Sand oder auch unvollendete Torjos von Broschüren über Gegenstände aus diesem Webiet. Wohl die meiften der fürzern Stiggen beschäftigen fich mit den "Mitteln, dem Arbeiterstande zu helfen" und haben vermuthlich der Borbereitung auf wirklich gehaltene Borträge gedient. Andere, oft in verichiebenen Formen gefaßt, follten fpater ichriftstellerisch noch verarbeitet werden. So finden sich Stiggen mit Anfschriften wie: "Die sociale Frage eine Magenfrage"; "Die schwarze und die rothe Internationale"; "Directes und allgemeines Bahlrecht". Gine Brofchure, Die ichon weiter gediehen war, ift überschrieben: "Die Fran und ihre Entehrung". Aber ber Berfaffer icheint noch nicht schlüffig; er versucht die verschiedensten Ueberschriften: "Die Civilehe und ihre Folgen für den Arbeiterstand und die sociale Frage" — oder? — "Die Ungucht und die Eivilehe". Zuletzt aber war der bijchöfliche Berfaffer zum Entschluß gefommen und hatte geschrieben: "Die driftliche Frau, die driftliche Mitter, die driftlichen Rinder. Dem chriftlichen Arbeiter gewidmet von Wilhelm Emmanuel, Bischof von Mainz."

Hätte nicht der Eusturfampf in diesen seiten Jahren des Bischofs schriftfellerische Thätigkeit, soweit er überhaupt Zeit für dieselbe erübrigen tounte, ganz und gar in Unspruch genommen, so wäre sicher aus diesen Entwürsen noch manche lehrreiche und heitsam wirkende Schrift hervorgegangen.

"Ich bin allmählich zu alt, um für die Lösung der socialen Probleme im christlichen Sinne große Versuche zu machen, wie ich sie im Kopf und im Herzen trage," hatte der Bischof im Mai 1870 geschrieben, und in der That trat der so lang und eifrig gehegte Plan der Gründung von Eigarrens Fabriken als Productiv-Associationen allmählich bei ihm in den Hintergrund. Allein wenigstens ein kleineres Unternehmen beschäftigte ihn noch immer. Es war die Errichtung eines Waisenhauses zum Betried einer Buchdruckerei mit Verlag. Der Verlag sollte sich nur auf katholische und pädagogische Literatur erstrecken, womöglich auch eine tägliche Zeitung und auf die Uebernahme oder Begründung katholischer Monatsschriften. Neben dem eigenen Verlag sollte auch die Aussührung von privaten Arbeiten übersnommen werden. Der Plan war dis ins Ginzelne ausgesiährt, Arbeiteszeit,

Unterricht, Fortbildung der Waisen vorgeschen. Unter eigenem Namen, aber in des Bischofs Auftrag wandte sich Dr. Moufang an eine Reihe der ansgeschensten katholischen Berlagshandlungen, um ihre Gutachten und Nathschläge zu hören. Die Antworten, wie sie von Herder, Pustet, Benziger einliesen, waren sehr lehrreich; die günstigen wie die ungünstigen Chancen wurden mit großer Borsicht abgewogen. In dem erschöpfendsten Gutachten sand sich aber eine vortessliche Stelle, die in ihrer schlichten Wahrheit und practischen Lebensweisheit wohl den Aussichlag gegeben und dem Plane das Ende bereitet hat. Die Stelle lautete:

"Wenn Sie ums endlich ein freimüthiges Wort erlauben — Ihnen allein — und es ums nicht übel deuten wollen, so gestehen wir Ihnen unfere Ueberzengung: Geistliche Herren werden nie gute Industrielle sein und daher nie reutstren. Es wird alles entweder zu hoch oder zu tief gegriffen, den Plänen auf dem Papier zwiel geglaudt. Da gilt practischer Sinn, stete Ausdauer an der gleichen Lebensaufgade und Erfahrung. Bei aller Anerkennung hoher Berzbienste, z. B. an P. Theodosius selig, zeigt doch die Erfahrung, und weiß es jeder, der nähern Einblick in die Berhältnisse des er ebenso unglücklich und resultatsarm in den welklichen Uluternehnungen war, als productiv und segnensvoll in den gesitlichen Schaffungen. Es blühen die Schulz und Armenschwestern-Institute, Collegien ze, und es sind zu Nichts zerronnen die Tuchfadrit und Papiersabrit, und schwach und lebensmisse bleiben Buchdruckerei und Buchbinderei seit 15 und mehr Jahren auf stets gleicher Stufe des Ansanges. Das heißt wenig Hoffnung geben und negativ gesprochen; aber seider wahr und nach Erfahrung und nach Ueberzeugung."

Es fam nie zu dem practischen Versuch. Dagegen wußte Ketteler auf mancherlei Weise durch Ermunterung, Rath oder Warnung gute Bestredungen anderer auf dem socialen Gediete zu unterstügen. Wo immer sich die Gelegenheit bot, auch in fremden Diöcesen, erzeigte er dem Gesellensverein sein besonderes Interesse. Für diesen wurde er auch zu Rathe gezogen, als es sich 1872 in München um Gründung eines wöchentlichen Wlattes für Arbeiter handelte, das zugleich als Gesellen-Blättchen und Organ der Gesellenvereine dienen sollte. Der Münchener Gesellenpräses, "von ganz competenter Seite aufgesordert", wandte sich deshalb am 19. November an den Vischof von Mainz mit der Vitte, "sich diese Angelegenheit gnädigst empsohlen sein lassen zu wollen." Aus triftigen Gründen und besonders im wahren Interesse des Gesellenvereins rieth Ketteler von dem Untersnehmen ab.

Von weittragender Bedeutung waren die Umrisse eines socialpolitischen Programmes, welches Ketteler in seiner Schrift "Die Katholiken im Deutschen Reiche, Entwurf zu einem politischen Programm", schon 1871 vorgeszeichnet hatte. Namentlich im XII. Capitel bezüglich der Arbeiterfrage hatte er genau umschriedene practische Forderungen aufgestellt, hinsichtlich der Hilfe und des Schutzes, welche der Staat dem Arbeiterstande zu gewähren

habe. Auch im Capitel VIII waren über die Reorganisation des Arbeiterstandes wichtige Wahrheiten ausgesprochen und practische Winke gegeben.

Die parlamentarische Vertretung des fatholischen Deutschland, die Centrumsfraction des Reichstags, hat diese kostbaren Keime nicht ignoriert. Am 19. März 1877 — sobald nur die firchenpolitischen Stürme es hatten thunlich erscheinen lassen — legte das Centrum, als die erste von allen Parteien, dem Reichstag den Entwurf zu einem Arbeiterschutzgesetze vor. Der Antragsteller, von welchem der Antrag auch den Namen trug, war Vischof Kettelers Nesse, Graf Clemens v. Galen. Ansangs mit Hohn zurückgewiesen, seierte dieser Antrag in den späteren Reichsgesetzen zum Schutze des Arbeiterstandes seit dem 15. Juni 1883 seinen Triumph 1).

In der berühmten Debatte über den socialistischen Zufunftsstaat im deutschen Reichstag im Lauf des Februar 1893 hatte ein Redner der Socials democraten, der Abgeordnete Frohme, den Muth gehabt, sich für ihre Sache auf die Autorität Kettelers zu berufen 2).

"Wollen die Herren die Güte haben, und einnal lesen, was der versstorbene Bischof von Ketteler über die Phrase der "Harmonie von Kapital und Arbeit" gesagt hat? Wollen Sie sich die Müshe nehmen, in diesem Buche nachzulesen, wie er von dem "gottlosen Kapitalismus" spricht, welcher unterstrückt werden nuß, wie er sogar die Streifs vertheidigt, die Sie gegenwärtig, wenigstens in Rücksicht auf den jüngsten Streif, den Socialdemoeraten zur Last legen, daß Bischof Ketteler die Streifs als ein Mittel bezeichnet, welches allerdings durch die Verhältnisse geboten sei und ersahrungsmäßig zur Versbesserung der Arbeiterlage geführt habe?"

Ihm antwortete alsbald im Namen des Centrums einer der hervorragendsten jetzt lebenden Bertreter der hristlich-socialen Bestrebungen, Dr. Hitz:

"Wenn der Herr Abgeordnete Frohme uns nun gleichsam in Widerspruch zu stellen sucht mit den Aussiährungen des Hern Bischofs Freiherrn v. Retteler . . . so nung ich sagen, daß dieser Gegensatz absolut nicht besteht. Meine Herren, ich besenne mich heute noch vollständig zu den Anschammigen, wie sie Bischof von Retteler vertreten hat. Wir werden immer auf diese große katholische Socialpolitik zurücktommen; wir werden immer Retteler als denjenigen bezeichnen, dem wir unser sociales Programm verdansen; wir werden auf dem weiterbauen, wozu er den Grund gelegt hat. Ein Gegensatz zwischen ihm und uns besteht absolut nicht."

Bu diesen Worten gab das Centrum lauten Beifall.

Die großen socialen Probleme beschäftigten den Bischof noch forts während.

<sup>1)</sup> Bgl. F. Greiffenrath, Bifchof Wilhelm Emmannel, Freiberr v. Actteler und bie beutsche Socialreform, Frankfurt a. M. 1893 S. 17 f.

<sup>2)</sup> Sigung vom 4. Februar 1893. (VIII. Legislaturperiode, II. Seffion) Stenos graph. Berichte II. Bb. S. 845 und 853.

"Auf meinen vorjährigen bijchöflichen Rundreisen," so schrieb er Ende Februar 1876, "habe ich öfters von dem Berhältnisse gesprochen, in welchem die christlichen Tugenden zum Bohlstand be SBoltes stehen. Man dentt bei den christlichen Tugenden mit Recht vor allem daran, daß sie der Weg zum Hinnel sind, man erkennt aber oft zu wenig, daß sie auch der rechte Weg zu unserem irdischen Glücke, ja daß sie sogar für die meisten Menschen die nothwendige Bedingung des irdischen Bohlstandes sind."

Zum Gegenstande seines Fastenhirtenbrieses mählte er daher 1876 den Nachweis, daß der Wohlstand im Volke vor allem von Sittlichseit und Tugend abhänge, diese aber von der Religion, so daß Volkswohlstand und Religion unzertrennbar verbunden seien. Nachdem er den wahren Vegriff von "Volkswohlstand" erst recht erklärt hatte, behandelte er dann unter diesem Gesichtspunste die Tugenden der Mäßigkeit, der Sparsamkeit und der Keuschheit, denen er noch, als ein wichtiges Moment gerade in seiner Wirkung auf den öffentlichen Wohlstand, die "christliche Standeswahl" beizählte. Die wichtigste unter den "socialen" Tugenden hatte er sich aber für seinen nächsten Hirtenbrief, den vom 1. Februar 1877, verspart.

"Ich habe eine Tugend noch nicht näher befprochen," schrieb er dann, "welche ganz besonders diese Wahrheit uns vor Augen führt, nämlich die der christlichen Arbeit. Ihrer Wichtigkeit wegen habe ich ihre Betrachtung verschoben, um sie nunmehr ausführlich zu behandeln."

Weil in der Form von Hirtenbriefen und mit religiösen Erwägungen durchstochten, hat man diesen beiden Hirtenbriefen im Vergleich zu Kettelers übrigen Schriften socialpolitischen Inhaltes weniger Ausmertsamteit geschenkt, und doch gehören sie mit zu dem Gediegensten und Zeitgemäßesten, was er in dieser Frage geschrieben hat. Mit demselben apostolischen Freimuth, mit welchem er in andern Schriften den herrschenden Klassen ihr Sündenregister vorgehalten und ihre fundamentalen Fehler nachgewiesen hat, predigt er hier den arbeitenden Klassen der Bevölsterung ihre Pflichten, und warnt sie auss ernsteste vor drohenden Verirrungen. Als Bischof wie als Socialpolitiker sieht man Ketteler auf seiner ganzen Höhe, und es klingt wie ein Facit aus dreißigiähriger reicher Erfahrung im Dienste des Volkes, wenn er sein Hirtenschreiben 1877 abschließt mit den Worten:

"Damit habe ich nun im vorigjährigen und diesjährigen Hirtenbriefe die Tugenden alle behandelt, welche mit dem Wohlstande des Bolles so wesentlich zusammenhängen, und woraus wir erkennen, daß gottessiürchtiger Sinn und Neligion nicht nur unser ewiges Wohl befördern, sondern auch die allernothewendigste Bedingung unseres zeitlichen Wohlergehens sind.

Die unselige Berirrung unserer Zeit ift die, daß man sich dem Wahne hingiebt, die Menschen ohne Religion und Christenthum glücklich machen zu können. Es giebt Wahrheiten, welche wie Glieder einer Wette zusammenhängen und deshalb nicht auseinander geriffen werden können, weil Gott sie verbunden hat. Dazu gehören folgende: es giebt für uns keine wahre Sittlichkeit ohne

Gott, feine rechte Gotteserfenntniß ohne Chriftus, keinen wahren Chriftus ohne Kirche. Wo die Kirche fehlt, geht die wahre Erkenntniß Chrifti verloren. Wo Chriftus fehlt, geht die wahre Erkenntniß Gottes verloren. Wo die wahre Erkenntniß Gottes verloren. Wo die wahre Erkenntniß Gottes fehlt, geht im Kampfe mit der Sünde, mit der sündigen Selbstschuft und Soffart des Lebens auch die Sittlichfeit zu Grunde. Wo aber die Sittlichfeit fehlt, da giedt es überhanpt kein Mittel, wahres Wenschenvohl zu befördern; da giedt es auch tein Wittel, das Volk wohlhabend zu machen. Da werden die Menschen von den Leidenschaften beherrscht; da werden Holger und Sinnlichfeit die Tyrannen, die Alles knechten; da werden im Dienste dieser Tyrannen bald die Mächtigen die Alles knechten; da werden im Dienste dieser Tyrannen bald die Mächtigen ersheben, und wenn sie siegen, denselben Tyrannen ihrer Leidenschaften dienen; da wird Kampf ohne Ende zwischen Reich und Arm fortbestehen; da ist der Friede auf Erden unter ihnen unmöglich. So innig und untrennbar hängt der Wohlstand des Bolkes mit der Religion und Sittlichfeit zusammen."

Eben war der Bischof wieder mit dem Plan einer größeren socialpolitischen Schrift beschäftigt. Der Grundriß war entworsen; ein Stückdes ersten Haupttheiles zweisach bearbeitet, zum übrigen waren vereinzelte Gedanken und Andeutungen auß Papier gebracht. Das Frühjahr 1877 ließ nicht viel Zeit. Die bevorstehende Romreise und was dieselbe an Nenderungen in der Vertheilung der Diöcesangeschäfte mit sich brachte, zwang, die Vollendung auf später zu verschieben. Mittserweise beguügte er sich, sür die beabsichtigte mehrwöchentliche Reise sich mit einer kleinen socialpolitischen Vibliothet zu versehen. Es begleiteten ihn nach Kom als neue Erscheinungen auf diesem Gebiet: A. Samter, Gesellschaftliches und Privat-Eigenthum als Grundlage der Socialpolitik, Leipzig 1877; And. Todt, Der radicale deutsche Socialismus und die christliche Gesellschaft; und G. M. Calberla, Socialwissenschaftliches I. Heft (Carl Marx, "Das Kapital" und der heutige Socialismus).

Für die geplante Schrift war eine zweisache Fassung des Titels in Betracht gefommen: "Welche Stellung haben christliche Arbeiter der Arbeiterbewegung gegenüber einzunehmen? Wie weit sich daran zu betheitigen? Wie weit nicht?" Der Bischof entschied sich jedoch für die bestimmte Frage: "Kann ein katholischer Arbeiter Mitglied der socialistischen Arbeiterpartei sein?"

Die Schrift, wiewohl Fragment und an manchen Stellen äußerst schwer mit Sicherheit zu entziffern, ja in einzelnen Worten und Sätzen untesbar, ist für die volle Kenntniß der Stellung Kettelers in der Arbeiterfrage so außerordentlich wichtig, daß die Hauptstücke hier unverfürzt folgen sollen:

"Die Frage: "Nann ein fatholischer Arbeiter Mitglied der socialistischen Arbeiterpartei sein?" tritt jest dei der Ausdehnung dieser Partei an jeden einzelnen katholischen Arbeiter heran. Wo immer er sich hinwendet und Arbeit findet, wirbt man um seine Theilnahme. Er nuß fich also eine Antwort geben können, wenn er als gewiffenhafter und vernünftiger Mann handeln will. Aber nicht nur der Arbeiter, auch jeder unserer Zeitgenoffen, welcher an den wichtigsten Zeitereigniffen Antheil ninunt, soll über diese Frage sich vollkommen klar sein. Zur Lösung derfelben soll diese Schrift einen Beitrag liefern.

Ich filhle mich aber um fo mehr zu ihrer Besprechung aufgefordert und fast verpflichtet, weil feit meiner erften verwandten Schrift "die Arbeiterfrage und das Chriftenthum" (Mainz Kirchheim 1863) die Arbeiterbewegung eine vielfach andere geworden ift. Durch die Berfchmelzung der beiden damals beftehenden Parteien der deutschen Arbeiter, in Gotha am 25. Mai 1875, unter bem Namen ber "focialiftifchen Arbeiterpartei", und auf Grund eines einheitlichen Programmes, haben die früheren Berbindungen nicht nur an innerer Kraft und Einheit zugenommen, fondern auch ihren Charafter vielfach wefentlich verandert. Aus einer Bewegung, welche vorwiegend Deutschland im Auge hatte und national war, ift eine entstanden, welche fich auf die Arbeiter aller gander erftreckt und international ift; aus einer Bewegung, welche hauptfächlich eine Reihe practifcher Forderungen für die Berbefferung des Arbeiterftandes im Auge hatte, ift eine entstanden, welche als Sauptziel eine Umgestaltung aller gefellschaftlichen Berhältniffe bezüglich des Erwerbes und der Bertheilung der Güter biefer Welt, die fogenannte "focialiftifche Gesellschaft" auftrebt, mahrend Die practischen Biele fast gang in den Hintergrund treten. Bas ich baber in jener Schrift fagte, reicht zur Beurtheilung ber jetigen Buftande nicht aus, und es ware fogar falfch, wenn man alles damals Gefagte ohne weiteres auf Diefe anwenden wollte.

Um aber die Frage beantworten zu können, ob ein katholischer Arbeiter sich der socialistischen Arbeiterpartei anschließen kann, mit fen wir die Bestrebungen, die Endziele dieser Partei fennen. Von ihnen hängt es selbstverständlich ab, ob wir mit ihnen gehen können oder nicht. Feder Arbeiter, ja jeder vernünftige Mensch in unserer Zeit nuß wiffen, was die socialistische Arbeiterpartei, was die großen Volksmassen, die ihr angehören, wollen. Hieriber Wahrheit zu verbreiten ist daher die eigentliche Aufgabe dieser Schrift. Nichts ist beklagenswerther als die große Unwissenheit über diese Bestrebungen.

Um sie aber zugleich mit Niicksicht auf ihre Berechtigung, auf ihr Bershältniß zum katholischen Glauben zu behandeln, so theile ich sie in drei Klassen in solche die ohne Zweisel berechtigt sind: in solche, die theils berechtigt, theils unberechtigt sind: in solche, die unberechtigt, ja sogar schlecht und ver werklich sind.

<sup>1)</sup> An anderer Stelle hat Ketteler Plan und Eintheilung der Schrift in folgender Beije formulirt:

<sup>&</sup>quot;Kann ein katholischer Mann sich ben Bestrebungen der social-demokratischen Partei anschließen? Um diese Frage zu beantworten, mussen wir diese Bestrebungen in drei Klassen theisen:

<sup>1.</sup> In folche, die berechtigt find.

<sup>2.</sup> In solche, die ihrer Berechtigung nach sehr zweifelhaft, ihren Resultaten nach aber gewiß illusorisch find.

<sup>3.</sup> In foldhe, die gang verwerflich und absolut verderblich find."

Ich bitte aber, nie zu vergeffen, daß ich bei meiner Untersuchung mich nur an gländige Christen wende. Rur für sie, nicht für Namensfatholifen und Ungländige, schreibe ich diese Zeiten. Wer nicht nicht den sesten Boben bes Christenthums unter seinen Füßen hat, ist unbelehrdar und wird zu seinem Verderben von den Tagesmeinungen sein Leben lang hin und her getrieben, ein unglückliches Opfer jeder Versuchung.

I. Die berechtigten Forderungen der deutschen Arbeiter.

Das erwähnte Programm der "focialistischen Arbeiterpartei Deutschlands" vom 8. Mai 1875 behandelt die unmittelbar practischen Forderungen der deutschen Arbeiter im letzten und fürzeisen Theil des Programms und stellt dieselben unter der Uederschrift: "Die socialistische Arbeiterpartei Deutschlands sordert innerhalb der heutigen Gesellschaft" in 8 Puntten zusammen.

Die Worte "innerhalb der hentigen (Besellschaft" sind ebenso wie die Stellung dieser Forderungen am Ende des Programmes bezeichnend. Sie deuten an, daß diese Forderungen in den Angen der Verfasser des Programmes nicht Hauptsache, sondern Nebensache sind; daß sie nur sitr die Uebergangszeit dis zur Verwirklichung der neuen Gesellschaftssonnen des socialistischen Staates Bedeutung haben; daß dagegen diese selbst, wie sie in einigen Grundzügen im Eingange des Programmes enthalten sind, das eigentliche Ziel der socialistischen Arbeiterpartei ist.

Das muß zur richtigen Benrtheilung der socialiftischen Bewegung in ihren jetigen Tendenzen wohl berücksichtigt werden.

Eine nothwendige Folge davon ist, daß diese greisbaren, unmittetbar practischen und durchführbaren Forderungen der Arbeiter nicht nur in der ganzen socialistischen Agitation unserer Tage mehr wie früher zurücktreten, sondern auch im Programm selbst den letzten Platz und eine oberstächtiche und ungenügende Formulirung gefunden haben.

\*Die Arbeiterfrage, die einen fo tiefen berechtigten Mern in fich trägt, läuft dadurch Gefahr, in schwindelige, revolutionäre Agitationen hineingezogen zu werden. Gie läuft dadurch Gefahr, eine Gegenbewegung hervorzurufen, welche das Kind mit dem Bade ausschüttet und auch die berechtigten Forderungen unberückfüchtigt läßt. Gie felst auch badurch die Arbeiter der Wefahr aus, von ihren Führern hintergangen zu werben. Wenn wir vertraulich alle Arbeiter einzeln fragen würden, was fie zur Befferung ihrer Lage fordern, fo würde man nicht jene nebelige Umgestaltung ber Gefellschaft als Untwort erhalten, fondern practifche Forderungen, wie sie einigermaßen in den obigen Nummern enthalten find. Das würde um fo gewiffer der Fall fein, da mit ihnen die Agitation allein unter die Arbeiter geworfen worden ift, und da fie auch bei allen Reden vor dem Bolfe die Hauptsache bilden, mahrend fie im Programm nur ein verächtliches Unbängfel bilden. Das Bolf verfteht auch unter der Arbeiterbewegung hauptfächlich die Geltendmachung jener practischen Forderungen. Je mehr aber die Leiter auf gang andere Ziele hinausftreben, um fo mehr fommt die Arbeiterwelt in Gefahr, nicht nur von ihnen mißbraucht zu werden, sondern auch die Befriedigung ihrer berechtigten unmittelbar practischen Forderungen vereitelt zu fehen.] \* 1)

<sup>1</sup> Der durch \* gekennzeichnete Abschnitt ift aus einer zweiten Redaction desselben Theiles der Schrift hier eingeschoben, da er durchaus hierher gebört. Im Uebrigen ift der ersten Redaction als der fürzern, vollständigern und interessantern der Borzug gegeben.

Je größern Werth wir daher auf diese legtern legen, desto weniger können wir sie nach dem socialistischen Programme behandeln. Wir müffen ihnen vielmehr eine weitere Ausdehnung geben, wo dann die unter den mitgetheilten 8 Punkten enthaltenen Forderungen von selbst auch ihren Plat sinden werden.

Die durchaus berechtigten Forderungen der deutschen Arbeiter theilen wir in drei Klaffen, nämlich in das Beftreben:

- 1. nach einer zweckmäßigen Organisation des Arbeiterstandes;
- 2. nach einer billigen Unterstützung der Arbeiter-Berbindungen burch ben Staat;
- 3. nach einem gesetlichen Schutz der Arbeit und des Arbeiterstandes gegen Unterdrückung jeglicher Art.
- 1. Die Organisation bes Arbeiterstandes.

In der Auflösung aller natürlichen Berbindungen in der so zahlreichen Arbeiterbevölkerung liegt ein Hauptgrund der schwierigen Lage derselben in fast allen einilisierten Ländern. In einer zwecknäßigen Wiederherstellung derselben liegt das Hauptmittel der Berbefferung ihrer Lage.

In der Auffindung der rechten Berfaffung für den gefammten Arbeiterstand liegt der Kern der Arbeiterfrage, wie in dem Auffinden der rechten Berfaffung für alle andern natürlichen Klaffen der Bevölferung der Kern aller politischen Fragen der Gegenwart liegt.

Die Auflösung aller alten Berbindungen innerhalb der natürlichen Klaffen ber Bevolferung hat von da an begonnen, wo der Staat die einzige Berbindung fein wollte und mit Gifersucht auf alle andern innerhalb feines Gebietes hinblictte. Diefe absolutiftifche Richtung des Staates hat mit dem absolutiftischen Rönigthum begonnen und hat fich feitdem in der frangofischen Revolution und in allen andern Regierungen bis auf den heutigen Tag fortgefett. Die Formen waren verschieden, die Grundfate immer dieselben: der Staat Alles. Der moderne Cocialismus ift ein echtes Wind derfelben Mutter, wie wir fpater schen werden. Sein Arbeiterstaat kennt auch keine natürliche Gliederung ber Boltsflaffen, sondern nur eine Berbindung in ber Form bes Arbeiterftaates. Er ift baher im Grunde nicht focial, fondern antifocial, d. h. er verbindet die Menfchen nicht unter einander, wie ihre Natur es forbert, in einer großen Mannigfaltigfeit von Berbindungen, fondern in der einen allgemeinen Staatsverbindung. Das ift aber eine Berbindung, bie nicht verbindet; ebenfowenig wie man die Erzeugniffe der Natur verbinden würde, wenn man ihre natürs liche Individualität zerftoren wurde, um fie alle in eine Form zu fteden. Man würde fie nicht verbinden, fondern ihre Berbindung zerftoren. Go geht es auch mit dem Menfchengeschlechte. Es bedarf ebenfo einer Individualifirung, um wahrhaft und gefund zu leben, wie die Natur, und fo wenig wie alle Naturerzeugniffe fich eine Uniform gefallen ließen, fo wenig fann bas Menfchen gefchlecht die eine Uniform der ftaatlichen Berbindung ertragen. Die Gudivibualitäten im Menfchengeschlechte bedeuten aber die verschiedenen Rlaffen, in bie fich nach einer innern natürlichen Anlage in der Natur der Dinge, die offenbar von Gott tommt, die Dinge felbst in verschiedene Gruppen ver-

Diefer Auffaugungsproceff aller natürlichen Berbindungsgruppen burch die staatliche Berbindung ift nun, abgesehen vom socialistischen Arbeiterstaat, in

bem noch eine gewiffe weitere Entwicklung diefer verderblichen Grundrichtung lage, zu einem gewiffen Abschluß gebracht durch den Liberalismus unferer Tage. Er nennt sich den Liberalismus, der den Kinderschuhen entwachfen ift, oder "Nationalliberalismus". Wir würden ihn den "Geldliberalismus" oder auch den "iiidischen Liberalismus" nennen, da nichts mehr den maffenhaften Gelderwerb und die Concentration der gangen Gelbmacht der Welt in wenigen Sanden befördert als diefe Auflösung aller gesellschaftlichen Organisation der Bevölkerung eines Landes. Im Jahre 1863 ftellte der Liberalismus feine letten Forderungen, um tabula rasa zu maden : volle Freizügigkeit ic. ic., und bas Programm ift durch die Dampftraft, welche die Gefetgebungsmafchine treibt, fir und fertig. Gelbst die letten Berbindungen, die Beimathsgemeinde und die Familiengemeinde, find, joweit fie vom Befete erreichbar find, zerftort. Auch hier hat ber focialiftische Staat beguglich ber Auflösung der Che nur noch einen fleinen weitern Fortschritt über das bereits vom Liberalismus bewirfte Mag in Ausficht genommen. Der Staat hat jest ein Aussehen, wie es die Natur haben würde, wenn man Bohnen, Alee, Weigen, u. f. w. zerftogen und fie alle in einen einzigen Gad fteden wilrde. Alle angeblichen Organisationen von Brovingen u. f. w. find gewiß gutgemeinte aber lediglich scheinbare, ohne individuelles Leben, worauf die mahre Individualität beruht.

Rein Stand hat aber niehr durch diefe Auflösung aller natürlichen Berbindungen gelitten wie der Arbeiterstand. Rein Stand hat das mehr nöthig, was die Berbindung dem Menfchen feiner menschlichen Ratur nach gewähren foll, nämlich hilfe und Schut. Durch die hilfe und den Schut, den die Berbindung dem Menfchen gewährt, fann er feine volle Berfonlichfeit entwideln. Ohne diefelbe hat er nicht den vollen Gebrauch der Rräfte und Fähigkeiten, die in feiner Perfönlichkeit liegen. Der Mensch ohne die natürliche Berbindung ift ein in feiner Perfonlichfeit verfümmerter Menfch. In den andern Ständen wird aber die Entbehrung der rechten Berbindung des Menschen mit dem Menschen durch andere Mittel einigermagen erfett. Das geschieht namentlich durch eine bevorzugte Stellung in der Gefellschaft und durch Bermogens- und Geldbesit. Der Besitz von Bermogen gewährt nach allen Seiten und Beziehungen hin eine gang privilegirte Stellung unter ben Mitmenfchen, beren Ginfluß gang unberechenbar ift. Wer Geld hat, hat in bem Geld Schut und hilfe. Der Menfch bagegen, ber fein Geld und feine hervorragende Stellung hat, findet Schutz und Hilfe nur in der Mithilfe, die er in einer bestimmten Lebensstellung von feinen Mitmenschen, die sich in ähnlicher Lebens: ftellung befinden und mit ihm in lebensträftiger dauernder Berbindung fteben, empfängt. Der Staatsverband allein gewährt ihm diefen Schutz und diefe Bilfe für die Bedürfniffe aller Art, die das tägliche Leben fordert, in feiner 2Beife. Aus diefem ifolirten Buftande find dann alle die materiellen lebelftande in der Lage des Arbeiterstandes hervorgegangen, die wir in der Wegenwart in wachsender Progression vor uns sehen. Daraus ift hervorgegangen Diefes troftlofe Gefen, auf dem die Ernährung des größten Theils des Bolfes beruht, welches die Arbeit zur Waare macht, deren Breis fich durch Angebot und Nachfrage bestimmt; baraus ift bervorgegangen biefe Beimmung ber Menschen gegeneinander, welche sich bereits daran gewöhnt haben, nach diesem materiellen (Bebot ihr gegenseitiges Berhältniß aufzufaffen; daraus diese herumgiehenden Boltsmaffen ohne Beimath und Beimathstiebe : baraus diefer Auftand der Arbeiterfamilien, die bezüglich ihrer Eriftenzfähigfeit auf lauter täglich

wechselnde Berhältnisse angewiesen sind; daraus endlich diese fast gänzliche Trosts und Histosisseit in Zeiten der Berarmung und der Unglücksfälle. Daraus, als neueste Frucht der liberalen Gesetze, diese herunziehenden armen Menschen, die verlockt durch dieselben, ihre Heimath verlassen, dort wo sie hinziehen, in ihren Hoffnungen getäuscht sind und nicht mehr in ihre Heimath zurücksehren können u. s. w.; daraus auch die Gesahr, in dem Gestühle der eigenen Histosisseit sich jeder Bewegung, die den Schein der Histosischen anzuschließen und jedem Thoren oder Verführer in die Arme zu fallen.

\*Das ist ein entsetzlicher, ein verzweiflungsvoller Zustand, welchen Revolution und Liberalismus hervorgerusen; und eine ganze Neihe von Forderungen, welche ihm gegenüber die sociale Partei geltend macht, um ihm abzuhelsen, ist so berechtigt, daß, so lange sie nicht besriedigt sind, das arbeitende Belt nie zur Ruhe kommen kann und die Gesahr gewaltsamer Explosion so gewiß fortbesteht als die Explosion eines Kessels, in dem der Damps zusammengespreßt wird.\*

Das ist also die große Aufgabe: Verbindungen überall, namentlich aber für den gesammten Arbeiterstand, und zwar auf Grund einer entsprechenden Versaffung, wieder zu errichten, wie sie Natur, wie sie Gott gewollt.

Das ist aber eine schwere Aufgabe.

Ich fürchte baher, daß unfere Zeit nicht im Stande ift, sie zu lösen. Sie wird sich wohl darauf beschränken nuiffen, einige Bausteine für eine fpätere Zeit für diesen Zweck zusammenzutragen.

Es ist leichter Niederreißen wie Ausbauen. Im Niederreißen haben die letzten Jahrhunderte die höchste Meisterschaft bewährt; im Ausbauen haben sie sich dagegen als ebenso ohnmächtig erwiesen.

2013 Grundbedingung für jeden Berfud, dem Arbeiterstande seine natürliche Berbindung wiederzugeben, scheinen mir aber, wenn er wirklich Erfolg haben foll, folgende Gesichtspunkte maßgebend sich zu zeigen:

1) Die Berbindungen, welche erftrebt werden, müffen naturwüch fig fein.

So find die alten Berfaffungen der Handwerter und Gefellen entstanden. Sie sind aus der Natur der Dinge, aus dem Charafter des Bolkes und aus seinem Glauben herausgewachsen. Da die Zünfte in einer Zeit entstanden sind, wo römisches Recht und römische Justitutionen noch keinen Ginfluß auf das deutsche Bolksleben übten, so haben sie auch gar keine Berbindung mit den römischen Handwerkerbündnissen. Dagegen hat die Kirche mit ihrer Wahrheit und Gnade, welche so ganz darauf hingerichtet sind, den Menschen sür alle benkbaren guten Werte sest und kräftig zu verbinden, den größten Ginfluß das rauf geübt.

Wie groß in unserer Zeit, die auf der einen Seite alles Historische die auf den Grund zerstört und aus der Menschheit eine tabula rasa macht, und auf der andern Seite die consussessien doctrinären Sintagssysteme in der Volkswirthschaft durchzusühren sich bemüht, die Schwierigkeit ist, etwas Naturwichziges zu pflauzen, liegt zu Tage. Dennoch hängt hiervon jeder Ersolg ab, um aus unsern elenden Arbeiterverhältnissen berauszussonnen.

2) Die Berbindungen muffen wieder Berbindungen zu mirthich aft- lichen Zwecken und nicht für politische Treibereien und Trämmereien sein.

Auch das ist schwer in unserer Zeit. Die von aller Politis entserntesten Dinge werden jest in politische degenerier, und nicht in politische in einem höhern, edleren Sinne, sondern in politische, wo lediglich Politis im Rahmen der deschränktesten Partei-Schablone getrieben wird. Aus dieser Schablone hält sich der Mensch der Neuzeit schwer heraus; er fällt immer wieder mit allen seinen Gedanten und Empfindungen in sie zurück.

Zwar haben die Socialisten einen fräftigen Anlauf genommen, sich aus dem unendlich beschränkten Areis politischer Phrasen, worin der Liberalismus uns gedaunt hat, zu emancipiren und diesen paar auswendig gesernten politis

fchen Schlagwörtern wirkliche Bolfsintereffen entgegenzustellen.

Wie wenig [aber] dies Bestreben ihnen gegliicht ist, beweist ihre Teindschaft gegen die Religion. Diese [Feindschaft] gehört ganz zum Inventar des bornirten Liberalismus und zwar zu seinem politischen Inventar, obwohl es religiöse Dinge zu sein scheinen.

Es miffen Berbindungen für wirthschaftliche Interessen, nicht für die Interessen bes halben Dugend liberaler politischer leerer Phrasen sein, auf die

sich das ganze Intereffe unserer Zeitgenoffen concentrirt.

3) Gie mitffen wieder einen fittlich en Boden mit dem Bewußtsein ber Standesehre, Standespflicht, Standesfitte haben.

Das ist die andere Wirfung der Zerstörung aller Verbindungen im Arbeiterstande. Die eine ist, daß sie Menschenarbeit zum Handelsobject, das durch Angebot und Nachstrage versteigert wird, gemacht hat; die andere, daß sie die Standeschre, Standessitte, Standespflicht zerstört hat. In einer sesten Verbindung bildet sich eine Ehre und Sitte mit gegenseitiger Verantwortung. Die Ehre und die Unehre des Ginzelnen wird Ehre und Unehre des Ganzen. Diese Vorstellung ist eine der wichtigsten sittlichen Vorstellungen in der Mensch heit. Der Betrug, die schliechte Arbeit, die Ehrlosigsteit des Sinzelnen zieht die ganze Corporation in Mitteidenschaft. Sie controllirt deßhalb den Einzelnen, dulbet nicht den Betrug ze. des Sinzelnen. Das ist ein Halt. Das Alles ist jest verloren. Der Ginzelne handelt siest nurmehr auf sseine Verantwortung.

Zede wahre Berbindung muß Standesehre, Standespflicht zc. haben.

4) Sie muffen alle Stanbesgenoffen einschließen.

5) Sie muffen endlich Selbstverwaltung und Controlle im rechten Berhältnig verbinden.

Das sind die nothwendigsten Borbedingungen zu einer Reorganisation des Arbeiterstandes. So sange der Geist des Liberalismus herrscht mit seiner Feindschaft gegen die Rirche, gegen die Anstalt, wo die großen sittlichen Kräfte der Menschheit ihre Nahrung sinden, wird sie nie glücken. Wenn dagegen Kirche und Staat sich freundlich gegen einander stellen und unterstüßen würden, so wilrde das Gelingen kaum zweiselhaft sein.

Bir milffen hier auch noch die bisherigen Beftrebungen, Bereinigungen

für die Arbeiter ins Leben zu rufen, furz erwähnen.

Die sogenannten Brobuctiv-Genoffenschaften und Part ner-Genoffenschaften haben als einzelne Unternehmungen, die Vage der Arbeiter zu verbessern und ihnen nicht nur Vohn, sondern Geschäftsantheil zuzuwenden, ihren Werth. Die Erfolge (waren) seider bisher nur gering. Aber selbst wenn die Erfolge besser wären, so würden sie nur einem kleinen Theil der Arbeiter besser besser fonnen. Die sogenannten Schulge Delitssch Bereine haben neben aller Gefahr auch ihren Ruten, aber soviel steht schon jetzt fest, daß sie in feiner Beise im Stande sind, die Gefammtlage des Arbeiterstandes wesentlich zu beffern.

In den Gewerkschaften liegt dagegen wirklich ein Kern, der wenigstens den Weg zeigt, auf dem eine allgemeine Organisation erstrebt werden kömnte. Ob es möglich ist, sie in wahre Wirthschaftsgenossenschaften zu verwandeln und sie ihres politisch-revolutionären [??] Charasters zu entledigen, steht dahin. Sine bleibende in ihnen liegende Wahrheit ist es aber, daß eine Organisation des Arbeiterstandes sich anschließen muß an die Verschiedenheit ihrer Beschäftigungen. Im gegebenen Fall, daß die alten Grenzen gefallen, und jest dassit neue sich gebildet hätten], so wirde genigen, wenn jeder Arbeiter verpflichtet wäre, sich einem Gewerke anzuschließen, das in feine Arbeit eingreift.)

Ueber diefe Gewerfschaften an Ort und Stelle milften dann nach demsfelben Borbild auch Kreis-Gewerfschaften gestellt werden. In den Einzelversbänden ftehen die Gewerfe allein, in den Kreisverbänden alle Gewerfe zusammen.

Eine Gefahr ift hierbei nur die, daß diese großen Verbände Wertzeuge revolutionarer Bewegungen werden könnten. Wenn aber ihre Leiter auf den Kreis beschräuft wären und jede Politik verboten wäre, so würde dies nicht eintreten.

Das also das erfte Gebiet, auf dem der Staat thätig sein muß: Drganisation.

2. Billige Unterftützung der Arbeiter-Berbindungen durch den Staat."

Zu Punkt 2 und 3 dieses I. Theiles — 2. Staatssilfe; 3. Staatssichut — finden sich nur die folgenden fragmentarischen Bleistift-Notizen in kaum zu entziffernder Schrift. Trotz ihrer Dürftigkeit und der Unsicherheit ihrer Enträthselung an mehreren Stellen, gehören sie nothwendig hierher.

"Bu diefen Forderungen rechne ich nun:

- 1. Alles, was sie nothwendig vereinigt zu einem Stand, oder zu jenem Stande, der hervorgeht aus bem industriellen Arbeiterstand.
- 2. Wohlwollende Unterstützung seitens des Staates nach billigen und wirthschaftlichen Grundsätzen, nicht nach augenblicklichen Gelüsten.

3mei Gegenfätze zu vermeiden:

Den Staat verpflichten wollen, alle Arbeiter zu unterstifften, wäre verstehrt; den Staat verpflichten, wie er jetzt Principien (?) unterstift, welche nachtheilig (?) 2c., ist (berechtigt).

3. Den induftriellen Arbeiterfrand fchützen vor Ausbeutung, Prellerei,

Mißhandlung, Thrannei.

- 4. Berbot der Frauenarbeit, damit er Familie hat: der Mann ein Weib, das Kind eine Mutter.
  - 5. Berbot der Kinderarbeit.
  - 6. Sonntagsruhe.
  - 7. Unterdrückung der Ausbentung . . . .

<sup>1)</sup> Bgl. II, 202. Gegen diese Gewertschaften notirt Actteler allerdings auch vier Bedenten, von denen nur das erste mit Sicherheit zu entzissern ist: "Ein Bedenten, daß sie einen socialistischen Beigeschmack baben. Ein anderes, wenn sie als allgemeine Staatsspflicht angesehen würden [?] 2c. . . . " — Bei diesem ganzen Abschnitt über die Gewertschaften ist die Schrift so unteserlich, daß die richtige Entzisserung der einzelnen Worte nicht verbürgt werden fann. Der Gedankengang dürste jedoch so ziemlich getroffen sein.

II. Bestrebungen, die theils berechtigt, theils unberechtigt find." 1)

Bu diesem ganzen II. Theile findet sich nur der folgende Gedanke furz angedeutet:

"Das (— der Mangel an Organisation, die Jsolirtheit) ist die eine Seite der trostlosen Gristenz des Arbeiters. Die andere ist die Entwerthung der Arbeit, welche mit dem vorigen zusammenhängt. Der Werth der Arbeit wird in dieser Lage durch eine Art Bersteigerung und Vergabung an den Mindestbietenden bestimmt. Tas ist aber nicht der wirkliche Werth der Arbeit; der steht viel höher. — (Aussührung.)

Diese Lage ift um so schlimmer, da der Arbeiter fein anderes Bermögen hat wie die Arbeit. Wenn nun diese Arbeit so tief herabgedrickt ist, so ist feine

ganze materielle Existenz auf dieses Niveau herabgedrückt.

Die sogenannte Arbeiter-Partei will den Werth der Arbeit wieder zur Geltung bringen. Dieser ist im höchsten Grade verkannt in der jetzigen lage der Menschen. Sie strebt aber nach diesem berechtigten Ziese auf ganz verkehrtem Wege. Sie kann auch den rechten Weg, die Arbeit bei der Gittervertheilung zur Geltung zu bringen, nicht finden, weil sie das Wesen der Arbeit nicht kennt.

Si quis non vult operari, nec manducet 2. Thess. 3,10. Hier bie Arbeit als der rechtmäßige Titel bezeichnet, um an der Befriedigung der

Lebensbedürfniffe Theil zu nehmen.

III. Bestrebungen die höchst bedenklich sind:

Die sogenannte Arbeiter-Partei entsernt sich aber leider von diesen praktischen wohlberechtigen Unternehmungen und wendet sich Systemen zu, deren Durchführung in weiten Fernen liegt; deren Durchführung nur möglich ist, wenn die jezige ganze Productionsweise auf den Kopf gestellt wird; deren Durchführung nur durch einen unerbittlichen blutigen Kanups möglich ist; deren Resultat endlich nicht nur höchst zweiselhaft ist, sondern vielmehr die wichtigsten Gründe der Berderblichkeit für sich hat.

Die sogenannte Arbeiter-Partei beschäftigt sich mit jenen praktischen, nützlichen Bestrebungen namentlich immer auf ihren Agitations-Versammlungen sum nämlich das Juteresse des gewöhnlichen Arbeiters rege zu erhalten. Denn die Masse derbeiter denst nur au jene praktischen Forderungen. Die Leiter der sog. Arbeiter-Partei treiben ihren gewissen Spott damit, und beschäftigen sich schreichen mit diesen Utopien, von denen die Masse nichts versteht.

Sie beschädigen dadurch die mahren Intereffen des Arbeiterstandes auf das allertieffte.

Worin befteht nun diefes Suftem?

Bei dieser Derstellung erstrebe ich Gemeinverständlichkeit, damit auch das Bolf mich verstehen tann. Ich finde es beklagenswerth, daß so viele Filhrer der socialen Partei dieses Kapitel in einer ganz unverständlichen Sprache beshandeln, so daß man kann weiß, ob sie sich selbst verstehen, aber gewiß sein kann, daß der größte Theil des Bolkes sie nicht versteht.

Grinidprincip: Die Bitter theilen fich in solche, die für den Genuß bestimmt find, und in solche, die nicht felbst verbraucht und genoffen werden, sondern als Mittel dienen, um jene Gitter für den Genuß zu gewinnen.

<sup>1)</sup> Rady der 2. Redaction waren nur noch zwei Haupttheile beibehalten: I. berechtigte, II. unberechtigte Bestrehungen der Arbeiter. Hier wird die Dreitheilung der 1. Redaction festgehalten.

Zu jenen gehören z. B. die Nahrungsmittel, die Wohnungsstätte; zu diesen das Kapital, der Grund und Boden, die Fabrit, die Transportmittel u. s. w. Jene neunt man Genußmittel, diese Productionsmittel. Die Arbeit allein schafft wahre Gitter d. h. Gebrauchsgüter, die Arbeit allein gewährt daher wahres Eigenthum.

Das Grundprincip des jetigen Socialismus besteht nun in folgendem: Nur an den Gütern, die für den Genuß bestimmt sind, darf noch Privateigenthum fortbestehen. Alle Güter dagegen, welche die Mittel enthalten, um jene Genußmittel zu erzeugen, sind gemeinschaftliches Eigenthum des Staates. (Ueber die Frage, ob dieses Gigenthum das Collectiveigenthum der Staaten in ihrer jetigen Sinrichtung werden könne, soder in größerer Ausdehnung sein solle, besteht keine volle klarheit. Für die Sache ist es einerlei, denn wenn wir auch vom Staat als Gigenthümer reden, so gilt dasselbe von den andern.)

Nur der Staat ist also Producent der Verbranchsgitter. Die Arbeitsleistung eines jeden Einzelnen bestimmt aber den Antheil, welchen jeder an dem Erträgnisse der gemeinsamen Arbeit aller hat. Keiner bekommt also Lohn, sondern jeder nur seinen Antheil nach Maßgabe seiner Arbeit. Db die Arbeit in Handarbeit besteht, oder in anderer, welche der Gesellschaft einen Rugen gewährt z. B. die der Richter, der Beauten, Lehrer u. s. w., bleibt sich gleich. Die jezigen Besiger der Kapitalien, Grundstücke n. s. w. erhalten Gesunfgitter.

Wohin wird nun diefes Suftem führen?

1. Alle Eigenthümer an Grund und Boden mugten ihrem Eigenthum entfagen und erhielten dafür Genugmittel oder Anweifung auf dieselben. . . .

(Schluß über Arbeiter=Bestrebungen.)

Wenn nun aber auch alle Phantasieen Wahrheit wären und alles fett gefüttert würde in dem allgemeinen Arbeiterstaat, so möchte ich doch lieber in Frieden die Kartoffeln effen, die ich daue, und mit dem Pelz der Thiere mich kleiden, die ich pflege, und dabei Freiheit haben — als in der Sklaverei des Arbeiterstaates leben und fett gefüttert werden.

Hier die tiefe Berwerflichfeit. Jett wieder Leben in der Sclaverei und Sclavenstaat ohne persönliche Freiheit. . . .

- Grundhaftes Mißtennen des Bösen in allen Menfchen! Nur der fann helfen, der das Böse in und außer sich bekümpfen kann." 1)

Mit dieser Schrift war der Bischof im Geiste beschäftigt, als ihm — vernuthlich aus Anlaß seines Hirtenbrieses über die Arbeit — vom "dristlichen Arbeiterverein" in Angsburg ein Schreiben zuging, datirt vom 15. April 1877, durch welches die Mitglieder ihm "den innigsten Dank

<sup>1)</sup> Dieser lette Gedanke kehrt auch sonst bei Netteler wieder. Auf einem abgerissenn Blatte in seinem Nachlaß ift 3. B. der Gedanke hingeworfen: "3 wei Begriffe fehlen bem Menschen ber modernen Belt:

<sup>1.</sup> Der Begriff des Böjen in allen Menschen. Der moderne Mensch fennt nur das Böse als einzelne Erscheinung, und zwar bei andern; nicht aber das Böse bei allen Menschen, nicht das angeerbte Böse. Daher alle seine Rechnungen salsch, weil er diesen Faktor nicht in Anschlag bringt.

<sup>2.</sup> Der Begriff einer Silfe Gottes. Er fennt nur die Gelbsthilfe."

aussprachen für die warme Theilnahme, die er bei so vielen Gelegenheiten schon für die Interessen des Arbeiterstandes an den Tag gelegt habe".

Der Bischof antwortete sichtlich erfreut unter dem 1. Mai 1877:

"Es hat mich wahrhaft gerührt, daß Sie meine Bemithungen so freundslich anerkennen. Ganz insbesondere hat es mich aber gefreut, in dieser Zusschrift den Beweis zu sinden, daß Sie und die Mitglieder des Bereins nur in der innigsten Berbindung mit der Religion und mit Christus das Ziel des Arbeiterstandes erstreben. Das ist der einzig rechte Weg."

Es sind dies die letzten Zeilen von der Hand des Bischofs, die öffentslich bekannt geworden sind. So schloß er eigentlich mit der socialen Frage sein öffentliches Wirken, und auf dem Gebiete der socialen Frage war dies sein letztes Wort.

## 7. Noch eine Romfahrt.

Die herbstmonate 1876 waren für Retteler bewegt und wechselreich verflogen. Noch in der ersten Woche Septembers nahmen Pastoralreisen in seiner Dibeese ihn in Anspruch; bann ging's am 18. September zu einem Befuch der alten Heimath gut. Bon feinem altesten Bruder Clemens begleis tet, suchte der Bischof vor allem das Grab seines Wilderich in Thule auf, weilte bei deffen Wittwe in Eresburg und traf bann 22. September mit ben übrigen Berwandten im gräflich Galen'ichen Schloffe zu Affen gujammen. Gine ehrenvolle Ginladung, die firchliche Trammg des Grafen Bardi mit der Herzogin von Braganga zu vollziehen, rief ihn, da der beabsichtigten Feier in Bagern Schwierigfeiten in den Weg traten, gegen Mitte October nach Salzburg. Retteler hatte feit vielen Sahren in bem bergoglichen Saufe von Braganga freundlich verfehrt, die Braut von ihrer Rindheit an gefannt und ichon zweien ihrer Schwestern den Trauungssegen der Rirche ertheilt. Die Feier verlief diesmal mit besonderem Glauze. Der Graf von Chambord, als Haupt der Familie Bourbon, welcher der Brautigam zugehörte, war selbst erschienen; die Erzherzoge Carl Ludwig und Ludwig Bictor, Don Miguel von Braganza und der Infant Don Alfonso von Spanien, die Herzogin von Braganza mit den jüngeren Töchtern, die Großherzogin von Tosfana, die Fürsten von Löwenstein und von Fenburg. wohnten der Trauung bei.

Der glänzenden Feier folgte eine Woche später in Salzburg eine andere, vielleicht minder glänzend, aber ungleich bedeutender. Am 22. Destober wurde der discherige Abt zu St. Peter, Dr. Albert Eder, zum Fürstbischof von Salzburg consecrirt. Auf Vorschlag Bischof Andigiers von Linz sollte diese Feier zu einer Versammlung und Besprechung der sämmtlichen Suffragane der Salzburger Kirchenprovinz benutzt werden, und so sanden, abgesehen von Andigier, die Oberhirten von Brizen, Seckau, Gurt,

Lavant und Trient sich dabei ein. Zu der Feier, welche so viele öfterreichische Bischöse zusammen führen sollte, wurde auch Ketteler eingesladen und es gewährte ihm große Freude beizuwohnen. Bischos Kudigier, der "streitbare Bischos von Linz", hielt die Festpredigt bei der Consecration. Der alte Titel des Fürstbischoss von Salzdurg als "Primas von Dentschland" erimnerte den apostolischen Reduer an die augenblickliche Bedrückung der fatholischen Religion in jenem Lande. Unter seinen Juhörern saß einer, dessen Herte unter jenen Bedrückungen, der "streitbare Bischos von Mainz".

Die Zwischenzeit zwischen beiden Festen hatte Ketteler ausgefüllt durch einen Besuch im Hause seines Reffen, des Grafen Hubert von Galen in Goldegg bei Salzburg, dessen Bruder, der Pfarrer Max von Galen, auf der ganzen Reise sein unzertrennlicher Begleiter war.

Als Ketteler in den letzten Octobertagen nach Mainz zurücktam, fand er die Einladung zum Konradi-Fubiläum in Konstanz, das wieder zu einer großen Anstrengung, aber auch zu einer großen Frende für ihn werden sollte. Erst im Occember konnte der Bischof die gewohnten Winterarbeiten aufnehmen. Als mit dem 18. Februar 1877 die Fastenpredigten und mit ihnen die vermehrten sechsorslichen Pflichten der Fastenzeit begannen, war bereits wieder ein Schristchen des Bischofs von Mainz, "Die thatsächliche Einführung des bekenntnissosen Protestantismus", im Druck ausgegangen. Auch die Fastenpredigten über "die Pflichten der Eltern und des Elternshauses unter den modernen Schulverhältnissen" wurden, sobald die letzte berselben gehalten war, zu weiterer Verbreitung im Druck ausgegeben.

Mit der Feier der erften Kinder-Communion zu Rödelheim am Beißen Sonntag den 8. April war die schwere Ofterarbeit vorbei. Aber Ruhe gab es damit nicht. Um 12. April vollzog der Bijchof auf Schlof Heltorf bie Trauung einer feiner Grofinichten, Grafin Unna Spec, mit bem Grafen Franz X. Schmifing Kerffenbrod, und von hier zurück, trat er 14. April seine Firmreisen an. Die Zeit brangte, benn ber Bifchof hatte fur biefes Sahr feine besondern Planc. Am Schutfest des hl. Joseph, den 21. April, veröffentlichte er ein Ausschreiben an seine Diöcese über das bevorftebende große Bubelfest des Papstes und die rechte Art, sich an demselben zu betheiligen. Am 3. Juni 1877 waren 50 Jahre verfloffen, seit Bius IX. die Bischofsweihe empfangen hatte. "Die Mainzer Diocese," schreibt Ret= teler, "bie durch ihre treue Anhänglichfeit an den Apostel-Stuhl von altersher sich ausgezeichnet und dadurch den Ehrennamen der besondern Tochter der römischen Kirche verdient hat, wird bei dieser Jubelfeier nicht guruckstehen." Daß er zu dem Teste persönlich nach Rom zu pilgern gedente. verrieth er jett noch nicht, aber es stand schon bei ihm fest.

Was ihn zu dieser setzten Komreise eigentlich bewog, nachdem er schon viermal, und zwar für lange Zeit, in der ewigen Stadt gewesen war, hat Ketteler nirgends ausgesprochen, aber es war wohl ein Drang, von Pins IX. Abschied zu nehmen. Nach menschlichem Ermessen waren die Tage des greisen Papstes gezählt und Ketteler selbst trug sich mit Ahnungen. In Konstanz war es ausgesallen, wie bestimmt er versicherte, daß er die Stadt nicht wieder sehn werde. Am 30. Fannar 1877 ordnete er noch einmal seine letztwilligen Versügungen i. Unter dem 2. März schrieb er am Schluß eines Brieses an eine seiner Nichten bei Erwähnung ihrer bevorstehenden Trennung von ihrer Schwester: "Wo Christus ist, da gibt es keine Trennung mehr, selbst nicht durch den Tod."

Bis zum 1. Mai nahmen die Firmungen im Decanate Dieburg den Bischof in Anspruch, am 29. April hatte er in der dortigen Pfarrfirche, am 30. April bei den Kapuzinern daselbst gepredigt; unter dem 1. Mai ersedigte er in Mainz wieder seine Correspondenzen. Der solgende Sonntag brachte noch eine große Ermüdung. Im Dom zu Mainz war Firmung und auch aus der Diöcese Limburg waren Firmlinge zahlreich herbeigekommen. Man zählte über 1200 Kinder.

Ju Mittag des 8. Mai sah Ketteler nochmass sein Domeapitel um sich versammelt. Es galt ein Absichiedsmahl, denn noch am gleichen Tage, Abends 9 Uhr, bestieg der Bischof den Zug zur Konnreise. Wiewohl er die Stunde der Abreise dis zum letzten Tage unbestimmt gelassen hatte, war sie doch noch in der Stadt bekannt geworden. Sine dichtgedrängte Menge hatte sich am Bahnhof zusammengesunden, um ihm Absichiedsgrüße und Segenswünsche zuzurusen. Es war eine ganz spontane, aber ungemein herzliche Ovation. Gerührt und erfrent schied Ketteler von seiner Heerde, deren laute Hochruse ihm noch solgten. Am Nachmittag des 11. Mai tras er, von den bereits anwesenden Mäninzern und dem Rector der Anima am Bahnhose frendig begrüßt, in der Papststadt ein.

Der Bischof kam diesmal nicht ganz mit frischer Kraft. Auf seiner deritten Firmstation in Urberach, am 17. April, hatte er sich eine starfe Erfältung zugezogen, trotzdem aber solgenden Tages in Nieder-Roden den gewöhnlichen anstreugenden Functionen sich unterzogen. Nothgedrungen gönnte er am 19. April sich Ruhe, dann aber ging es wieder ununterbrochen an die Arbeit. Ein schleichendes Fieder war dem Bischof zurückgeblieben, allein er, der nie in seinem Leben erustlich trant gewesen, achtete es nicht. Hatte er auf Ruhestunden in Rom sich vertröstet, so war dies wohl eine Tänschung, denn in Rom erst recht gab es setzt bewegte Tage.

<sup>1)</sup> Schon fruhzeitig hatte ber Bifchof ein eigenhandiges Testament gemacht; ber Sicherheit halber wollte er es jest in notavielle Form bringen.

Das Jubiläum des hl. Vaters hatte aus der ganzen Welt Kirchensfürsten wie Bilger aller Stände zahlreich nach Rom gezogen. Aus Deutschsland waren bereits au 300 Pilger anwesend, die sich täglich noch vermehrten und bald auf 500 gestiegen waren. Der Erzbischof von Töln, die Bischöfe von Münster, Paderborn, Ermland und Regensburg weilten schon daselbst, als Ketteler eintraf; Bischof Leonrod von Sichstätt wurde in den nächsten Tagen erwartet. Auch Cardinal Schwarzenberg und eine Anzahl anderer öfterreichischer Bischöfe waren gesommen. Zahlreiche deutsche Geistliche aus den verschiedensten Diöcesen hatten sich eingefunden, nicht minder war der beutsche Abel vertreten.

Außer zwei Verwandten, dem Grafen Max v. Galen, der ihn begleistete, und dem Grafen Erbdrofte aus Münfter begegnete Ketteler hier dem Freiherrn Felix v. Loë, dem Führer des deutschen Pilgerzuges, dem Fürften Löwenstein, dem Freiherrn von Franckenstein, den Grafen Praschma, Chamaré, Hompesch und vielen andern Vefannten aus der Neihe der fathoslichen Vorfämpfer. Seine größte Freude war es aber, die aus ihrer Heimath vertriebenen preußischen Bischöse, seine alten Freunde, hier wiederszusinden.

Kettelers Wiedererscheinen in Nom hatte keinerlei Beigeschmack von Bitterkeit. Als er gleich am Abend nach seiner Ankunft mit Migr. Jänig, dem Rector der Anima, einen kleinen Spaziergang durch die Straßen der Stadt machte, wiederholte er ein über das andere Mal: "Ich kann Ihnen nicht sagen, wie glücklich ich mich fühle, so oft ich in Rom bin."

Die ewige Stadt behauptete für ihn noch immer die alte Anziehungsfraft. Auf einer seiner Firmstationen im Jahre 1862 hörte er während des Mittagstisches einen zu Gast geladenen Nachbarpfarrer mit großem Eiser von der Weltausstellung in London erzählen, welche derselbe furz zuvor besucht hatte. Ruhig hörte der Vischof zu. "Mein sieder Herre," sagte er dann, "wenn Sie wieder einmal eine große Reise machen, dann reisen Sie nach Rom. Das ist das London der Priester." An die Gräsin Korff Schmising hatte er über deren Sohn noch im Februar 1869 geschrieben: "Besonders warmen Antheil nehme ich an den guten Nachrichten von Ferdinand aus Rom. Das hat Gott ja gnädig gesügt, daß er seine Schritte dorthin geseitet hat. Ein junger Mensch, der sür die großen Eindrücke Empfänglichkeit mitbringt, sann wohl kein größeres Glück haben, als in diesem wichtigen Augenblick einige Zeit der Jugend in Rom zuzubringen. Ich möchte die jungen Leute beneiden, denen dies zu Theil wird."

Des Bischofs erster Gang am Morgen nach der Ankunft war zur Grabftätte der Aposteljürsten in St. Peter. Ueber eine Stunde kniete er hier auf dem Steinboden im stillen Gebet. Als er aufstand, richtete er sich zur Rechten nach der Concils-Aula hin. "Da steht noch Alles, wie wir es vor 7 Jahren verließen," äußerte er sich zu seinen Begleitern, "und das Concil tönnte morgen wieder eröffnet werden, wenn die Weltlage nicht so unermeßliche Schwierigkeiten in den Weg segte. Würde es wieder einberusen, da fäme ich natürlich noch einmal hierher." "Ueberhaupt," so fügt sein Begleiter, der diese Worte berichtet i), hinzu, "stand die Erinnerung an das Baticanum . . . als ein Bild großer verantwortungsvoller Bischsfarbeit, aber auch wunderbaren Glaubensbewußtieins und bestärfter Zuversicht auf Gottes Leitung der Weltereignisse vor seiner Seese und er sprach gerne von dessen Fortschung." Auch während des Festes in Konstanz im letzen November hatte er in Answeicheit zahlreicher Geistlicher ganz ossen über das Concil und seine Stellung bei demselben sich geäußert <sup>2</sup>):

"Der glaubensstarke Bischof, dessen Seele ganz durchdeningen war von der Neberzeugung der Göttlichkeit und Untriglichkeit der Rirche . . . fprach sich über sein Austreten dei dem Concil offen ans. Vor jeder Sitzung sei ein nealtes Gebet zum hl. Geist gebetet worden, um dessen Beistand anzuslehen, damit die Versammelten "alle Schwierigkeit, die gegen irgend eine Lehre de stehe, aufsinden und darlegen könnten". Diesem Gebet habe er zu entsprechen gesucht, indem er die Bedenken gegen die Desinition des Unsehlbarkeitsdogunas vortrug. Damit habe er nur einer heitigen Pflicht genitzt, wie er anch einer heitigen Verpstichtung nachgekommen sei, der Entscheidung des Concils vollständig und rückhaltlos sich zu unterwersen. "Gen deshalb," sügte er bei, "b in ich stotz da vauf, daß ich freimittig alle Bedenken erhoben habe, und ich würde, wenn ich es nochmals zu than hätte, wieder so than."

Das Zusammentressen mit den zahlreichen Bischösen der verschiedenen Nationen, die einst Mitglieder und zum Theil Vorfämpfer der Majorität gewesen und ihn in den vordersten Reihen der Gegner gesehen hatten, brachte ihm daher auch in feiner Beise etwas Peinliches. Zu den Bischösen von Regensdurg und Paderborn stand er im freundschaftlichsten Verhältniß und sah man ihn in Rom mit ihnen Seite au Seite. Mit Bischos Pie von Poitiers, einem der angesehensten Versechter der Infallibilität auf dem Concis, tras er im französischen Seminar der hl. Clara zusammen und unterhielt sich mit ihm aufs freundlichste. Mehrere Besuche wurden zwischen den beiden Prälaten ausgetauscht. Als der Bischos an einem der letzten Tage seines Aussenthaltes, am 1. oder 2. Juni das Kloster in Trinitä der monti besuchte, ward ihm unerwartet noch eine große Frende. Er tras hier mit einem andern Concilsbesamnten zusammen, mit dem Cardinal Riario Sforza von Neapel. Dieser war es, der in den Tagen des heißesten Kampses noch einen letzten Versuch der Einigung gerade dei Ketteler gemacht

<sup>1)</sup> Dr. B. Liefen, Lette Lebenswochen bes hochjel. Bischofs von Mainz, Wilhelm Emmanuel, Freiheren v. Ketteler. Mainz 1877 S. 8. Diesem Büchlein sind viele der Angaben über bie letten Tage des Bischofs entnommen.

<sup>2)</sup> Freiburger Ratholifdjes Rirchenblatt 8. August 1877 Mr. 32. S. 251.

hatte. Netteler verehrte diesen ausgezeichneten Kirchenfürsten besonders hoch und es hatte sich während des Concils ein recht freundliches Verhältniß zwischen beiden gebildet. Auch die Cardinäle Simeoni, Franchi, de Luca, Howard, Ledochowski und Franzelin sahen Ketteler während dieses seines Romansenthaltes dei sich, nicht blos als Vesucher, sondern auch als ihren Gast.

Auf dem Heinwege von St. Peter begann der Bischof gleich am ersten Morgen, den 12. Mai, mit dem deutschen Campo santo die Reihe seiner Besuche, die in den nächsten Tagen sortgesetzt wurden. Um Nachmittag erschien er unter den deutschen Pilgern in der Villa Pamfiti auf dem Janieuluß, wo sein Verweilen die größte Frende hervorrief. Den Rückweg zur Anima nahm er über San Pancratio. Dort ruhen die Gebeine des Märtyrers Prancratiuß, und wurde an diesem Tag das Fest desselben begangen. Ein großer Theil der deutschen Pilger zog an diesem Nachmittag dahin. Für den solgenden Tag, den 6. Sonntag nach Oftern, hatte Ketteler in der deutschen Kirche der Anima die Predigt übernommen. Es war vorher befannt geworden, und insolge dessen war das Gotteshaus übersüllt. Der Bischof von Regensburg celebrirte das Hochamt.

Anfänglich war Erzbischof Melchers für diese Predigt ausersehen geweien, aber mit Rücksicht auf bessen Stellung im Culturkamps und gegenüber seiner Regierung nahm man davon Abstand. Ketkeler begann, indem er der Heimschung der deutschen Kirche gedachte und seiner Antsbrüder, welche zum Zeugniß für Fesus Cheistus Kerker, Verbannung und Leiden aller Art getragen.

So hätte auch jetzt ein anderer, würdigerer diese Predigt halten sollen, dessen Erscheinen schon eine Predigt gewesen wäre. Bei diesen Worten übermannte ihn die Rührung und Thränen stürzten aus seinen Augen. Er mußte einen Augenblick inne halten, um sich zu fassen. Dann sprach er lange und ernst über "die Welt ohne Gott", aber, so spann er seine Vetrachtung weiter"): "Keine Gotteserkenntniß ohne Christus — kein Christusglaube ohne die Kirche, keine Kirche ohne den Papst."

Dies führte dann, im Hindlick auf das frendige Festhalten des fatholischen Erdfreises am Einheitsmittelpunkt in Rom, den Redner zur tröstlichen Borshersagung einer besseren Zukunft.

Ob Ketteler sich an der gehobenen Festversammtung betheiligt habe, welche noch am Abend desselben Tages die deutschen Pitger zur Feier des 86. Geburtstages des Papstes im Palazzo Atemps zusammenführte, wird nicht berichtet. Dagegen fand er sich daselbst 3 Tage später, am 16. Mai ein, als die sämmtlichen in Rom anwesenden deutschen Bischöfe, neun an der

<sup>1)</sup> Bgl. Raich, Predigten I; 360 f.

Bahl, von den deutschen Bilgern im festlich geschmückten Saale begrüßt wurden. Schon hatten, außer dem Führer des Vilgerzuges, Freiherrn v. Loë, der Erzbischof von Eöln und die Bischöse von Paderborn und Regensburg Ansprachen an die Bersammlung gerichtet, als auch Ketteler sich bestimmen ließ, das Wort zu ergreisen. Seine Rede, von einem der Unwesenden nach der Erinnerung aufgezeichnet, lantete etwa, wie folgt:

"Ich erinnere mich in diesen Tagen in Rom wieder lebhaft an das Wort, welches mir der Cardinal Wisenan bei meinem ersten Zusammentressen hier sagte, und das mich damals, ich gestehe es offen, etwas in Erstamen sette. "Seien Sie überzeugt", äußerte er, "der Rampf zwischen Glauben und Unglauben, Christenthum und Antichristenthum wird in nicht gar serner Zeit auf dem märkischen Sande zur Entscheidung kommen! Ich hielt es damals noch nicht für möglich, aber heute erfüllt sich diese Vorhersagung unter unsern Augen. Ein großer, vielleicht der größere Theil derer, die sich ewangelische Christen nehnen, sind keine Gländigen, seine Christen mehre. Erst kürzlich gab mir ein Lehrer meiner Diöcese die Versicherung, daß in weiten Areisen seiner Ungedung kaum noch ein Vehrer und ein Vauer an den persönlichen Gott glaube. Veider ist es nur zu wahr, daß wir in Deutschland im Centrum des Kampses zwischen Christenthum und Antichristenthum stehen.

Aber auch (Vott Dank, daß damit die dentschen Katholiken die Ehre und den unvergleichtichen Ruhm haben, als die Vorkämpfer für die Sache Gottes, für das Werk Christi zu streiten und die große Schuld zu sühnen, welche Deutschland dadurch auf sich geladen hat, daß von ihm die große Spaltung in der Christenheit ausging. Das soll uns trösten, aufrecht halten in dieser trostlosen und, menschlicher Weise zu reden, verzweislungsvollen Zeit.

Gott läßt sein Wert nicht zu Grunde geben, er läßt uns nicht unter liegen, wenn wir in unserer Pflicht ausharren, beten, vertrauen, leiden, fämpfen. Ein Charfreitag ist jest für uns da; wer ersennt das nicht? Aber welcher Ratholif fann es bezweiseln, daß wie im Leben Christi so auch im Leben der Kirche bis zum Ofterworgen die Zeit nicht lang ist.

Frei und froh wollen wir den Kampf und das Kreuz ausnehmen, in welchem allein der Sieg zu finden ist, und wollen zugleich beten, daß Gott Bische, Priester und Laien in diesem großen Kampfe stärke. Im besondern aber versprechet Ihr (Litger) morgen bei der gemeinschaftlichen Communion, daß Ihr in dem Kampse aushalten wollet tren bis zum legten Athenzug."

Die dürftigen Anfzeichnungen können aber den Eindruck der Ansprache selbst nicht wiedergeben. Giner der Anwesenden erzählte zwei Monate später in der "Schlesischen Bolkszeitung" (Ar. 160) von der "unbeschreib lich großartigen Rede, die der in voller Körperfraft strotzende greise Bischof stammenden Auges am Abend des 16. Mai im Palazzo Altemps zu Kom den gespannt lauschenden deutschen Pilgern gehalten".

Nur noch ein einziges Mal sprach Ketteler mährend dieses Romansent haltes vor einer größern Zuhörerschaft. Es war im Collegium Germanicum, deffen Zöglinge er mehrmals besuchte. Bei einem dieser Besuche, da alle Zöglinge zu seiner Begrüßung versammelt waren, nahm er die Gelegenheit

wahr, um Worte der Erbaumg an fie zu richten. Er sprach zu den jungen Männern von dem Geheimniß des Kreuzes und in diesem tröstlichen und stärkenden Lichte zeigte er ihnen die eigentliche und tiesste Bedeutung des Culturkampses.

Der Tag nach jener Festversammlung im Palazzo Altemps, ber 17. Mai, follte der bedeutungsvollste in Rettelers diesmaligem Romaufent= halte werden. An diesem Tage war die Audienz der Deutschen bei Bius IX. Aus Rücksicht auf die außerordentliche Ananspruchnahme des Bapites und beffen große Ermüdung hatte Retteler es unterlaffen, um eine Brivataubieng ausbrücklich zu bitten, und fich bamit begnügt, zu biefer allgemeinen Audienz der Deutschen auch seinen Namen anmelden zu laffen. In der großen Sala ducale, etwas nach Mittag, fand ber Empfang ftatt. Etwa taufend Menschen füllten den Raum, Bilger aus allen Landestheilen und allen Ständen. Sieben deutsche Bischöfe waren anwesend, die Kürftin Taxis mit ihrem Sohne und ihren Töchtern, die Herzogin von Braganza mit ihrem Sohne und eine Reihe anderer fürftlicher Perfonlichkeiten. Bunächst dem Throne bes Papstes hatten bie Sprecher bes Bilgerzuges Stellung genommen. Der Ergbischof von Coln und Freiherr v. Loë, an ihrer Seite die Führer der einzelnen Deputationen und die Ueberbringer beson= berer Anliegen. Go fam es, bag bie Bischöfe trot ihrer privilegirten Plate bei weitem nicht in der vorderften Reihe ftanden, und daß Retteler, un= mittelbar an der Wand stehend, wenig bemerkt wurde. Gegen 12 1/4 wurde ber Papft auf bem Tragseffel in ben Saal getragen, und ber Erzbischof von Coln verlas die lateinische Abreffe. Dann kamen die Führer ber einzelnen Deputationen. Als nun das Jubilaumsgeschenk aus der Diöcese Mainz überreicht werden follte, und bas Wort "Maing" bas Ohr des Papftes traf, fiel derselbe lebhaft in die Rede: "Aber, wo ift Bischof Ketteler?" Man antwortete, daß der Bischof zugegen sei, aber etwas weiter zurückstehe; ber Papft wiederholte: "Retteler! Retteler!" Der Bischof mußte hervortreten und während er gerührt dem Papft die dargebotene Hand füßte, bezeigte Bius IX. laut seine Freude über bas Wiedersehen. "Ah, Retteler, Retteler" wieder= holte er mehrmals mit der herglichsten Freundlichkeit und hielt den Bischof an seiner Seite unmittelbar zu den Stufen des Thrones.

Es war dies eine ganz ungewöhnliche Aufmerkankeit von Seite des Papkes, die allgemein bemerkt wurde; allein es war nur ein Anfang. Uns mittelbar an die große Audienz schloß sich noch eine vertrauliche Untershaltung des Papkes mit den anwesenden Cardinälen und den hervorsragendsten Bersönlichkeiten in den Käunnen der Baticanischen Bibliothet. Wie gewöhnlich hatte Pius IX. auch hier für jeden ein freundliches und heiteres Wort. Mit Ketteler aber knüpkte er ohne weitere Veranlassung ein ausführliches Gespräch an.

Er erinnere sich, begann er, noch gut der Zeit, da er vor 27 Jahren in Gaëta Retteler jum Bischof ernannt habe. Er fprach von den Gingelheiten und Umftanden der bamaligen Bijchofswahl, der großen Aufregung in Maing und ber Lifte mit ben 3 Namen, die ihm schließlich das Domcapitel übersandt habe, auf ber obenan der Name des Propftes Retteler ftand. Gin Cardinal in Gaëta, den der Papft auch mit Namen nannte, hätte damals biefem Canbidaten bas Zeugniß gegeben : "Diefer Mann ift als ein guter Priefter burch gang Deutschland befannt und überall fann man nur Gutes von ihm hören; Euere Beiligkeit konnen fich auf ihn verlaffen." Der Papft fam bann auf bas Wirfen bes Bijchpfs und bie Rämpfe, die derselbe zu führen habe. Tu aliguando proeliabaris proelia regis, fügte er bei, auf Rettelers Laufbahn anspielend, nunc proeliaris proelia Dei. Der Bischof soll barauf hübsch erwiedert haben: Sequimur exemplum Sanctitatis Vestrae. Noch einmal richtete ber Bapft bas Wort an Retteler: "Du fuhrft eine gute Feber, mein Cohn, und ich glaube, fügte er scherzend bei, Deine Feder schreibt beffer als die meinige." Mit dem anerkennenden degno vescovo (ein würdiger Bischof!) machte der hl. Bater zulett dem Gespräch ein Enbe.

Ketteler war durch diese Auszeichnung tief gerührt. Das Einzige, was ihn dabei bekümmerte, war, wie er im engsten Kreise der Seinigen äußerte, der Gedanke, daß durch die lange Unterhaltung des Papstes mit ihm andern würdigern Männern die kostbaren Augenblicke seien entzogen worden.

Noch für den Abend besselben Tages wurde Ketteler zur Privataudienz beim Papste beschieden. Sine volle halbe Stunde unterhielt er sich mit dem Papste allein. Was hier gesprochen wurde, ist niemand bekannt geworden, nur erzählte der Wischof, daß der hl. Bater ganz Liebe und Wohls wollen gegen ihn gewesen sei. Am Schuß der Andienz durfte er noch seine Begleiter und einige andere Geistliche seiner Diöcese dem Papste vorstellen.

Gleich nach der Audienz vom 17. Mai begann ein Theil der deutschen Bilger die Rückreise auzutreten; andere warteten, bis es ihnen am Pfingsttage den 20. Mai gelungen war, den Papst noch einmal ganz aus der Nähe zu sehen. Allein Ketteser wollte ausharren, bis zum Judiläumstage selbst. Den größern Theil dieser Zeit verbrachte er im Gebet an besonders geheiligten Orten. Sine große Anziehung übte auf ihn die Kirche des hl. Augustinus. Für die Wallsahrt zu den sieden Hauptstirchen bereitete er sich durch die hl. Beicht in der Petersfirche vor; nächsten Morgen in der Frühe um 5 Uhr ging er zur Basiliea des hl. Pausus, um hier die hl. Messe zu lesen. Die weitere Betsahrt wurde mit Kücksicht auf die Verwandten, die sich hatten anschließen wollen, zu Wagen zurückgelegt; allein der ganze Weg blieb im wahren

Sinne eine Walkfahrt. Stille Andacht wechselte mit lautem Vorbeten. Anch an andern Tagen kommte man ihn oft sehen, wie er auf den Chorstusen im Lateran knieend seine Tagzeiten betete, oder im Colosseum oder auf der heiligen Treppe still seiner Andacht nachging, oder irgendwo in einer Kirche mit seinem Diener den Rosenskranz betete. Mit besonderer Liebe und Andacht verweilte er in den Kirchen, Klöstern und Heiligthümern des hl. Franziscus. Sin Geistlicher, der dem Vischof eines Nachmittags in der Anima seinen Besuch abstatten wollte, erhielt dort dei seiner Nachfrage zur Antwort: "Wie wollen Sie den Vischof von Mainz am Nachmittag besuchen? Der geht ja den ganzen Nachmittag von einer Kirche in die andere und betet."

Darüber versäumte jedoch Ketteler die Pflichten der Geselligkeit nicht. Beim gemeinsamen Mahl in der Anima war er der Mittelpunkt der Unterhattung. Die angeseheneren Landsleute in Rom, wie den wackern Achtermann, erfreute er durch seinen Besuch; Graf Paar, General Kanzler u. a. sahen ihn dei sich zur Tafel; am Abend des 21. Mai folgte er einer Ginsladung im fürstlichen Hause Altieri. Bie er öfter dem Collegium Germanicum seinen Besuch abstattete, so empfing er auch zweimal die Mainzer Alimmen des Collegs dei sich zu längerem Besuch, die erbaut und beglückt von ihrem Oberhirten schieden.

Gin eigenthümliches Intereffe zeigte Ketteler bon jeher für die italienischen Bettler, welche andere Reisende nur als Landplage gu betrachten pflegen. Er war benn auch bei ben Bettlern in Rom eine befannte Berfönlichfeit. Schon bei feiner Abreife von Rom im Sahre 1862 wurde er von einem Haufen Bettler mit dem dankbaren Rufe "Abbio Monfignore" überrafcht. Auch an feinen letten Aufenthalt fnüpft fich manche artige Scene, bezeichnend für ben Mann, ber fo warm für bas Bolf fühlte. In Begleitung mehrerer Geiftlichen ging er eines Tages über die Straße, als er plötzlich in der Unterhaltung inne hielt. An einem gegenüberliegenden Thurwinfel faß ein Bettler und ichlief. "Ift das nicht ein Armer?" fragte der Bifchof. Die Begleiter bestätigten es. Da rief er ben Schlafenden laut an: "Willft Du wohl etwas haben, armer Mann?" Der Bettler schreckte empor. "Ja, ja" murmelte er und ftreckte die Hand aus, in welche der Bischof sein Almosen drückte. Bei der Riickfehr von einem Ausfluge fah sich Ketteler bei San Germano plöglich von einer Schaar von Knaben umringt: "Ginen halben Soldo, Monfignore, ich fterbe vor Sunger," riefen fie ihn an. Der Bifchof fannte bas, und vertheilte freundlich alles, was er an fleiner Münze hatte, unter die Knaben. Es that ihm nur leid, daß er nicht, wie er in Rom ftets zu thun pflegte, einen größern Borrath an Scheibemungen bei fich trug, um allen zu geben. Denn, was seinen Aufenthalt in Rom anging, jo außerte er felbst zu seiner

Umgebung: "Wenn ich nichts für die Armen habe, so gehe ich nicht aus." Ein anderer Kummer war es ihm, daß er nicht genug Ztalienisch tonnte, nm mit dem armen Bolke sich zu unterhalten. "Ach wie Jammerschade, ihr Buben!" wiederholte er ein über das andere Mal, als er in San Germano seine Minze austheilte, "wie Schade! Wenn ich nur mit Euch plandern könnte!"

Bährend bes Baticanischen Concils hatte Ketteler im Collegium Germanicum gewohnt und war baher täglich des öftern an der Kirche San Machuto vorübergefommen, die jum alten Collegium gehörte. Dort auf der Treppe pflegte unter andern ein altes Mütterlein zu figen, das alle Tage vom Bischof ein kleines Almosen in Empfang nahm. Es waren seitdem 7 Jahre vergangen. Als Retteler, der diesmal in der Anis ma Wohnung genommen hatte, gleich in den ersten Tagen das Germanicum auffuchte, gedachte er gewiß nicht mehr des alten Bettelweibes am Beac. Die Alte aber erfannte ichon von weitem mit Erstamen und Entzücken den "guten Monfignore di Magonza". Sie sprang auf, breitete die Hande jum Himmel aus und lief auf ihn zu mit dem Schrei: "Ah Monfignore!" "Es fehlte wenig," erzählt des Bischofs Begleiter, "so wäre sie ihm um den Hals gefallen." Auch der Bischof war gerührt von dieser Freude, und bas Almojen fiel biesmal doppelt und dreifach reichlich aus. In ähnlicher Weise herzlich war des Bischofs Abschied vom pensionirten Thürhüter des Germanicums, bem alten Meifter Antonio, der herbeigelaufen fam, ibm nochmals den Ring zu fuffen. Der Bifchof behandelte den alten Mann fast wie einen guten Freund.

Die ewige Stadt selbst mit ihren Denkmälern und Kunstschäsen übte ganz wie früher ihre Anziehung auf ihn aus. Da waren es die neuen Ansgrabungen in den Catacomben der hl. Petronissa, die sein Juseresse seisellen, dann wieder die Restaurationsarbeiten in San Clemente oder die Arbeiten der Trappisten in San Paolo alle tre fontane zur Trockenslegung der Kirche des hl. Vincenz und Anastasius. "Da war er ganz dersselbe Vischof," schreibt einer seiner Reisebegleiter, "wie man ihn die letzten Jahre von Tag zu Tag im Dom zu Mainz auf die Gerüste steigen sah, um den Arbeitern und ihren neuen Ausführungen theilnahmsvoll und ersmunternd zu solgen."

Am Montag nach dem Orcifaltigkeits-Sonntag unternahm Ketteler mit Bischof Leonrod von Gichstätt einen Ausstug nach Monte Cassino. Er traf hier mit zwei Geistlichen seiner Diöcese und auch mit einigen Münsterländern zusammen, die seiner Liebenswürdigkeit und Heiterkeit bei dieser Begegnung später dankbar gedachten. Alles verlief vortrefslich, und der Ausenthalt machte dem Bischof den erhebendsten Eindruck: nur nahm er von hier aufs Neue eine Erfältung mit. Er hatte den steilen Weg von San Germano zum

Kloster anderthalb Stunden weit zu Fuß zurückgelegt. Erhigt und müde betrat er die fühlen Klosterräume mit ihren uralten festungsartigen Mauern. Um folgenden Morgen fühlte er Bestemmung und Schmerz auf der Brust, und das Uebel blieb haften. Um Nachmittag des 30. Mai zur Stadt zurückgetehrt, betheiligte er sich gleichwohl folgenden Morgens an der Feier des Frohnleichnamssestes im Campo Santo.

Während die deutschen Vischöse in so großer Zahl in Rom weitten, hatte die "Norddeutsche Allg. Zeitung" die Welt mit der Nachricht übersrascht, daß nach so schweren Kämpsen Papst und Vischöse bereit seien, der preußischen Regierung gegenüber auf Kosten der firchlichen Freiheit Zuschädnduisse zu machen. Diese Mittheilung, eine wahre Aarmnachricht für die deutschen Katholisen, war alsbald auch in die "Nationalliberale Correspondenz" übergegangen und von hier in die "Kölnische Zeitung", welche die Nachricht des weiteren commentirte. Aus der "Kölnischen Zeitung", die neben der Augsburger "Allgemeinen" von liberalen deutschen Blättern allein in Rom verbreitet war, gesangte das Gerücht zur Kenntniß der Bischöse. Bischof Martin von Paderborn war längst abgereist, aber Bischof v. Ketteler weiste noch in Rom, als am 2. Juni die "Germania" schrieb: "Bon einem in Kom weilenden deutschen Bischof werden wir mit folgender Zuschrift beehrt:

"Bie ich bemerke, verbreitet die "Kölnische Zeitung" wieder emsig die Nachricht, daß Papst und Bischöfe nahe daran seien, um Frieden zu bitten, damit
der immer weiterschreitenden Zerrüttung der firchlichen Verhättnisse in Preußen
Einhalt gethan werde. Die Frage, wie dies anzusangen, werde eisrigst in
Rom erwogen, und Papst und Bischöfe seien in friedlicher Stimmung. Wie
vor wenigen Tagen besonders Bischof Martin und Erzbischof Melchers in verföhnlicher Weise auf den Papst einzuwirten bemüht gewesen seien, so wirte
jest der Vischof Krement, welcher schon in München von seiner versöhnlichen
Gesimmung kein Hehl gemacht habe, in demselben Geisse.

Ich fann Ihnen nun die beftimmteste Versicherung geben, daß diese ganze Darftellung eine rein tendenziöse Erfindung ist, der alle Objectivität und Thatsächlichseit gänzlich sehlt. Wir zweiseln keinen Augenblick, daß eine solche Stimmung des Papstes und der deutschen Bischöse der "wölnischen Zig." ganz angenehm wäre und zwar um so mehr, da die "weiterschreitende Zerrüttung in Preußen" allerdings vorhanden ist, aber nicht in der katholischen Kirche Preußens, sondern auf allen andern Gebieten. Daß diese zunehmende innere Zerrüttung der "Köln. Zeitung" und ihren Gönnern unter den drohenden Aspecten der Gegenwart sehr satal ist, verstehen wir. Soeden kommt von Neapel die Nachricht, daß der Besus wäre in der That eine ganz gute Illustration zu der gegenwärtigen Weltlage. Da mag es der "Köln. Zeitung", die so unverdrossen den Kirchendrand mit angeblasen hat, wohl etwas unheimlich zu Muthe werden und wir begreisen es bestalb, wenn sie ihre eigene Stimmung, um sie zu verdecken, auf andere überträgt. Wenn sie aber deßhalb von Berhandlungen

redet, die hier zwischen Papit und Bischöfen eifrigst gepflogen würden, um Die Wege und Mittel gu einer Ausgleichung des Mirchenftreites gu finden, fo ift das, wie bemerkt, in jeder Sinficht reine Erfindung. Papft und Bifchofe haben ohne Zweifel über die Lage der Kirche in Deutschland mit einander gefprochen; aber Berhandlungen über die Wege jum Frieden haben in feiner Form und in feiner Beise stattgefunden. Das zu berathen liegt nicht ihnen ob, fondern benen, die den firchlichen Frieden gest ort haben. Um aber gu wiffen, was die Bischöfe den gegenwärtigen Berhältniffen gegenüber zu thun haben, dazu bedarf es feiner Berathungen; das haben fie vom erften Angenblick an mit voller Rlarheit erfannt, und fie haben jest nichts zu thun als auf dem betretenen Wege ausguharren, bis Gott die Entscheidung bringen wird. Richts wäre vergeblicher, als über eine fo flare Stellung zu berathen. Ebenfo unwahr wie die Mittheilung über dieje Berhandlungen ift jene über eine jest eingetretene verföhnlichere Stimmung der Berren Bifchofe felbst. Der Kirchenconflict in Deutschland hat feinen Grund nicht in versöhnlichen oder unversöhnlichen Stimmungen der Bischöfe, fondern in ihrem Bewiffen und ihrer bijdboflichen Pflicht. Richt aus unverfohnlicher Stimmung, sondern aus flar erfannter Bewiffenspflicht haben die Bischöfe biefen Conflict nicht etwa begonnen, fondern, als er ihnen aufgezwungen wurde, angenommen. Alle ihre Rundgebungen haben aber zugleich deutlich ausgesprochen, daß ihnen nichts ferner liege als unverföhnliche Stimmung. Ihre Friedensliebe fann fie aber niemals bagn bewegen, ihr Gewiffen und ihre Pflicht zum Opfer zu bringen. Die Darstellung der "Röln. Beitung" ift daher ein Gewebe von Entstellung und Umwahrheit, dem jeder Schatten einer Wahrheit fehlt und das nur erfunden fein fann, um ihren "liberalen" Lefern Sand in die Angen zu ftreuen, damit fie ja nie die wirtliche Sachlage fennen lernen."

Es ist äußerlich nicht bezeugt, aber viele Umstände lassen darüber kaum einen Zweisel, daß der "in Rom weilende deutsche Bischof", der wie früher so oft, diese Entgegnung gegen seindliche Zeitungsgerüchte an die "Germania" geichrieben, kein anderer war als Vischof v. Retteler. Es war die Feder, die noch vor einigen Tagen der Papst gerühmt, die noch einmal von Rom aus in Bewegung gesetzt wurde, die Sache der Kirche und der Katholisen Deutschlands zu schützen. Benige Tage später, nach Schluß der großen Juditäumsseier, am Abend des 3. Juni, verließ Ketteler die ewige Stadt. Er war in freudig gehobener Stimmung, von seinem ganzen Ausenthalte hochbesriedigt. "Ich tann Ihnen nicht sagen," betheuerte er noch am Bahnhof dem Rector der Anima, "wie glücklich ich mich fühle, daß ich wieder in Rom war."

## 8. Das Gube.

Daheim in der Diöcese waren für das Decanat Heppenheim bereits die Firmreisen wieder angesagt, und dem Bischof eilte es mit der Heinstellen wieder angesagt, und dem Bischof eilte es mit der Heinstellen Gradt. Doch ein paar Freundesbesinche als Ruhespausen auf der Reise wollte er sich gönnen. Gleich am 4. Juni wurde

in Florenz Halt gemacht, um im nahen Fiesole P. Befr, dem Generalsobern der Gesellschaft Fesu, einen mehrstündigen Besuch abzustatten. Für den 5. Juni war Ketteler in Meran erwartet als Gast des Erzherzogs Karl Ludwig und dessen Gemahlin Maria Theresia geb. Insantin von Portugal. Die angenehmen Stunden, die er bei diesem hohen Paare verstrachte, hielten den Bischof von andern Gängen nicht zurück. Er besuchte die Kapuziner, dei denen er auch die hl. Messe las, sowie das Haus der Englischen Fräusein. Da die Wittwe des edlen Fürsten Bogustaus Radziwill eben hier in Meran verweilte, suchte der Vischof auch diese auf, und als er hörte, daß der Pfarrer der Stadt schwer frank darniederliege, ließ er sich beim Kranken melden und fam, um mit ihm zu beten, und ihm den bischösslichen Segen zu ertheilen.

Auf der Weiterfahrt nach Junsbruck, am Morgen des 7. Juni, zeigten sich jedoch an dem Reisenden die Spuren großer Erschöpfung, selbst die Unterhaltung wurde ihm schwer. Diese Ermüdung war erklärlich. Hatte er doch mit Ausnahme der letzten, zwei Nächte nacheinander in der Eisendahn zugebracht, und schon in Florenz, als er im Dome betete, hatte ein Fiederschauer ihn genöthigt, sein Gedet bald abzubrechen. Die Nacht zum Herz-Teine-Teste verbrachte er in Junsbruck und seierte dort in der Frühe das hl. Mesopfer. Am Bahnhof, von wo er morgens gegen 7 Uhr weiterreiste, tras er unvermuthet mit einem der bravsten und verdientesten Laien seiner Bischossstadt zusammen, dem Borstand des kathol. Casinos Metgermeister Falt, der eben gleichsalls von Kom zurücksehrte. Es war noch eine Freude vor der ermüdenden Reise, denn der Vischof hatte nicht die Absicht direct nach Mainz zurückzuschren, sondern es wartete seiner ein weiter Unnweg.

In Rom hatte einer der Hausgenoffen in der Anima, Freiherr Frang v. Der, den Bischof gelegentlich an die bevorstehende Ordensprofeß eines gemeinsamen Befaunten erinnert, ber in einem Kapuzinerfloster in Babern Novige war. Er hatte ihm babei ergahlt, wie biefer, P. Bruno, Nahrs zuwor, auf eine unbestimmt gegebene Zusage des Bischofs bin, denselben bei der Rückreise von Salzburg her zum Besuch in feinem Rlofter mit Zuverficht erwartet, aber in seiner Hoffnung sich betrogen gesehen habe. Der Bischof, der damals einen Besuch nur gang ungewiß in Aussicht geftellt hatte, war im Drang ber Angelegenheiten nicht bagu gefommen, eine ausdrückliche Absage zu schreiben. In seinem Bartgefühl schmerzte es ihn jett, zu vernehmen, daß er einem lieben alten Befannten eine folche Enttäuschung bereitet habe. "Aber sagen Sie mal, fann ich bas nicht jett wieder gut machen, indem ich auf der Rückreise in Burghausen Salt mache?" meinte er. Auf seine Bitte schrieb Berr von Der ihm sofort Die Meiseroute auf. 2018 nun der Bischof fah, daß diese über Altötting führe, zeigte er große Frende, und der Plan ftand fest. "Das ift schon," versetzte er, "da kann ich das liebe Altötting noch einmal besuchen und dort die hl. Messe lesen! Das will ich aber gewiß so machen, und zwar so schnell als möglich, denn ich fühle mich nicht ganz wohl und will möglichst bald von hier abreisen."

Noch am Nachmittag des Herz-Jesu-Festes traf der Bischof in dem berühmten Gnadenort Altötting ein. Im Gafthaus zur Poft faum abgeftiegen, nach furzer Erfrischung, eilte er zur Gnadenkapelle, um lange, lange vor dem Gnadenbilde zu beten. Er war tein Fremdling hier. Schon als junger Mann und weltlicher Cavalier hatte er hier Licht und Kraft gesucht. Gine Abbildung des hochverehrten Muttergottes Bildes von Altötting hing in Mainz in seinem Vorzimmer. Von der Kapelle gings zum Besuch ins Kloster der Kapuziner, wo fich rafch alle Infaffen zur Begrüßung um ihn verfammelten. Um Abend in der Post empfing er den Besuch des Pfarrers von Altötting und schrieb seinen Ramen in das Buch derer, die am Gnadenaltar die hl. Meise lesen. Den folgenden Morgen verbrachte Ketteler in Andachtsübungen und mit einem Besuch im oberen (zweiten) Rapuziner-Convente des Städtchens. Um Nachmittag fuhr er nach Neu-Detting, um dem eben zur Firmung dasethst weitenden Bischof von Passan, als dem Diöcesanbischof seinen Besuch abzustatten. Es war Bischof Weckert, Heinrich v. Hofftätters Nachfolger; Retteler fannte ihn noch nicht. Während er hier weilte, entlud fich ein Gewitter, das die drückende Schwüle der letten Tage raich abfühlte. Als der Regen zu ftromen begann, jagen die Bijchofe, in der Unterhaltung begriffen, am offenen Fenfter. Ketteler überfam aufs neue ein Fieberfrost. Des Abends bei der Rückfehr nach Altötting dauerte das Fieber noch an und nahm zu. Die Racht verging ichlaftos. Früh um 6 Uhr ftand der Bischof wieder am Bnadenaltar; es war Sonntag nach dem Herz Jesu Fest. Peur mit Mine und Anstrengung hatte er während der hl. Meise sich aufrecht gehalten, und vermochte nachher nichts zu sich zu nehmen. Um 9 Uhr follte die feierliche Uebertragung des Gnadenbitdes aus der Rapelle in die Bfarrfirche stattfinden. Der Bischof von Baffan war eigens dazu von Den Detting herübergefommen. Retteler fonnte fich nicht entschließen, der Feier fern zu bleiben. Aber nachdem die Proceffion in der Pfarrfirche eingezogen und das heilige Bild auf dem hochaltare niedergestellt war, zwang ihn zunehmendes Umwohlsein, sich aus dem Gotteshaus zu entfernen. Er fühlte jett, daß er wirklich frant fei und dringend Ruhe brauche. Bor dem Sochaltar, im Angesicht der gangen Gemeinde, trat er zum Bischof von Passau, um Abschied zu nehmen. Die beiden Bifchöfe umarmten sich und gaben fich brüderlich den Abichiedstuß.

Sofort wurde ein Wagen bestellt, um den Bischof nach dem etwa 3 Stunden entfernten Burghaufen zu bringen. Dort im Kapuzinerkloster

lebte sein alter Freund und Berwandter, Freiherr Clemens v. Korff, einst Hujaren-Nittmeister in Düjseldorf und Benrath, nun seit nicht denn 30 Jahren Briefter und seit 2 Jahren als P. Bruno Novize des Kapuziners ordens. "Den alten Clemens nuß ich noch einmal als Kapuziner sehen, ehe ich sterbe," hörte man den Bischof äußern. Bei den guten Kapuzinern, denen er stets eine besondere Freundschaft getragen, hoffte der Bischof außeraften zu können.

Auf dem Wege nach Burghausen hatte bei dem Kranken heftiges Erbrechen sich eingestellt. Nichts desto weniger verlangte er noch während der Fahrt nach seinem Brevier, um die kleinen Tagzeiten zu beten. Als er gegen Mittag an der Klosterpsorte klopfte, war die ganze Ordensgemeinde eben zu Tisch im Resectorium versammelt, und der Bischof ließ sich ohne weiteres dahin führen. Unerwartet stand er mitten unter den Kapuzinern und überraschte sie durch seinen Gruß "Gelobt sei Jesus Christus" und die Vitte um eine Herberge. Die Freude sür die guten Ordensseute war groß, aber der hohe Gast hatte kaum Platz genommen, als er sie auch mit den Worten in Besorgniß versetzte: "Ich will nichts zu mir nehmen; ich nunß mich gleich zurückziehen. Weir ist nicht wohl; ich bin sterbensmüde."

Mit großer Muhe schleppte sich der Krante die Stiege hinauf gum Bimmer bes P. Provinzial, das für ihn gurecht gemacht wurde. Hier legte er sich sofort. Er "litt sehr und brannte vor Sitze". Der herbeigerufene Argt fonnte indeg nichts feststellen als ein Fieber, das muthmaglich bem Ginfluß des römijchen Rlimas guzuschreiben fei. Er glaubte, daß in wenigen Tagen ber Bijchof seine Reise fortsetzen könne. Retteler ordnete an, daß in diesem Sinne sogleich nach Maing wie an feinen Bruder und an feine beiden Schweftern berichtet werde, um feine Beforgniffe auffommen Bu laffen. Um dritten Tage trat wirklich eine Befferung ein, bas Fieber ichien nadzulaffen. Graf Courad Prenfing und Graf Baul v. Galen, die auf die Nachricht von des Bischofs Erfrankung herbeigeeilt waren, konnten mit bem Kranten iprechen. Doch verbat bieser sich weitere Besuche, schickte seinen Neffen alsbald zu seiner Familie zuruck und ließ in diesem Sinne auch nach anderer Seite bin Weifung ergeben. Bas er bedurfte und vor allem verlangte, war Ruhe und völlige Einfamfeit. Die bloße Unwesenheit eines andern war ihm peinvoll. Sein treuer Diener Joseph, ber feit 18 Jahren an feiner Seite war, P. Bruno und P. Augustin Ilg, ber zeitweilige Borfteher bes Haufes, theilten fich in die Dienstleiftungen ber Pflege, hielten sich aber meistens im Nebenzimmer. Nur fo lange es eben nothwendig war, blieb man an feiner Seite. Er las indeg noch einige ihm nachgefandte Briefe, empfing einzelne Besuche und wollte auch wieder aufangen, regelmäßig sein Brevier zu beten. Auf Bureden feiner Umgebung begnügte er sich jedoch mit dem Kosenkranze. Anch an den Tagesereignissen uahm er noch einigermaßen Theil. Er sprach von dem auf der Synode in Berlin gestellten Antrag auf Beseitigung des Apostolischen Glaubensdefenntnisses aus dem protestantischen Gottesdienst. Diese sort schreitende Entchristlichung im deutschen Bolke schmerzte ihn. Einer der Umstehenden lentte das Gespräch auf die augenblicklichen Bedrängnisse der Kriche in Deutschland über, und warf die Frage auf, wie es damit wohl enden werde. "Wir Meuschen wissen wissen nichts," meinte der Kranke, "Gott allein kennt Ziel und Ende der gegenwärtigen Kämpse. Wir selbst können nur unsere Pflicht thun und das andere Gott überlassen."

Nach den ersten 8 Tagen war auf Wunsch des Arztes ein geräumiges, luftiges Bibliothetzimmer, das gegen zwei Seiten freie Fenster auf den Rlostergarten hinaus hatte, für den Kranten eingerichtet worden. Auf einem Lehnsessel wurde dieser von einigen Brüdern des Klosters aus dem andern Zimmer herübergetragen. Der Bischof erschien schon sehr schwach, die Haltung ganz gebrochen, das Gesicht trug deutlich den Ausdruck des Leidens. Bon einem derer, die bei dieser Gelegenheit ihn sahen, hörte man schon jehr den bestürzten Ausrus: "Ach, der Bischos stirbt uns gewiß in unserem Hause!"

Reinen Augenblick hatte Retteler bis dahin zu erfennen gegeben, daß die kleine niedrige Zelle, in welcher er Anfangs war gebettet worden, ihm beengend war. Jett aber merkte man, wie wohl es ihm that, in weiteren, luftigeren Raum zu kommen. "Da habt Ihr mir ja ein prächtiges Zimmer hergerichtet," jagte er beim Gintritt und ließ fich bann mit Bergnugen erzählen, wie die guten Rapuziner die gange Ausstattung dieses Kranfenzimmers von allen Seiten sich zusammengeliehen hatten, und nichts, auch gar nichts von allem, ihr eigen sei. Der Bischof war bereits im neuen Krankenzimmer, als am 19. Juni Graf Courad Prenfing wieder eintraf. Diefer treue Freund fam während Kettelers Krankheit nicht weniger als sechs Mal von München nach Burghausen gereift, um dem Kranken seine Dienste anzubieten. Diesmal brachte er für ihn sein eigenes Bett von Münden mit, denn das Lager in der Kapuzinerzelle war für Kettelers mächtige Statur zu furg. Graf Preifing war jett auch begleitet vom Leibargt der Königin-Mutter von Bauern, Medicinalrath Dr. Wolfsteiner. Diefer unterfuchte sofort den Kranfen; allein auch er fonnte außer gastrischem Fieber und großer Schwäche nichts von einer bestimmten Krantheit wahrnehmen. Einige Zeit später fam, von Freunden gefandt, noch ein dritter Argt, Dr. Will aus Bad Homburg, und fo wiederholten fich für den Kranfen Confultationen und Untersuchungen. Sie pflegten ihn jedesmal zu ermüben und ihm unruhige Nächte zu bringen. "Die Aerzte bringen mich noch um." flagte er seinem Diener. Die lange Dauer des Uebels und die zunehmende

Schwäche bei einem Manne von über 65 Jahren, der nie in feinem Leben eigentlich frant gewesen, genügten allein ichon, um ernfte Beforgniffe au wecken. Bon allen Seiten zeigte fich benn auch bie regfte Theilnahme. Unter dem 25. Juni wurden vom bischöflichen Ordinariat von Maing für ben franten Bijchof Gebete ausgeschrieben. Tags barauf reiften Domdecan Dr. Heinrich und Domcapitular Dr. Birjchel nach Burghausen ab. Unter den Ratholifen in Maing herrschte große Erregung. Die Mutter-Gottes-Capelle im Dom, die zumal feit dem Jubilaum bes Jahres 1875 gu ber Berjon des Bijchofs in fo naher Beziehung ftand, wurde den ganzen Tag von Betenden nicht leer und beständig brannten eine große Bahl von Opferfergen. In vielen Orten murben hi. Meffen für ben Kranten gelejen, gemeinschaftliche Communionen aufgeopfert, neuntägige Andachten, Baltfahrten und Bittgange abgehalten. In Burghaufen, in Altötting und an manchen anderen Orten auch außerhalb der Mainzer Diöcese murben öffentliche Gebete für die Wiedergenesung des Bischofs veranftaltet. Auch der Sl. Bater in Rom, zu bem die Runde von der Erfranfung des Bifchofs bereits gedrungen war, wollte seine Theilnahme zu erkennen geben. Um Fest ber Apostelfürsten traf in Burghausen das Telegramm für den Bischof ein: "Rom, 29. Juni. Unfer Beiliger Bater ertheilt jeinem theuersten Cohne in Chrifto, bem Bijchof von Maing, den apostolijchen Segen und bittet gum herrn, dag derfelbe der feiner Dbhut anvertrauten Beerde gejund moge wiedergegeben werden."

Unterbeisen hatte aber Dr. Wolfsteiner sich doch genöthigt gesehen, unter dem 27. Juni einer zu optimistisch gefärbten Correspondenz des "Baherischen Courier" aus Burghausen entgegenzutreten und den gauzen Ernst des Falles andeutungsweise zu ersennen zu geben:

"Die Correspondenz sagt: ". . . . . daß die Aerzte mit dem Verlauf der Krantheit ganz zustrieden sind." Michtiger und für ferne Freunde die Sachtage genaner bezeichnend, müßte dieser Sat heißen: "Die Aerzte sind nicht ohne Sorgen um den Kranten"; denn ein continuirliches Tieber, das Wochen dauert, ist bei einem Gbjährigen Manne immer ein gesahrbrohender Zustand. Der Sat: "Dr. Wolfsteiner erklärt, die geschwächten Kröfte würden bei vollständiger Ande vorausssichtlich nächste Woche so weit erstarft sein, daß man alsdann an eine Abreise von hier denken könne", beruht auf einer mißverständslichen Ausstan. Ich habe erklärt, daß nach der Natur der Krantheit im günstigsten Falle erst Ende dieser oder Ansang der nächsten Woche ein Aushören des Fieders zu erwarten sei. In diesem günstigsten Falle aber werden mit dem Verschwinden des Fieders die Kräfte des Kranten so geschwächt sein, daß eine Reise in alkernächster Zeit nicht möglich sein wird. In dieser Berichtigung bemerke ich, daß bis heute kein lebenswichtiges Organ des Kranten in einer Weise frankhaft verändert ist, daß man nicht eine baldige günstige Wendung hoffen dürste!"

Das Gegentheil trat ein. Die telegraphischen Berichte, die täglich in Mainz eintrafen, schwankten unsicher hin und her; aber am Abend des

29. Juni schrieb Dr. Heinrich, der bis bahin den Bischof noch gar nicht hatte sprechen dürsen, von Burghausen aus: "Die Aerzte haben eher Furcht als Hoffnung."

Mit dem Abend des 30. Juni trat eine leise Besserung ein. Die catarrhalischen Erscheinungen waren zurückgetreten, das Fieber hatte abgenommen, der Buls schlug fräftiger. Nur die gänzliche Appetitlosigkeit war geblieben.

Unterdeffen erbaute der Rrante alle, die in seine Mahe famen, durch unwandelbare Geduld, Freundlichfeit und Bufriedenheit mit allem. "Rie verlangte er etwas," ergähtt Dr. Heinrich, "und fürchtete nur, irgend Jemanden läftig zu fallen. Nichts begehrte er, als allein zu sein — und jo tag er ftille alle die Tage und die meift ichtaflosen Nachte hindurch in dem verborgenen Zimmer des von der Welt abgeschiedenen Rapuzinerflosters." Nie hörte man ihn flagen, noch etwas rugen, noch um eine Erleichterung bitten. "D ihr lieben Bruder," fagte er den Kapuzinern, die ihn ins Kraufenzimmer tragen mußten, "was Ihr mir thut, das habt Ihr dem Beiland gethan. Gott jegne Endy dafür!" Für jeden fleinen Dieuft pflegte er zu banten. "Gelobt fei Jefus Chriftus," pflegte er bann gu jagen, "ich danke Ihnen für Ihre Liebe." Für den Empfang der bi. Communion hielt fich der Kranke von Mitternacht an bis zum Morgen nüchtern, wiewohl bei seinem Zustand eine Ausnahme mögtich gewesen wäre, und Merzte wie Umgebung ihn brangten, von berjelben Gebrauch zu machen. Erst in den letzten 8 Tagen ließ er sich unmittelbar nach Mitternacht die hl. Wegzehrung bringen. Um Abend des 1. Juli jagte der Kranke zu P. Augustin, feinem Beichtvater: "Lieber hochwürdiger Pater! Morgen ift in meiner Diöcese ein großes Wallfahrtsfest, Maria Heinfuchung. Da bin ich jedesmal, wenn ich nicht verhindert war, zur lieben Mutter Gottes nach Gernsheim gegangen. Darum hören Sie meine Beichte; ich will morgen durch eine hl. Communion mich den Wallfahrern anschließen."

Mit großer Andacht empfing er auch am andern Morgen das hl. Sacrament. Da der Schwächezustand immer noch andauerte und keine Besserung eintreten wollte, sprach am Abend des 4. Juli P. Augustin dem Kranken von der hl. Delung. Am solgenden Morgen erschien er wieder und erklärte kurz, daß er dieses hl. Sacrament spenden werde. "Ganzrecht," erwiderte der Bischof, "das kann nur gut sein." Zuvor aber bat er den Peter, alles langsam und deutlich zu beten, damit auch er mitbeten könne. Und so that er mit großer Andacht und Sammlung. Als alles beendet war, sagte er zu P. Augustin: "Hochwürdiger Pater, ich danke Ihnen, daß Sie mir ohne weitere Umschweise dieses hl. Sacrament gespendet haben. Das Zögern und Hinausschlieben von einem Tage zum andern ist nicht nach dem Geisse unserer hl. Kirche. O dieses Sacrament gewährt

einem ganz eigenen Troft." Gleich darauf sank der Bischof in Schlummer und schlief eine Zeit lang ruhig.

Bis dahin hatte man Besuche von dem Bischof sern gehalten. Selbst der Bischof von Regensburg, der persönlich zum Besuch des erfrankten Amtsbruders nach Burghausen gekommen war, wurde nicht zugelassen. Zetz zum ersten Mal erhielt Domdecan Heinrich die Erlaubniß, ihn zu sprechen. Der Bischof war am Morgen des 4. Juli von dessen Anwesenheit untersichtet und auf den Besuch vorbereitet worden. Dr. Heinrich berichtete über dieses erste Wiedersehen nach Mainz:

"Mis ich heute Mittag . . . ins Zimmer eintrat, fand ich den Kranken nicht so übel und mager aussehend als es mir am morgen durch die Thuröffnung vorgefommen war. Auch die Stimme war gang natürlich und fraftig; nur das Auge etwas umflort. Gein erftes Wort war: "Lieber Herr Domdecan, find Gie da?" Ich fagte ihm nun, daß alle ihn grußen, und daß ich nur unter ber Bedingung hereingelaffen worden fei, daß er nicht viel fpreche. "Run", antwortete er, "ich kann schon ein wenig reden. Was mich so krank macht, ift die vollständige Störung in meinem Magen 1), und es will sich gar nicht andern." Ich fagte dann etwas zur Ermunterung und daß foviel für ihn gebetet werde. Er entgegnete: "Das habe ich auch nicht anders von meinen Diöcefanen erwartet." Nach einigen gleichgiltigen Worten fügte er bingu: "Wir wollen auf Gott vertrauen und uns gang in feinen Willen ergeben, der das Ziel aller Dinge ift." Er fragte dann noch, wie lange ich bleiben wolle, worauf ich antwortete, wenigstens noch einige Tage, bis es mit ihm auf der Bofferung fei. Bor dem Bette niederfnieend füßte ich ihm die Sand und er gab mir fogleich ben Segen."

Es war derselbe 4. Juli, an welchem Kettelers treuer Diener aus Burghausen meldete:

"Die Krankheit ist sehr ernst und auch wohl gefährlich, doch nicht ohne Hoffenung. So ist auch die Ansicht des Arztes. Ich habe immer noch guten Muth und hoffe das Beste. Der liebe Gott wird helsen und die Heilmittel der Kirche, worauf auch der Herr Bischof vertraut. Gott Lob, daß er keine Schmerzen hat. Er ist sehr geduldig, blos frägt er mich disweilen: "Wie lange ist es schon, daß ich krank din?" Und dann wiederholt er die Worte: "O mein Gott, was ist der Mensch! Lasset nicht nach mit Eurem Gebet, besonders in dieser schönen Woche des großen Gebetes, und der Wille Gottes wird in Ersüllung gehen; mehr können und dürsen wir nicht verslangen."

Mit dem folgenden Tage, dem 5. Juli, begannen heftige Brechanfälle sich einzustellen und seitdem befürchteten die Aerzte das Schlimmste. Zwar wollten sie noch nicht alle Hoffnung ausschließen, hielten aber die Rettung für höchst unwahrscheinlich. Um diese Zeit war es, daß der von Homburg

<sup>1)</sup> Der Bischof befand sich in der Täuschung, die Erfrankung rühre von der Fastenspeise her, die er sich auf der Reise wegen des Freitags auf der Station zu Rosenheim hatte reichen lassen.

berufene dritte Arzt zuerst bei ihm eintraf; der Bijchof begrüßte ihn mit den Worten: "Jch din gebrochen, aber ich stelle alles Gott anheim." Einer der Aerzte schrieb um diese Zeit nach Mainz: "Er leidet ohne zu klagen, ist gottergeben und liebenswürdig, dabei sehr dantbar für alles, was ihm geschieht. Ich habe die Ueberzeugung gewonnen, daß er sich seines Schiekals bewußt ist." Dies schien in der That der Fall, denn im Gespräche äußerte er gegenüber P. Bruno: "Ich hätte geglaubt, daß mir der liebe Gott noch einige Jährchen schenken würde." Als nun der alte Freund erwiderte, das dürse man ja noch immer hossen, schüttelte der Kranke leise mit dem Kopf und meinte: "Gottes Gedanken sind nicht Menschengedanken. Mein Alter, mein Alter! Nein, der Tod steht vor der Thüre."

Das war jetzt auch die Ueberzeugung der Aerzte. Domdecan Heinrich wurde daher von nun an öfter zum Kranken zugelassen, ebenso Graf Clemens Galen, der von den ersten Tagen der Krankheit an in Burghausen anwesend, dis jetzt den Bischof noch nie hatte sprechen dürsen. Auch die auswärtigen Verwandten wurden benachrichtigt, daß das Ende bevorstehe. Am 11. Juli kam Graf Max v. Galen, ebenso des Bischofs Bruder, Freiherr Clemens v. Ketteler, die beiden Söhne seines Bruders Witderich und Graf Conrad Preysing. Alle konnten einzeln mit ihm sprechen und der Kranke war voll Rücksicht und Liebe für Jeden.

Schon am 10. Juli hatte man geglanbt, unmittelbar vor dem Ende zu stehen, allein der Bischof zeigte noch immer eine gewisse Kraft und dabei völlig tlares Bewußtsein. Als an diesem Tage der Diener um des Bischofs Segen dat für den bischöslichen Captan und die Dienstdoten im bischöftichen Hause in Mainz, sprach der Kranke noch mit frästiger Stimme: "Ja, von ganzem Herzen, allen, allen!" Auch über Domdecan Heinrich und den Grasen Clemens Galen, die vor seinem Bette niedersnieten, sprach er auf ihre Bitten, nachdem er sich mit geschlossenen Augen furz gesammelt hatte, laut und klar den bischössischen Segen.

Zwei Tage später, am 12. Juli, war wieder Dombecan Heinrich und mit ihm Graf Max v. Galen einige Zeit beim Kranken gewesen. Im Weggehen reichte letzterer dem Domdecan das Weihwasser mit einem kleinen Kipersorium. Dr. Heinrich, bewor er selbst das Weihwasser nahm, be sprengte damit den Kranken. Dem Bischof wird sonst steichwasser nahm, be gereicht, damit er selbst das geweihte Wasser nehme und es an die andern austheile. Wohl aber ist es Sitte, die aufgebahrten Leichen beim Kommen oder Gehen mit Weihwasser zu besprengen. Der Vischof war daher nicht ganz zusrieden. "Mes zu seiner Zeit!" sagte er und streckte die Hand etwas aus. Dr. Heinrich verstand sosort und reichte ihm den Wedel. Nun bezeichnete der Kranke mit dem Weihwasser sich selbst und besprengte die beiben Priester.

Bor dem Abschied hatte der Bischof seinem Neffen tröstend zugesprochen: "Nimm Dir's nicht so zu Herzen, ich habe noch einige Stunden, dann hoffe ich Ruhe zu bekommen." Graf Galen verstand dies von der Hoffnung auf Besseung, aber die Nacht von Donnerstag auf Freitag (12. auf 13. Juli) war unruhig und von Fiederträumen gestört. Bis dahin hatte der Bischof fast immer die volle Klarheit des Geistes bewahrt, nur kostete in Folge der großen Schwäche zusammenhängendes Denken und Sprechen ihm große Mühe. Schon am 11. Juli klagte er seinem Nessen Max: "Das ist die größte Beschwerniß bei diesem Fieder, daß man nicht drei Worte zusammenhängend denken fann." Nun zeigte sich aber vorübergehend auch Berwirrung in Gedächtniß und Borstellungskraft. Mitten in der Nacht gab er dem Diener den Auftrag, sür den nächsten Morgen den Wagen recht früh zu bestellen, denn sie müßten morgen zeitig abreisen. Gegen Morgen verlangte er seine Brille, er müssen morgen zeitig abreisen. Er ließ sich jedoch beruhigen, als der Diener ihm versicherte, dafür sei übrig Zeit.

Es war allen flar, daß der Kranke diesen Tag nicht überleben werde. Der treue Diener, aus Kettelers einstiger Pfarrei Hopften gebürtig, benutte einen günstigen Augenblick am Morgen, um den Sterbenden für diese ihm stets so theure Gemeinde noch um den Segen zu ditten. Der Bischof willsahrte gern und sprach noch deutlich die Segensworte aus. Gleich darauf trat P. Augustin, des Kranken Beichtvater, herein, um mit diesem einige kurze Gebete zu verrichten. Sie wurden unterbrochen durch den Besuch des Arztes, dessen Fragen der Kranke noch flar und bestimmt erwiderte. Beim Weggang des Arztes dat er den Pater, mit dem Beten fortzusahren; leise und andächtig sprach er die Worte mit. Gerührt und vom Ernst des Augenblicks ergriffen, dat beim Ausschen der Beichtvater auch für sich um des Bischoss Segen. Der Sterbende erhob die Hand und sprach segnend: "D süßestes Herz Fest. In ihm sollst Du gesegnet sein."

Die große Junigkeit, mit welcher der Krante das göttliche Herz genannt hatte, weckte in dem Beichtvater den Gedanken, dem Sterbenden vor dem letzten Kampfe noch einmal die Vereinigung mit seinem Jesus zu versichaffen. Am 10. Juli hatte man ihm bereits die hl. Communion als Wegzehrung gereicht. Der Pater hörte nochmals furz des Sterbenden Beichte, ertheilte ihm die Generalabsolution und suchte ihm dann den Gedanken nahe zu legen: "Morgen ist der Namenstag Ihres seligen Bruders, des Pater Bonaventura, der gewiß für Cuer Bischöfliche Gnaden betet. Es wäre schön, heute am Vorabende noch die hl. Communion zu empfangen."
"Ich habe auch schon daran gedacht," erwiderte der Bischof und willigte sosset

Es war Freitag am 13. Juli, Morgens etwas nach 8 Uhr. Während der Kapuziner zur Kirche ging, das hochwürdigste Gut zu holen, sammelten

sich die in Burghausen anwesenden Verwandten mit Domdecan Heinrich und mehreren Kapuziner-Patres im Sterbezimmer. Knieend umgaben sie das Vett. Der Pfarrer Max v. Gasen betete die Tugendacte vor der hs. Communion. Leise, die Lippen kaum merkdar bewegend, solgte der Bischof. P. Augustin trat nun ein mit dem hs. Sacrament. Man legte dem Kranten die Stola um, und mit letzter Krast erhob er noch ein wenig das Haupt. Der Priester reichte ihm den Leib des Herrn; er empfing ihn ohne Schwierigkeit. Gras Max betete mit zitternder Stimme die Danksagung, dann das Gebet des seligen Vernhardin von Feltre "Die Seele Christi heilige mich".

Gben war dies Gebet zu Ende, als ein Neffe des Bischofs, Freiherr Frig v. Ketteler, zur Thüre hereintrat. Der Bischof erkannte ihn und schaute ihn fest an. Als jener dem Bett sich näherte, reichte er ihm die Hand mit dem Abschiedsgruß "Abieu". Auch dem Domcapitular v. Galen gab er jetzt die Hand mit den Worten: "Abieu Max!" und mit wiederholter Handbewegung für die andern fügte er dei: "Adieu, Abieu!" "Ontel," sagte Graf Max, "gieb uns und allen Deinen Priestern und der ganzen Diöcese den Segen." Der Bischof segnete stillschweigend. Nun baten auch die anwesenden Berwandten um den Segen, und Graf Max erbat denselben sür seine Eltern, die nicht anwesend sein kounten. Auch jetzt willsahrte der Bischof und segnete schweigend.

Dann lag der Sterbende ruhig da, das Kreuz in der Rechten, die Linke auf der Brust, die Augen meist geschlossen oder vor sich hingerichtet.

Nur einmal noch gab es eine Unterbrechung. Graf Conrad Prehsing, der bisher tief im Hintergrunde gekniet hatte, während alles betete, erhob sich leise, um nach der Klosterkirche hinabzugehen. Da er in die Thüre trat und, wie es scheint, vom Gang her ein hellerer Lichtschimmer auf ihn siel, erkannte ihn der sterbende Bischof. Er richtete seinen Blick auf ihn; es schien, als wolle er sich erheben. Man griff ihm unter die Arme, ihn zu stügen. Unverwandt sah er auf den Grafen Prehsing hin und rief mit volltönender Stimme, fast so laut, als ob er auf der Kanzel stünde: "Conrad, Conrad! Abieu, lieber guter Conrad! Gott schütze Dich auf allen Deinen Lebenswegen! Grüße herzlich Deinen Bruder und Deine Schwägerin!" Es war ein letztes Aufflackern der Lebenskraft mitten im Zustand der Agonie.

Laut und langjam begann P. Augustin die firchlichen Sterbegebete. Der Bischof erhob die Augen und bliekte ruhig nach oben. So lag er wohl 5 Minuten, während der Priester die Gebete der Kirche vollendete. Es war eben 9 Uhr Vormittags, als die Gebete zu Ende waren. Jetzt erst überzeugten sich die Anwesenden, daß der Bischof bereits verschieden

sei. Ohne Rampf, ohne Seufzer, ohne auch nur die Stellung zu verändern, hatte er leise ausgehaucht. Die imposante Ruhe und Majestät seines dreiundbreißigtägigen Krankenlagers hatte er auch im Tode bewahrt.

Genan einen Monat zuvor, am 13. Juni 1877, war Größherzog Ludwig III. von Heffen-Darmstadt in die Ewigkeit vorangegangen. Er war dem nunmehr verstorbenen Bischof stets ein gütiger Landesherr gewesen; siedenundzwanzig volle Jahre hatte Bischof v. Ketteler unter ihm für Volk und Land gewirst, nie war sein Berhältniß zum Fürsten getrübt worden. Es ist ausdrücklich bezeugt 1), daß Ketteler "seinem Landesherrn niemals sich entsremden sieß und daß er auch bei diesem bis in die letzte Zeit die volle Uchtung und Liebe genoß". Bis zum 12. Jusi währte in der Diöcese Mainz das zum Gedächtniß des Großherzogs vorgeschriebene Tranersgesänte; am 13. Jusi begannen die Glocken den Tod des Vischoses zu verstünden.

Die "Germania" vom 16. Juli wies schon damals darauf hin, daß innerhalb 4 Wochen der Landesherr, der Bischof und der Bürgermeister der Stadt Mainz aus ihrem Wirfungstreise seien abgerusen worden. Einen Tag vor dem Großherzog, am 12. Juni, war auch Kettelers Antagonist, der evangelische Prälat Carl Zimmermann in Darmstadt, vom Schauplatzgeschieden.

Ketteler hatte früher wiederholt und auch öffentlich den Bunsch ausgesprochen, die letzte Zeit seines Lebens zurückgezogen in einem Kapuzinerkloster zu verbringen. Er hatte für diesen Orden seit langer Zeit eine besondere Borliebe. Unter den geistlichen Büchern, die ihn diesmal auf der Reise begleitet hatten, war auch das eine "Regel und Testament unseres seraphischen Laters des hl. Franciscus" nach der neuen in Tournah 1876 ersichienenen Ausgabe. Noch während er in Burghausen fraut lag, hatte er einem der Besucher gesagt: "Belch' ein Glück, welch' eine Gnade, in diesem Hause des heil. Franciscus zu sein!" Sein Bunsch war jetzt in anderer Beise in Ersüllung gegangen, als er es wohl geahnt hatte.

Mit der hl. Messe in der Gnadenkapelle zu Altötting hatte Bischof v. Ketteler seine priefterliche Laufbahn beschlossen; in einem Heiligthum der

<sup>1)</sup> Katholische Stimme 1877 Nr. 15 S. 115. Auch die Frankfurter Zeitung 1877 Nr. 195 bezeugt, daß Großherzog Ludwig III. dem Bischof "immerdar gewogen geblieben war".

<sup>2)</sup> Es war ein merkwürdiges Sterbejahr. Auch der nächftälteste Bruder des (Kroßherzogs, Prinz Carl von Hessen, war 20. März 1877 mit Tod abgegangen, und der 18. December des gleichen Jahres wurde der Todestag des tresslichen Philipp Beit, Director der Gemäldegalerie in Mainz, neben Cornelius und Overbeck verdient als Regenerator der christlichen Kunst. Den Kettelers nähern Bestannten starben in diesem Jahre Erzbischof G. v. Scherr in München + 24. October und Cardinal Riario Ssorza von Keapel + 29. September.

Gottesmutter wünschte er auch für seine irdische Hülle eine letzte Auhestätte zu sinden. Im Testament vom 30. Januar 1877 hatte er darüber bestimmt: "Mein Begrähniß soll so einfach gehalten werden, wie es bei meiner bischöflichen Würde möglich ist. Am liebsten würde ich in der MuttersCottes-Kapelle des Domes ruhen, womit ich sedoch in keiner Weise sagen will, daß ich dessen würdig din, oder daß ich ein guter Verehrer der Mutter Gottes gewesen din. Ich kann nur sagen, daß ich das Verlangen hatte, es zu werden."

Bahrend des ganzen Sonntag, am 15. Juli, blieb die Leiche des Bischofs in der Kapuzinerfirche zu Burghausen aufgebahrt, in einem Wald von Blumen und umgeben von gahllosen brennenden Kergen. Der Bischof von Baffau traf ein, bem Todten bie lette Ehre zu erweisen. Aus Ifdil fam die Erzherzogin Maria Therefia, aus Wels die Fürstin Sophie von Bienburg; ebenso traf Fürst Balbburg Zeil bei ber Leiche ein. Abends 7 Uhr wurde dieselbe nochmals eingesegnet und ein großartiger Trauerzug fette fich in Bewegung, die Leiche junachft gur Pfarrfirche und von da an die brei Stunden entfernte Station Marktl gu bringen. Gin wolfenbruch artiger Regen ftorte die Feier; bei ber Pfarrfirche mußte ber Leichenzug fich auflösen. Den weiteren Transport leitete des Verftorbenen Neffe, Lieutenant Freiherr Otto v. Retteler. In Martil wurde die Leiche von der Ortsgeiftlichkeit feierlich in Empfang genommen und die Racht über in ber Rirche aufgebahrt. Ebenjo feierlich wurde am folgenden Morgen ber Sarg gur Bahn geleitet. Ueberall an ben wichtigeren Stationen fanden angesehene Briftliche und Laien sich ein, dem Todten noch ihre Ehrfurcht zu erweisen. In Gichstätt war der Bischof Freiherr von Leonrod mit mehreren Domcapitularen und der Regens Dr. Bruner mit dem großen und fleinen Seminar am Bahnhof erichienen. Achnlich war es in Ausbach, München, Burgburg, Afchaffenburg. Hier holte eine Deputation von 40 Mainzer Bürgern die Leiche ab. Un der Bahnlinie von hier nach Mainz lag, abgeschen von Darmftadt, nur eine einzige ber Mainger Diöcese gugehörige fatholische Gemeinde. Es war ein Lieblingsort des Bijchofs geweien, unter vielen Titeln ihm besonders theuer, Dieburg, der Muttergottes Bailfahrtsort. Die gange Gemeinde mit ihrer Geiftlichfeit und gahlreiche Glänbige, die aus der Umgegend gufammengeftrömt waren, harrten hier ber Anfunft ber Leiche. Auch die Rnaben des Baijenhauses von Rleinzimmern waren gefommen. Der Empfang war ein ergreifender.

In Darmstadt nahm eine zweite Deputation von Mainzer Herren die Leiche in Empfang; am 17. Juli, Morgens 10<sup>4</sup>/<sub>4</sub> Uhr langte dieselbe in Mainz am Bahnhof an. Feierlich wurde sie zum Biichofshause überführt und dort für die Gläubigen ausgestellt. Mittwoch den 18. Juli fand in der Marientapelle im Dom unter ungeheuerer Betheiligung des ganzen

fatholischen Deutschland die seierliche Beisetzung statt. Trot des Eultursampses und der Verwaisung so vieler Bischofssitze hatten doch 4 Bischöfe sich dazu eingesunden, der 84jährige Bischof Räß aus Straßburg, Bischof v. Leonrod aus Sichstätt, Visthumsverweser Lothar Kübel von Freiburg und Weihbischof Baudri von Eöln. Angesehene Geistliche und Mitglieder der Domcapitel waren aus allen Nachbardiöcesen gekommen.

Der Vorstand der Centrumsfraction des Reichstags war gleichsalls anwesend, dem großen Mittämpfer die letzte Ehre zu erweisen; unter den Leidtragenden, die der Bahre folgten, war auch der geseierte Centrumssührer Dr. Windthorft.

Der Leichenzug vom bischöflichen Palaft zum Dom nußte sich durch eine dichtgedrängte Menschenmasse hindurchwinden. Tausende und Tausende standen auf den Straßen, auf rasch improvisirten Gerüsten. An allen Fenstern drängten sich die Menschentöpse, selbst die Dächer waren besetzt. Die gegnerischen Blätter schätzten die Zahl der zusammengeströmten Fremden auf 30 000. Die Eisenbahnen, so hieß es, hätten an beiden Tagen eine Verschrözunahme von über 15 000 Personen aufzuweisen gehabt. Doch die ungeheuere Menge zeigte ausnahmslos eine ernste würdige Haltung.

Der katholische Abel der Diöcese wie der von Rheinland und Westsfalen war sast vollständig erschienen; auch der höchste Abel wie der Herzog von Braganza, Prinz Arenberg, Fürst Löwenstein, Fürst Fienburg, Prinzessin Solms u. a. fehlten nicht. Domdecan Dr. Heinrich hielt die Leichensrede, einsach, echt katholisch und aus tiesbewegtem Herzen. Er sprach die seste Ueberzeugung aus und begründete sie in seiner Rede, das Bischos v. Ketteler "eines sehr guten und seligen, eines heiligen Todes" gestorben sei.

Zwei Tage später, unter dem 20. Juli, gab der Domdecan der Geistlichkeit und den Gläubigen der Diöcese den letzten Bunsch des Bischofs tund, mit welchem dieser sein Testament vom 30. Januar 1877 geschlossen hatte:

"Meine Seese empfehle ich bringend dem Gebete aller meiner lieben Mitbriider, den Prieftern der Diöcese, denen ich dis zum Wiedersehen an Gottes Throne ein inniges und herzliches Lebewohl zuruse; ebenso dem Gebete aller Mitglieder der in meiner Diöcese bestehenden Orden und frommen Genossenschaften. Endlich empfehle ich meine Seele recht dringend dem Gebete aller meiner geliebten Diöcesanen. Mögen sie diese meine letzte Bitte gern ersillen! Ich ditte auch die sieden Kinder um ein Gebet. Ich bitte endlich das hochw. Domcapitel, diese meine Bitte um Gebet allen meinen Diöcesanen in einem kurzen Ausschreiben mitzutheilen."

An demielben Tage, an welchem dieses Ausschreiben erging, wurde der Bisthumsverweser gewählt; die Wahl siel auf Dr. Moufang.

Unterdessen war an sast allen bedeutenderen Orten des katholischen Deutschland, vorab in den Bischofsstädten, in seierlichster Weise ein Todesgottesdieust für den Hingeschiedenen abgehalten worden. Es war wieder im vollen Sinne eine nationale Trauerseier der deutschen Katholisen, ähnlich wie drei Jahre zuwer nach dem Tode Hermann v. Mallinekotts. Samstag den 21. Juli sand auch in Rom in der Kirche St. Maria dell' Anima ein Trauerzottesdienst statt. Erzbischof de Neckere celebrirte das Seelenamt, afsistirt von den Caplänen der Anima; Caplan Franz Engelhardt aus der Diöcese Mainz hielt die Gedächtnispredigt; Zöglinge des Germanicums ministrirten. Die gesammte katholischen Briefter und der Rector des Collegium Germanicum, Alle deutschen Priefter und der Nector des Collegium Germanicum, P. Steinhuber S. J., mit seinen sämmtlichen Alumnen. Auch die kaiserlich österreichische Votschaft hatte einen ihrer Seeretäre als Verstreter geschieft.

Bermögen hinterließ der Bischof nicht mehr. "Anßer dem in meinem Schreibtisch besindlichen baaren Gelde habe ich tein Vermögen," heißt es in seinem Testament vom 30. Januar 1877, "was ich hatte, habe ich zu guten Zwecken verwendet." Nur weil er gesetzlich als Vesitzer des Gutes Kleinzimmern, der Knaden-Rettungsanstalt, galt, für welche er Corporationsrechte dis dahin nicht hatte erlangen können, nutzte ein Universalerde ersnamt werden. Ketteler hatte dafür Domdecan Heinrich bestimmt. Kostsdare Kirchen Utensitien und Paramente, welche der Vischof dei verschiedenen Gelegenheiten zum Geschent erhalten, vermachte er theils dem Dome, theils dem bischösslichen Stuhle von Mainz. Die Pfarrfirche und die St. Annas Capelle in Hopsten wurden mit den zwei schönsten und dem Vischof als Erinnerungsstücke werthvollsten Meßgewändern bedacht. Einzelne Andenken gelangten an den Stammherrn der Familie v. Ketteler-Hartotten; Andenkes bücher an die übrigen Geschwister und Verwandte. Andere Bestimmungen lauteten:

"Das Bitd des hl. Franciscus schenke ich dem P. Gnardian des hiesigen (Mainzer) Rapuzinerklosters. Meine übrigen Bitder und Rruzisire bitte ich die Mitglieder des hochwürdigen Domcapitels und die Kerren Dompräbendaten, die ja alle meine innigsten Freunde waren, als Andenken an mich unter sich zu vertheilen . . .

"Meine trenen Dienstboten, die mir so lange gedient haben, kann nur Gott, für den sie das alles ja auch in Wahrheit gethan haben, den vollen Vohn gewähren. Mir sehlen dazu leider alle Mittel. Ich schenke jedem derssethen alles, was zur Ausstattung ihres Jimmers gehört mit dem entsprechenden Betts und Leinenzeug; ferner für drei Jahre den Lohn . . ."

Alles Uebrige, was etwa an baarem Geld sich gerade noch im Hause vorsand, sowie der Erlös aus dem vorhandenen Juventar des Hauses,

Möbeln, Weiß- und Leinenzeng, sollte durch den Bincenz-Verein von Mainz an die Armen vertheilt werden.

Die Trauer über ben Berluft bes großen Rirchenfürsten war in gang Deutschland und weit über Deutschlands Grenzen hinaus eine ungemein große und lebendige. Die öffentlichen Blätter aller Richtungen, selbst die feinblichsten, sprachen jett den hervorragenden Eigenschaften bes Berblichenen wie der Lauterfeit seines Charafters die ehrendste Anerfennung aus. In Maing wurde alsbald durch einen Berein edler Frauen ein Capital aufammengebracht, aus deffen Binfen jahrans jahrein lebendige Blumen am Grabe bes treuen hirten erhalten werden follten. Gleichzeitig bilbete fich ein Diöcesan-Comité zur Errichtung eines Standbildes für den Bischof im Mainzer Dome; in furzer Zeit waren 15 000, bann 20 000 Mf. bafür zusammengeflossen. Da jedoch die Bermandtschaft des Berftorbenen, die Familien v. Retteler, v. Galen, v. Spec und v. Drofte-Bischering, entichlossen waren, über dem Grabe des verewigten Bischofs selbst ein monumentales Andenken zu errichten, fo gelangte der Plan nicht zur Ausführung. Am 31. Januar 1882 war die Aufstellung des Grabmonumentes in der Marientapelle des Domes vollendet. Durch eine imposante Trauerfeier murbe dasselbe eingeweiht. Genau an der Stelle, wo die fterbliche Bulle des verewigten Bijchofs ruht, an der Evangelienseite des Altars, erblickt man jett eine auf niedrigen Gaulden flach rubende Steinplatte, fie trägt das Bild des verftorbenen Bischofs, lebensgroß, in erhabener Arbeit aus feinstem carrarifchen Marmor. Ein Balbachin aus weißem Sanbstein, in die Seitenwand der Rapelle eingelaffen, bildet den hintergrund, an welchem der Stein mit der einen Langseite fich anlehnt. Der Bijchof ift bargeftellt in Pontificalfleidung, in ber Linken den Stab, in der Rechten bas Evangelienbuch; zu seinen Fugen ruht ein Löwe. Das bischöfliche Wappen bes Berftorbenen und die Bappen der Eltern, das der v. Retteler und der v. Benge, gieren die Sockel. Auf der bem Beschauer zugewandten Langseite lieft man in lateinischer Sprache die Inschrift 1):

"Der hochwürdigste Herr Withelm Emmanuel Freiherr v. Ketteler, 27 Jahre Vischof der Kirche von Mainz, mächtig in Worten und Thaten, von den Gräbern der Apostelfürsten eben zurückschrend, im Kapuzinerkloster zu Burghausen am 13. Juli 1877 fromm entschlasen, harrt hier der Aufserstehung."

Das Diöcesan-Comité seinerseits berief nun auf 1. Juni 1882 eine allgemeine Versammlung, und man kam überein, ein anderes bleibendes Er-

<sup>1)</sup> Rms. Guilelmus Emmanuel, L. B. de Ketteler Ecclesiae Moguntinae per XXVII annos Episcopus potens in verbis et in operibus suis hic resurrectionem exspectat. Anno Dni. MDCCCLXXVII die XIII. Julii a liminibus Apostolorum redux Burghusiis in domo Capuccinorum piissime defunctus.

innerungszeichen an den verewigten Oberhirten über jener Stelle zu errichten, welche dessen ungestätische hohepriesterliche Gestalt den Gläubigen am lebendigsten ins Gedächtniß zurückrief. Ueber dem neuen Hauptaltar des unter Bischof v. Ketteler wiederhergestellten Ostehors des Domes sollte ihm zu Ehren ein fostbarer Baldachin erbaut werden. Architekt Becker in Mainz wurde mit der Ausführung betraut.

Den Vordergiebel dieses Balbachins, der auf 4 Marmorsäusen ruhend in ein reichverziertes Kreuz ausläuft, schmückt das Vild der Gottesmutter auf dem Thron, in venetianischem Mosaik. Die beiden Seitengiebel tragen die Juschriften der Widmung. Ueber der Evangelienseite lieft man in Lapidarschrift: "Dem Andenken des hochw. Herrn Wilhelm Emmanuel, des heiligen Mainzer Stuhles Vischof, der auf der Rückschr von den Gräbern der Apostel zu Burghausen am 13. Juli 1877 einging in das Laterland des Himmels, haben im Jahre 1890 die Gläubigen dieses errichtet 1)."

Ueber der Spistelseite steht:

"Wilhelm Emmanuel v. Ketteler hat als ausgezeichneter Seelenhirte mit Wort und That 27 Jahre lang am geistlichen Tempel des Herrn gebaut und diesen in den Stürmen der Zeit verwitterten Dom wiederhergestellt und mit Zierde bekleidet 2)."

## 9. Charafterbild.

"Der streitbare Bischof, der länger als ein Bierteljahrhundert auf dem Stuhl des Willigis saß," schrieb bei der Nachricht von Kettelers Tod am 14. Juli 1877 die "Franksurter Zeitung", "ist eine stille Leiche. Die

- 1) MEMORIE·RMI·GUILELMI·
  EMMANVELIS·L. B. DE
  KETTELER·SANCTÆ·SEDIS·MOGVNTINÆ·EPISCOPVS·
  QVI A LIMINIBVS·APOSTOLORVM·REDVX·BVRGHVSÆ·
  XIII IVLII MDCCCLXXVII
  AD COELESTEM·MIGRAVIT
  PATRIAM·CHRISTI FIDELES
  POSVERE A. MDCCCXC
- 2) GVILELMVS EMMANVEL DE
  KETTELER·ANNOS XXVII
  PASTOR EGREGIVS·VERBO ET OPERE
  DOMVM DEI ÆDIFICAVIT·SPIRITVALEM
  HASQUE ÆDES CATHEDRALES TEMPORVM INIVRIA QVASSATAS REFECIT
  ET ORNAVIT.

Ecclesia militans steht an der Bahre eines ihrer Führer, dessen Berlust sie nicht leicht verschmerzen, für den sie sich lange vergeblich nach Ersatz umsehen wird. Sie haben Grund, Tranerslaggen aufzuhissen und Tranerslieder anzustimmen, sie, die ihn verloren haben, und wenn sie es nicht schon heute empfinden, nicht in der Furcht der letzen Tage um sein Leben empfunden haben, was sie in diesem Manne verlieren, so werden sie es bald inne werden, wenn der Fortgang des Kampses diesen Streiter mit dem scharsen Bliefe und dem energischen Willen vermissen läßt. Wenige Kirchensfürsten hat Deutschland gehabt, die sich gleich diesem Sproß eines westssälischen Abelsgeschlechtes in Wissen und practischer Thätigseit hervorgethan haben."

Ein Organ starf entgegengesetzter Richtung, die "Allgemeine Evansgelisch-Lutherische Kirchenzeitung", hatte am 1. September 1876, noch zu Kettelers Ledzeiten, ein übereinstimmendes Urtheil abgegeben: "Unter den deutschen Bischöfen ragt, was Eifer, Begadung, Muth und Klugheit betrifft, Ketteler in Mainz über die meisten um eines Hauptes Länge hervor . . . Kein anderer hat sich so ledhaft an allen großen Fragen der Zeit, politischen und socialen, betheiligt und in gewissem Maße sich Gehör zu verschaften gewußt, als er. Kaum einer hat verstanden, unter durchaus versänderten Zeitverhältnissen den Conflict mit dem wieder die Omnipotenz erstrebenden Staate so lange zu vermeiden, als Ketteler, und ganz gewiß ist in keiner Diöcese Deutschlands durch einen einzelnen Mann in einer verhältnismäßig kurzen Zeit eine solche Umwandlung geschehen als im Vissthum Mainz."

Nicht jedoch als ob Bischof Ketteler in der Art seines Wirfens oder in der Richtung seines Geistes sich von seinen Mitbrüdern im bischösslichen Amte merklich unterschieden hätte. "Bas wir vor allem betonen wollen," betheuert Domdechant Dr. Heinrich gegenüber solchen Lobeserhebungen 1), "ist die Thatsache, daß das Wirfen unseres seligen Bischofs nichts Subjektives, nichts Abzionderliches an sich hatte. Wohl war er ein Mann von außergewöhnlicher Tüchtigkeit und Originalität, aber all seine Kraft und all sein Streben war einzig darauf gerichtet, ein katholischer Vischof nach den Vorschriften und dem Geiste der Kirche zu sein. Sich ganz der Kirche zu conformiren, das war die Richtschnur all seiner Handlungen." Ketteler selbst hat dies sein Streben schön zum Ausdruck gebracht, als er am 20. Januar 1862 an den neuernannten Nuntius Gonella nach München schrieb:

"Was mich angeht, so gebe ich Ihnen die feste Versicherung, daß nichts mir mehr am Herzen liegen wird als diese meine Mainzer Diöcese nach dem

<sup>1)</sup> Ratholik 1877 II, 130.

Geifte der katholischen Kirche, in vollfommenstem Gehorsam und vollkommenster Ehrfurcht gegen den Statthalter Christi auf Erden zu regieren. Ich verspreche, mit dem höchsten Aufgebote meiner Kräfte darauf hinzuarbeiten, daß, je schamloser in unsern Tagen die katholische Kirche und der Apostolische Stuhl von niederträchtigen Menschen angeseindet werden, um so mehr der H. Bater an der Treue und Liebe des katholischen Bolkes Trost und Freude erlebe."

Der deutsche Spiscopat zu Kettelers Zeit war durchaus nicht arm an geistig bedeutenden Persönlichkeiten. Gberhard von Trier, Conrad Martin von Paderborn, Hefele von Nottenburg, Haneberg von Speier, wie dessen Borgänger Nicolaus v. Weis waren an theologischem Wissen Ketteler überlegen. Ueberdies war Kettelers Diöcese eine der kleinsten. Wenn er trotzem für die Kirche Gesammtdeutschlands eine so außergewöhnliche Bedeutung gewann, so war es durch die Macht seiner Persönlichkeit. Treffend hat dies bei seinem Tode die "Magdeburger Zeitung" (17. Juli 1877) angebeutet, indem sie ihren sonst teineswegs sympathisch gehaltenen Nachruf mit dem Geständniß schloß, bei aller Verschiedenheit der Anschauungen "dürse sie der Geschlossenheit die Luschlanungen "dürse sie der Geschlossenheit die Luschlanungen "dürse sie der Geschlossenheit die fer Persönlich seit ihre vollste Achtung dennoch nicht versagen".

Eine geistig hochstehende Frau, eine Convertitin, die gewohnt war, mit den ersten Größen der katholischen Kirche Deutschlands freundschaftlich zu verkehren, die Räthin Schlosser auf Stift Neuburg 1), schried am 11. September 1861 in ähnlichem Sinne: "Ze öfter man diesen Mann sieht, je mehr ist man durchdrungen von dieser . . . ein zigen Erscheinung. Es ist sehr begreistlich, daß die Mächte der Hölle gegen ihn aufstehen und seinen Sinsus zu vernichten streben. Was wird nicht ersonnen, um ihn zu vertleinern! Aber sobald seine persönliche Erscheinung auftritt, sieht man, daß bei Meuschen, die guten Willens sind . . . [sie] über alles siegt. Es sind unter den gegenwärtigen Stiftsgästen einige Protestantinnen . . Sie waren ergriffen, beinahe wie wir selbst von dem Zauber dieser Persönlichseit, komten sie auch den hohen Werth seiner Thätigkeit nicht fassen."

Es war die Wiederholung dessen, was sie schon am 27. October 1857 ausgesprochen hatte: "So oft ich diese edle würdige Erscheinung wiedersehe, bin ich nur immer mehr und mehr davon eingenommen. Er steht in seiner Großartigkeit in dem Kreise vieler edler Menschen, die ich kenne, allein da."

Wicderholt kam es vor, daß in Gegenwart von Johannes Janssen, dem Geschichtschreiber des deutschen Volkes, der in seinen "Lebensbildern" den Beweis erbracht hat, wie richtig er außerordentliche Persönlichkeiten zu würdigen wußte, von Vischof v. Ketteler als von einem "Säcular»

<sup>1)</sup> Edward von Steinle's Briefwechfel mit feinen Freunden, Freiburg 1897 I, 497. 476.

Menschen" die Rede war. "Was sagt Ihr da? Säcular-Mensch?" pflegte dann Janssen zu erwidern, "einen "Millenar-Menschen" muß man Ketteler nennen!"

Ketteler war, wie auch seine Feine zugestanden, ein logischer Kopf, von scharf durchdringendem Berstande, belesen, weltgewandt, beredt. Er besaß die Fähigkeit, klar, populär und elegant über die ihn beschäftigenden Fragen zu schreiben, hatte eine selkene Ausdaner und war unermüdlich und schlagsfertig. Diese Gaben kamen noch mehr zur Geltung durch sein ganzes Neußere. "Hoch und stattlich von Gestalt, von überaus kräftigem, ebenmäßig gebildetem Gliederban, war er eine durchaus Achtung gebietende Erscheinung. Der seste Gang, der scharfe durchdringende Blick, die Gewalt der Stimme, die scharf ausgeprägten Züge verkündeten unbeugsame Willensstraft, ja eine dis ans Ungestüme angrenzende Energie. . . . Es war etwas ungemein Jmponirendes, Außergewöhnliches und Scharsgeschnittenes in seinem ganzen Wesen ")."

Dazu kam als nicht zu unterschätzendes Moment die gesellschaftliche Stellung und weltmännische Schulung, welche der Bischof seiner Angehörigsteit zu einem alten Adelsgeschlichte und seinen nahen Beziehungen zum gessammten westsälischen und rheinischen Abel verdankte. "Das war ein Mann," schreibt die "Allg. Ev.-Lutherische Kirchenzeitung" 1876, "der mit Ministern als seinesgleichen umzugehen wußte, der alle aristofratischen Formen und Manieren genau kannte, ja in ihnen aufgewachsen, sie selbst, wie es bei dem echten Abel der Fall ist, mit einem imponirenden, männlich freien Anstand vereinigte, den man bei geadelten Beamten niemals sindet. . . . Aber das Wichtigste, die eigentliche Hauptsache war denn doch des Mannes Charafter."

Dieser stand in der That mit dem Aeußern in gutem Einklang. Den Grundzug desselben hat Dr. Heinrich in seiner Leichenrede richtig hervorsgehoben mit dem Worte: "Sein ganzes Wesen war Wahrhaftigkeit." Geradheit war ihm angeboren, die Achtung vor der Wahrheit durch seine vortressschen Eltern ihm von Kindheit an tief in die Seele gesenkt worden. Mit Recht rühmt nach seinem Tode ein anderer, der ihn gut gefannt?), "die undewußte, faltenlose Offenheit und Geradheit, welche von sich sagen kann: "Ich habe keinen Gedanken in mir, der die Dessentlichkeit zu scheuen braucht" (17. September 1848). Selbst das dem todten Bischof seindsseligste Organ in Deutschland, die "Kölnische Zeitung", hat ihm wenigstens die Anerkennung nicht versagt, daß er in seinem Leben die "diplomatische Schminke verabscheute".

<sup>1)</sup> Die Oftschweiz 1877 IV, Rr. 169.

<sup>2)</sup> Germania 1879 Nr. 75. (Bifchof Rettelers Briefmechfel).

"Der ihm zur zweiten Natur gewordene Wahrheitsstünn ging so weit", ersählt ein Priester seiner nächsten Umgebung, "daß er es nicht über sich brachte, eine mit der Wahrheit disharmonierende Behauptung, wenn sie auch mitten in der Unterhaltung ausgesprochen wurde, ohne die nothwendige Correctur passiren zu lassen. Insbesondere duldete er nicht verallgemeinernde Säte über Vortresselichsteit oder Berworfenheit der Ginwohner einer Stadt oder eines Landes. Er selbst freilich liebte es, im Giser und in der Begeisterung, mehr als für geswöhnlich rathsam ist, sich der Superlative zu bedienen."

Dieser im ganzen Thun und Handeln durchleuchtende Wahrheitssium war, wie die Zierde, so auch der Aussluß eines ungewöhnlichen Maßes von Muth und Kraft.

"Gine Eigenschaft, die den großen Todten auszeichnete," schrieb ein Rundiger 1) 1877, "das war feine bewunderungswürdige Willensenergie. Darin war er ein treues Rind der rothen Erde, ein echter Bestfale. Bijchof Ketteler fannte feine Bangigfeit und feine Furcht. Was er einmal flar als das Richtige erfaßt, das sprach er aus vor Freund und Feind, das juchte er mit allen Kräften, die ihm zu Gebote standen, durchzuseigen und ruhte nicht, bis es erreicht war. Er war ein Mann in des Wortes eigentlicher Bedeutung." Noch specieller wird das Rraftvolle feines Wefens betont in einer der beften Würdigungen, die gleich nach dem Tode feinem Charafter zu Theil geworden find2): "Freund und Feind ftimmen überein, daß eine ungewöhnliche Rraft des Beiftes mit seltener Charafterstärfe sich in diesem Manne vereinigte; daß er in den mannigfaltigften Gebieten mit riefiger Energie gewirft habe." Ein anderer Befannter in ber "Germania" bewundert an ihm "bie uewuchsige Rraft, bezähmt und gelenkt von Pflicht» gefühl und Selbstbeherrichung, und die vor teiner Aufgabe zurüchschreckende Energie". Selbst die "Kölnische Zeitung" muß gestehen 3): "Herr v. Retteler wußte, was er wollte, und hatte den Charafter, gang und unbedingt nach seinen Grundjäten gu leben; er fummerte fich um den Körper wenig, wo es die Arbeit für die Kirche galt."

Er that dies und founte dies thun, da die ungewöhnliche Kraft seines Willens eine entsprechende Grundlage hatte in der Unverwüstlichkeit seines gewaltigen Körperbaues. Ketteler hatte einen Organismus wie von Eisen; teine Austrengung schien für ihn zu groß; er wußte kaum, was Krantheit war; ein ernstes Unwohlsein hat er nie durchgemacht. Pfarrer E. Siefinger 4), der es sich eine eigene Arbeit fosten ließ, um "die colossale Arbeitslast eines einzigen Firmungstages" zu beschreiben, wie sich dieselbe jährlich — 14 Jahre lang mehrmals des Jahres — 20 bis 30 Mal ununterbrochen für den Bischos

<sup>1)</sup> Effener Bolfszeitung 22. Juli 1877, Rr. 163.

<sup>2)</sup> Ratholifche Stimme 1877 Rr. 15.

<sup>3) 1877</sup> Mr. 196.

<sup>4)</sup> Ratholische Bewegung 1881 S. 269.

wiederholte, kam zu dem Schlusse: "daß wohl nur alse hundert Jahre ein Bischof kommen wird, der über einen solchen Vorrath von körperlichen und geistigen Kräften versügt und eine solche ungeschwächte Arbeitslust besitzt", um ähnliches leisten zu können, als was Vischof Ketteler 27 Jahre hindurch alljährlich geleistet hat. "Seine ausdauernde Arbeitslust," bezeugt übereinstimmend ein badischer Priester, der ihn auf den Firmungsreisen gekannt 1), "seine Geringschätzung aller Veschwerden war für jeden Jüngeren beschämend." "Es steht nirgends geschrieben," sagte er einmal zu einem besorgten Geistslichen, "daß wir alt werden müssen, aber es steht geschrieben, daß wir wirken sollen, so lange es Tag ist."

Philipp Bafferburg spricht recht bezeichnend bei Retteler von einem "fieberhaften Drange gu arbeiten". Dieje Arbeit war aber gang und gar aufs Practische, aufs wirfliche Leben gerichtet. Freund und Feind haben dies an ihm hervorgehoben, und ein feiner Beurtheiler 2) hat schon in des Bischofs gedruckten Briefen wiedererkennen wollen "die selbstständige Rlarheit der Anschauungen und Gedanken ohne beirrenden Doctrinismus". Die "Effener Boltszeitung" meinte bei Kettelers Tod am 22. Juli 1877: "Der heimgegangene Bischof besaß einen practischen Blick wie wenige. Er war fein Stubengelehrter, er fannte die Zeit, in der er lebte, und ihre Bedürfniffe, fannte fein Bolf von deffen bochften Schichten bis in die tiefften Niederungen bis zum Kinde herab, und wußte, was ihm Noth that. Daber seine großartige Thätigkeit in seinem eigenen Bisthum, die unter außerst schwierigen Berhältniffen nach allen Richtungen zu schaffen verftand auf dem Gebiete der eigentlichen Seelforge, der Wiffenschaft, der chriftlichen Kunft, der Charitas . . . " Achnlich urtheilte die "Allgemeine confervative Monatsschrift" vom September 1879: "Wer aus Kettelers literarischer Thätigkeit schließen wollte, daß er nicht im vollen Leben gestanden habe, würde schwer irren. Rettelers gange Schriftstellerei biente nur bem Leben." Allgemeiner gefaßt begegnet der gleiche Gedanke um dieselbe Beit in einem Organe anderer Richtung 3):

"Metteler hat für die gelehrte Seite der Theologie augenscheinlich seinen Sinn. Dafür treibt es ihn mit aller Kraft, das gesammte wirkliche Leben mit satholischen Stoffen mehr und mehr durchziehen zu lassen. Die Welt soll wiederum katholisch werden und sich satholisch sühlen. Das ist sein Streben. Dazu bedarf es aber anderer Mittel als sie die Abepten der Universitätstheologie zu sinden vermögen. Nicht auf katholische Wissenschaft auf atholische That en, auf katholisch eingerichtetes Leben kommt es in erster Linie an."

<sup>1)</sup> Anzeiger für Stadt und Land 1877 Rr. 83.

<sup>2)</sup> Germania 1879 Nr. 75 (Bifchof Rettelers Briefwechsel).

<sup>3)</sup> Frankfurter Zeitung 1879 Nr. 277 (Zur Entwickelungsgeschichte des Ultra-montanismus in Deutschland).

Dies war der Mann, von dem ein Gegner feindselig aber nicht un zutreffend geurtheilt hat 1), daß er "von der Natur selbst dazu bestimmt war, andere Menschen durch die Ueberlegenheit seines Geistes und Charafters zu beherrschen."

In scheinbarem Gegensate zu diesen natürsichen Borzügen, aber beschalb um nichts ninder ausgeprägt, war in Kettelers Character noch ein anderer Grundzug, welcher beachtet werden ums, um sein öffentliches Leben und Birken richtig zu würdigen. Ein naher Bekannter bezeichnet denselben als "das wärmste, tiefste Gefühl ohne jede Spur franthafter Empsindelei" und sindet das auch in Kettelers Briefen sich wiederspiegelnd in der "zärtlichsten Hingabe an Familie, Stand und Baterland").

"Nichts Schöneres und Edleres läßt sich denken," bezeugt auch Dr. Heinrich3), "als das Verhältniß des seligen Vischofs zu seinen Geschwistern und ihren Familien, benen er, bei spärlichem persönlichem Verkehr, in allen wichtigen Angelegenheiten des Lebens und der Seele Führer und Verather war." Es waren nicht nur seine Brüder und Schwestern, mit welchen von Kindheit an die innigsten Vande ihn verknüpsten, sondern über jedes einzelne Glied ihrer Familien dis herad zu Großnessen und Großnichten ergoß sich sonnenscheinartig seine theilnehmende Zärtlichkeit.

Diese gewaltige, heftige Natur barg in sich eine ganze Welt von Wohlswollen, Gutherzigkeit und geradezu zärtlicher Theilnahme für fremdes Weh und Wohl. Nur wenige Menschen haben ihm danernd im Leben so nahe gestanden und ihn so bis ins tiefste Innere gefannt, wie der Kirchenfürst, welcher hierüber die Worte niederschried: "Diese Mischung von Energie und grenzenloser Herzeusgüte verstehen die meisten nicht, die ihn nicht persönlich fannten."

Mit solchen natürlichen Gaben ausgerüstet, ward Ketteler nach ernster und sorgfältiger Berufswahl Priester und Bischof, und die edle, starte Naturward nun verklärt durch die Religion und emporgehoben durch das Leben des Glaubens. Dies um so mächtiger, da auch hier Ketteler nur Einst und Wahrheit wollte.

Schön spricht bieses sich aus in einem der rasch hingeworfenen Gebanten, wie sie sich auf losen Blättern so zahlreich in des Bischoss Nachlaß sinden. "Biele Beweise gibt es für das Christenthum," ichreibt er, "unter ihnen aber ist nicht der unwichtigste der innere. Das Christenthum macht uns innerlich wahr, durch und durch. Aber nur die Wahrheit fann uns innerlich wahr machen. — Die Weltweisheit macht uns innerlich dagegen unwahr."

- 1) Das Jahr 1877, Leipzig 1878 S. 46.
- 2) Germania 1879 Nr. 75 (Bifchof Rettelers Briefwechsel).
- 3) Ratholif 1877 II, 230.

Siebentes Budy. Bom Ausbruch bes Culturkampfes bis zu Rettelers Enbe.

Auch als Priefter und Bischof wollte Ketteler innerlich wahr sein.

"Es gibt keinen Bischof und hat wenige gegeben," meint selbst die "Kölnische Zeitung", "die so sehr nur für ihre Aufgabe lebten. Man unß es ihm nachrühmen: er war im römischen Sinne ein ganzer Mann." Es ist dasselbe, was auch Dr. Heinrich bezeugte: "Seine ganze Person und all sein Wirken hat er seiner Diöcese geschenkt." Was alles hierin liegt, versteht nur der katholische Christ, und überaus zutressend sagte bei Kettelers Tod die "Katholische Stimme":

"Das innere Geheinniß seines Lebens und Wirfens freisich werden nur jene verstehen, welche den Geist des katholischen Glaubens kennen. Nur aus diesem ist die Größe des Blickes erklärlich, mit welchem der seilige Bischof die nannigsaltigsten Verhältnisse des kirchlichen, politischen und socialen Lebens überschaute. Nur der Glaube konnte ihm die gewaltige Krast verleihen, mit der er als Bischof und Priester allen Alles war und zugleich als politischer Schriftsteller und Redner an den mannigsaltigsten Fragen der Zeit Antheil nahm. Das Leben des seligen Bischofs von Mainz ist recht eigentlich ein Venkual des Glaubens; es gibt uns im Kleinen das Bild der Alles durchdringenden, die Welt überwindenden Macht des Christenthums."

Die wichtigste Berufspflicht des Priesters, weil die Grundlage von allem Uebrigen und die Bürgschaft des Segens von oben, ist die Sorge für die eigene Seele und ein wahrhaft inneres Leben. Die mit Ketteler näher umgegangen sind, kannten die "Lebendigkeit seines Glaubenslebens". Sie kannten aber auch dessen Grundlage und Stütze; es war dies die "mit unverbrüchticher Treue", die "so enorm gewissenhaft abgehaltene tägliche Meditation." Ein Priester, der ihn kannte, schreibt, völlig übereinstimmend mit dem Zeugniß Dr. Heinrichs, gleich nach Kettelers Tod:

"In seinem Seeleneifer und in seiner Liebe zum Gebete war Bischof Ketteler für alle Geistlichen das erhabenste Muster und Vorbild. Die Tagessordnung, die er als Seminarist begonnen, hat er bis zu seinem Mrankenlager mit der größten Treue und Gewissenhaftigkeit bevbachtet. Jeden Morgen stand er um vier, später, wo die Last der Jahre und die Folgen anstrengenoster Arbeiten sich geltend machten, um sinst Uhr auf und widmete eine Stunde der Betrachtung. Dann las er mit größter Andacht und Geistessammlung die heilige Messe, verwendete eine volle halbe Stunde auf die Danksagung, besuchte täglich das hl. Sacrament und betete täglich den Rosenkanz wie die Gebete des dritten Ordens des hl. Franciscus, dem er seit einer Reihe von Jahren angehörte."

Seitbem Ketteler dem geiftlichen Stand sich gewidnet hatte, pflegte er wöchentlich zu beichten. Auch als Bischof hielt er sich, soweit es ging, noch täglich an die geistliche Lesung. Eines seiner Lieblingswerte war Alphons Rodriguez, Uebung der christlichen Bolltommenheit; in des Bischofs Nachlaß sinden sich die Excerpte, die er mit eigener Hand daraus gemacht hatte. Am meisten schätzte er in diesem Berke die Abhandlung über die

"Gleichförmigkeit mit dem göttlichen Willen". Er nannte dieselbe ein Meisterwerf und hatte sie mit eigener Hand für seinen Gebrauch abgeschrieben.

Dabei unterließ er jedoch nicht, durch öftern Wechsel sich selbst Anregung zu geben. Es find geiftliche Schriften der verschiedensten Urt, aus welchen Auszüge von bes Bischofs Hand sich noch vorfinden. Bei den un gezwungenen geiftlichen Ansprachen, wie er fie oft und gern im Kloster der Ewigen Anbetung zu Maing fur die Schwestern zu halten pflegte, liebte er es, an die geistliche Leiung anzufnüpfen, mit welcher er fich gerade in diesen Tagen beschäftigt hatte. "So erzählte er ihnen einmal", berichtet eine der Schwestern, "daß er jest die Stimuli amoris des hl. Bonaventura benütze, und iprach hinreißend ichon von den heiligen Wunden Gefu. Gin anderes Mal waren es die "Besuchungen des hl. Alphous", über die er lange Beit seine Betrachtung hielt, die ihm auch sehr geeignet schienen gum Gebrauch der Schwestern in den Anbetungsftunden. Er fagte, ein Bedante des hl. Alphons biete Stoff genng für eine gange Stunde der Liebe und Anbetung vor bem heiligen Saframente und gerade bas ruhre ihn fo sehr in dem Büchlein, daß der hl. Alphons so oft wiederhole: "Ach liebe Dich, o mein Jesus, ich liebe Dich, ich liebe Dich!" Er könne es gar nicht oft genug fagen, er werde nicht müde, es zu fagen, weil dies die Sprache der Liebe fei. Die "Besuchungen" seien gang einfach, aber durchweht von einer Gluth und Junigkeit der Liebe, wie sie nur dem Herzen eines Beiligen entstammen; deghalb gebrauche er sie so gern".

Vor allem jedoch waren es die Worte der heiligen Schrift, aus welchen der fromme Bischof Nahrung für die eigene Seele zu sangen wußte. Es verräth sich dies noch in einem Wort an eine nahestehende Verwandte vom 17. Februar 1875:

"Ich empfehle Deiner Aufmerksamkeit ganz besonders die Stelle des hl. Petrus [1. Petr. 3, 4.] am Schluß | meines letzten Rundschreibens] — sie ist so wunderschön — über "den verborgenen Menschen des Herzens", den die christliche Fran im Gegensatzum äußerlichen Menschen und seinem äußerlichen Schnucke in sich pflegen und schmücken soll. Das sind immer solche Lichtworte der heiligen Schrift, die mehr werth sind wie ganze Bücher."

Vis zu seinem Eude standen bei dem Vischof die Exercitien in hohem Werthe. Fährlich betheiligte er sich bei den Priester-Exercitien für seinen Diöcesanclerus und schrieb auch stets die Stizzen der sämmtlichen Bestrachtungen für sich auf. "Ich möchte fein Priester sein ohne Exercitien", hörte man ihn öffentlich betheuern. "Es giebt kein wirksameres Mittel", schreibt er 17. Februar 1869, "um sich wieder für Alles Gottgefällige zu stärten und sich gegen die Gesahren der Welt und des eigenen schwachen Herzens zu schüßen."

Dr. Heinrich hebt noch besonders hervor des Bischofs Vorliebe für Theilnahme am öffentlichen Gottesdienst:

"Wenn er auch nicht functionirte, pflegte er Hamptseiten in einzelnen Pfarzfirchen beizuwohnen. Regelmäßig besuchte er auch am Nachmittag die Kirchen,
wo das "große Gebet" gehalten wurde; öfters kam er in andere Andachten. Wenn er in Mainz war, wohnte er fast an jedem Sonntage der Abends im Dome stattsindenden Predigt und Rosenfranzandacht unter dem Volke bei. Täglich sonnte man ihn in der Muttergottes-Kapelle des Domes beten sehen. Er that dies und ähnliches aus persönlicher Andacht; er hat dadurch aber auch mehr als durch Ermahnungen die Gläubigen beten und den gemeinsamen Gottesdienst hochschägen gelehrt."

Ein Beispiel erzählt das Tagebuch der fleinen Jesuiten-Niederlassung in Mainz aus dem Jahre 1869: "Hente, Mittwoch, den 7. Juli, wurde in unserer Kirche (St. Christoph) das "große Gebet" abgehalten. Die Kirche war aufs reichste geziert und den ganzen Tag hindurch strömten die Gtäubigen zu. Schon früh um 5 Uhr tam der hochwürdigste Herr Bischof, der um 6 Uhr das hl. Meßopser seiern wollte. Die Zwischeuseit benutzte er, um in der Sacristei dei P. Superior zu beichten. Mit der größten Einfachheit hatte er vorher selbst die Ministranten und die übrigen Unwesenden ersucht, so lauge hinauszugehen, und alle hat ein solches Beispiel der Demuth aufs höchste erbaut. Am Abend kam der Herr Vischofschon um 6 Uhr wieder und verharrte betend im Chor bis zum Schluß des letzten seierlichen Segens."

Im Hinblick auf Rettelers häufige Betheiligung bei Wallfahrten und außerordentlichen Kirchensesten bemerkt der dem Bischof so nahestehende Dombechant Heinrich: "Ein Mann des innerlichen Lebens, war Ketteler gerade defihalb auch für jede von der Kirche gebilligte äußere Andachtsübung und fromme Restlichkeit, nur daß sie auch im Geiste geseiert werde." Es finden diese Worte ihre volle Anwendung auch auf die innerhalb der Kirche gebräuchlichen "Andachten". Seine Verehrung für das hi. Altarsfacrament, wie seine garte Andacht zur Gottesmutter waren in der gangen Dioceje befannt, und noch jest erinnern daran, wie an fein frommes Bertrauen zum hl. Joseph, bleibende Stiftungen und Anordnungen, die er ins Leben gerufen. In hervorragender Weise bethätigte sich der Bischof, von seinen Seminarszeiten an, als Freund und Berbreiter der Andacht zum göttlichen Herzen Jesu. Roch in den letzten Jahren seines Lebens regte er den Gedanken an, eine der Kapellen des Mainzer Domes der Berehrung des heiligsten Herzens zu weihen. Er sprach davon öfters auf der Kauzel und forderte zu Beiträgen auf. Wirklich wurden auch fofort nicht unbeträchtliche Beiträge zu diesem Zwecke gespendet, und ber Bijchof hatte dafür bie letzte große Kapelle links vom Oftehor, welche der Restauration ohnedies bedürftig war, bereits auserschen, als er vom Tode abberufen wurde. Doch

griff das Domcapitel den Plan auf, und einige Jahre ipater war Kettelers Gebanke zur Wirklichkeit geworden 1).

Kettelers tiefer und ungehenchelter Frömmigkeit ging eine eiserne Strenge gegen sich selbst zur Seite. Als die wichtigste und nothwendigste Abtödtung betrachtete er freilich die strenge Beobachtung der Tagesordnung und die stete Arbeit im Beruf; aber dabei lebte er wie ein Armer. Im Bolksmund wurde er in den ersten Jahren seiner Wirtsamseit in Mainz Johannes dem Täufer an die Seite gestellt.

"Seine häusliche Einrichtung", schrieb bei seinem Tod ein Pfarrer ber Diöcese"), "sein Umenblement, seine Bedienung, sein Tisch waren höchst einfach; ein harter Strohsach mit Decke war Jahrzehnte lang sein Bett. Die Nacht ruhe maß er sich, um Zeit für seine vielen Arbeiten zu gewinnen, umr höchst spärlich zu." "Anßer den nothwendigen Möbeln und Aleidungsstücken und außer Büchern schaffte er sich nichts au. Sine Equipage hat er nie gehalten, sogenannte diplomatische Dinés hat er nie gegeben; jedoch übte er, zumal gegen Priester, freundliche Gastlichkeit."

Auch bei Andersgläubigen erregte diese seine Lebensweise Anfsehen. Ein Prediger erzählt 1876 in der "Allgemeinen Evangelisch-Lutherischen Kirchenzeitung":

"So hoch er die Würde seines Amtes hielt, so wenig er seinen persöntichen Abet zurücktreten ließ, so sehr besleißigte er sich des einfachsten Ledns. Seine einfachen, groben Schuhe waren bald das Gespräch der Lente, mehr noch sein einfacher Tisch. Em Geistlicher, der ihn besuchte, und den er, wie alle, die ihr Beruf zu ihm sührte, zu Tisch lud, hatte wohl eine prächtige Mahlzeit erwartet, aber: Ateisch und Gemüse, das war alles, und italt der Beinflache, die in Rheinhessen kaum auf dem Tisch des Tagtöhners sehlt, stand ein Hummen Brunnenwasser" da. Das ging sofort durch das ganze Land. . Alls er später einnal einen Geistlichen seiner Diöcese besuchte, glandte dieser wohl ganz dem Sinne des Vischofs zu entsprechen, wenn er ihm zum Wittagsmahl auch nichts Vesseres vorsetzte, aber: er sam übel au. Se. Gnaden ver langte sir den Vischof ein mehr dem gewöhnliches Wahl. Stand es aber auf dem Tisch, so begnügte er sich selbst mit dem Allereinfachsten. Und wie seine einfache Ledensweise, war seine Opserwilligkeit sir die Kirche bald im ganzen Lande bekannt und bewundert."

Die Gewalt, welche Ketteler gegen sich selbst übte, beschränkte sich nicht auf die äußere Lebensweise. "Sein ganzes priesterliches Leben," schrieb man über ihn nach seinem Hinscheiden 1877<sup>4</sup>), "war eine unnuter brochene Abtöhtung." Einer, der über 10 Jahre au seiner Seite gelebt, erzählt aus seiner Erinnerung: "Das Wort, daß vor dem Bedienten

<sup>1)</sup> Bgl. Mainzer Journal 4. November 1882 Nr. 257.

<sup>2)</sup> Ratholische Bewegung 1877 X, 107.

<sup>3)</sup> In spätern Jahren tam gewöhnlich Wein auf feinen Tisch und er selbst nahm etwas davon, mit Basser vermischt. Ueberhanpt gönnte er dem Körper das, was er bei seiner gewaltigen Arbeitsleiftung als nothwendig empfand.

<sup>4)</sup> Ratholische Bewegung 1877 X, 106.

die Größe des Mannes schwindet, findet auf Ketteler keine Anwendung. Auch im täglichen Verkehr, bei Tisch, in der Erholungsstunde bei heiterer Unterhaltung, die ihm zur rechten Zeit willsommen war, verleugnete er niemals seinen hochgesinnten, edlen Charafter, einen Punkt ausgenommen. In dem ersten Decennium seines Spiscopates, dessen Pfade öfters mit Dornen besäck waren, ließ er sich bisweilen zu heftigen Worten hinreißen. Oft hatte er wohl kaum selbst das Bewußtsein, welch niederschmetternden Sindruck sein zürnendes Auge, das ruhige scharfe Tadelswort aus seinem Munde in dem Zuhörer hervorbrachte. In späteren Jahren hatte er auch in diesem Punkte die Herrschaft über sich errungen."

Daß er diesen völligen Sieg über sich selbst wirklich erkämpft hat, wird von den verschiedensten und competentesten Zeugen bestätigt. Pfarrer C. Siefinger bezeugt noch 1881.): "Der Bischof war in den letzten Jahren seiner langen Hirtenthätigkeit von anßerordentlicher Milde und Herablassung und hatte jenen stürmischen Eiser, den er in den ersten Jahren seines bischösslichen Amtes mauchmal zeigte, namentlich wenn es sich um Unordnungen und Fehler handelte, und wodurch hie und dort bisweilen unangenehme Auftritte hervorgerusen wurden, vollständig verloren." Anch Dr. Heinrich erzählt, wo er von der Liebe des Bischofs zu den Armen spricht, Ketteler habe, während er Armen und selbst Straßenbettlern gegenüber immer herablassend en Wirde seiner gesellschaftlichen Stellung und seines Ranges hervortreten lassen, namentlich in früheren Jahren, wo er jene Milde des Charasters, nach der er alle Zeit gestrebt, noch nicht in dem

Den Weg, der zu diesem Siege führte, hat Dr. Heinrich in seiner Leichenrede angedeutet, wo er des Bischofs "starkmüthige Selbstverleugnung und Abtödtung" hervorhob:

"Täglich durchforschte er sein Gewiffen und ich weiß, wie sehr er sich Milhe gab, gerade jene Tugenden zu gewinnen, die seinem natürlichen Temperament am schwierigsten waren. Es war namentlich rührend zu sehen, wie sehr er sich in der Tugend der Geduld und Sanstmuth übte und wie sehr dies namentlich in den letzten Jahren seines Lebens der Fall war.

Er hatte schwere Areuze zu tragen . . . schwere Känupse, schwere Kränkungen an seiner Ehre zu erdulden . . . Er hatte es aber soweit in der (Beduld gebracht, daß er zulet selbst das Härteste . . . mit demüthiger und ergebener Geduld ertrug 2)."

Neben dieser innern Ausrüftung des Bischofs zu seinem Hirtenamt sehlte auch die nothwendige änßere Vorbildung keineswegs. Es ist richtig, daß Ketteler nicht im eigentlichen Sinne ein geschulter und tiefer Theologe

<sup>1)</sup> Ratholische Bewegung XIX, 265; vgl. ebenda X, 106.

<sup>2)</sup> Ratholif 1877 II, 228.

war. Gerade dies ift ja im Concilsjahre für ihn die Quelle jo mancher Leiden und Mifverständniffe geworben. Allein mahrend ber vier Semefter feines theologischen Studiums in München, wie in der Zeit seines Seminar lebens hatte Retteler einen eifernen Fleiß bewährt; er brachte gum Studium ber Theologie einen flaren scharfen Ropf und ein gereiftes Urtheil mit, und ichon während der zwei letzten Sahre vor feiner Entscheidung für den geiftlichen Stand hatte er sich fast ausschließlich mit ernsthafter und lehrreicher Lecture befaßt, die zum großen Theil, wie die Werte Möhlers oder be Maiftres, bem theologischen Gebiete angehörten. In Eichstätt hatte er dann die drei Bande der Dogmatif von Rlee, in München neben seinen theologischen Collegien die Dogmatik von Berrone durchstudirt. Auch ftanden ihm für feine Studien Rathgeber zur Seite, wie er fie verläffiger nicht finden fonnte: in München Windischmann und Phillips, in Gichstätt Reisach und Regens Ernft. 2118 Priefter unterließ es Retteler nicht, trot feines außerordentlichen Eifers für die Seeljorgepflichten, sich auch wissenschaftlich weiterzubilden. Als Caplan in Beckum hat er noch fleißig ftudirt, fpater von wichtigeren Erscheinungen, welche das firchliche Gebiet einigermaßen berührten, wenigstens durch Lecture Renutniß zu nehmen gewußt. Gin fortwährendes Studium war für ihn die überaus gewiffenhafte Vorbereitung. die er es für das Predigtamt sich kosten ließ. Zwölf starte Kascifelbande von Sonn- und Festtagspredigten, von feiner erften Predigt im Juni 1844 angefangen bis zur letzten Fastenpredigt am 25. März 1877, in mehr oder minder ausführlichen Stiggen von Kettelers Hand niedergeschrieben, und drei nicht minder starte Bande mit vielen hunderten von Firmpredigten geben noch jetzt Rengniß von seinem bewunderungswürdig ausdauernden Fleiße. In ähnlicher Beise wurden die Ansprachen bei besonderen Gelegenheiten an die Seminariften, die Ordensleute, den Clerus vorher ichriftlich firirt. vielen dieser Ansprachen und Predigten, vielleicht bei bem größern Theil, namentlich in den erften Sahren find der Ausführung gediegene ascetische oder dogmatische Werte ju Grunde gelegt. Anfangs hielt er sich mit Borliebe an Bourdaloue, deffen theologische Gediegenheit anerkannt ist und beffen dogmatische oder moralische Predigten oft theologischen Tractaten gleichwerthig erachtet werden fonnen. Dann folgt er wieder Asceten wie Dregelius oder Rodriguez oder Borgo. 280 er einzelne Themata in gangen Bredigtenflen eingehender behandelte, mählte er fich Specialwerfe zur Orientirma. So folgt er einmal bei Predigten über die Kirche dem Werfe Baffaglias, bei einem Predigtentlus über das hl. Mefopfer notirt er als Quellen die einichtägigen Quäftionen in der Summe des hl. Thomas und bei Natalis Alexander.

Aus dem Seminar in Münfter, wo die Traditionen Overbergs noch lebendig waren, hatte Ketteler eine tüchtige Schulung für die Katechese mit

gebracht und bewahrte für dieselbe zeitlebens ein besonderes Interesse. Für das Predigtamt besaß er überdies mannigsache natürliche Anlage. Was er von seinen Predigten schriftlich hinterlassen hat, sind freisich meistens nur leblose Stizzen, klar und einsach, oft anscheinend dürftig. Seine Predigten aus dem Jahre 1848 über die sociale Frage im Mainzer Dom oder seine Nede am Grabe Auersewalds und Lichnowskys lassen eher erkennen, welche Macht des Wortes ihm zu Gedote stand. Nicht immer wurde diese Macht vollständig und kunstegerecht entwickelt. "Mir war es ganz auffallend," schried seine von früh an ihm nahe vertraute Schwägerin Paula 6. Dezember 1878, "wie der Dahingeschiedene schon seit vielen Jahren als Reducr jedes oratorischen Schmuckes sich entblößte, gewiß zur Ehre Gottes und zum Heile seiner Seele. Ich habe es in gewisser Weise bedauert; denn auch dieses von Gott ihm verlichene Talent konnte er verwenden — wie ich meine — ohne Nachtheile sür seine Seele; zugleich saber habe ich es bewundert."

Wiewohl es in seinen Predigten nie an sester, klarer Ordnung sehlte, war doch oft die Fülle der ihm zuströmenden Gedanken so groß, daß die vorgeschrittene Zeit ihn zwang, mitten in der Entwicklung seines Gegensstandes abzudrechen. Als seine besten galten seine Missionspredigten, welche in der richtigen Gliederung und Abrundung ihr Thema erschöpfen sonnten. Hochgeschätzt waren auch vom Bols wie von den Priestern seine Firmpredigten wegen ihrer seltenen Bolssthümlichteit. "Der Bischof," so schreibt Pfarrer Sickinger hierüber, "verstand es, sür das Bols zu predigen, wie kein anderer."

Allein wann und wo immer der Bischof auf der Kanzel erschien, und wie einfach er sprechen mochte, stets brachte er einen tiesen Eindruck hervor, denn nicht so sehr das Wort, welches er sprach, als vielmehr die Persönlichsteit war es, was bei ihm wirkte. Pfarrer Sickinger, der selbst ein tüchtiger Prediger und Predigschriftsteller war, schreibt dazu 1): "Er bereitete sich mehr durch Gebet und Betrachtung, als durch mühevolles und ängstliches Studium darauf vor. An ihm zeigte sich so recht klar, das mehr das Gebet als die trockene Wissenschaft dem Prediger die rechten Worte eingibt. Wan mußte unsern Bischof predigen hören, nicht seine Predigten lesen. Beim Predigen zeigte sich die ganze Persönlichkeit des Vischofs, dadurch hat er so mächtig gewirft. Es war daher Niemand im Stande, den Vischof als Prediger nachzughmen; er hätte dazu die großartige Persönlichkeit des Vischofs besitzen müssen."

Einer, der Ketteler beim Conradifeste in Konstanz 1876 und auch in Mainz des öfteren predigen hörte 2), schildert davon den Eindruck:

<sup>1)</sup> Ratholische Bewegung XIX, 262.

<sup>2)</sup> Die Oftschweiz 1877 Rr. 164.

"Da stand er auf der Kanzel, diese hohe imponirende Gestalt mit dem scharsgeschnittenen Gesichte, dem seurigen Ange, der donnernden Stimme, und redete, wie einer der Gewalt hat. Sein Wort war so einsach, so vollsthüm lich, so durchsichtig, daß auch das Kind ihn verstand, aber getragen von solchem Glanden, solch zurer Frömmigkeit und gesprochen mit solch himmlischer, übernatürlicher Kraft, daß es einen unaustöschlichen Gindruck auf jeden Zuhörer machte und, was mehr ist, die Herzen änderte. Mir war's immer, wenn ich Ketteler predigen hörte, als hätte ein Heiliger gesprochen."

Dies war nicht der einmalige, zufällige Eindruck eines Euthusiasten. Der lutherische Prediger hat kaum anders geurtheilt, welcher in der "Allg. Evangelisch-Lutherischen Kirchenzeitung" über Kettelers Predigtweise 1876 berichtet hat:

"Bor großen Schaaren, Kathetiken und Protestanten, hielt er die Predigt; durchweg . . . ohne alle confessionelle Potenik, obwohl mit begeisterter Liebe von der heitigen Mutterkirche redend, im übrigen die (Vrundlehren des Heils verstindigend, daß jeder gläubige Protestant Ja und Amen dazu fagen konnte. . . Seine Predigt war stets einsach, kräftig, gewaltig abstechend gegen die unter den Protestanten des Landes damals fast noch auf allen Kanzeln sich spreizende Metorik, stets aus dem Leben ins Leben gehend, mit dem Eindruck der vollsten persönlichen lleberzengung, den selbst Freigeister empfingen, die sonst so gern an Heuchelei glauben."

Den tiesen Eindruck, welchen Kettelers Predigten auf das Bolt hervorbrachten, beweisen die Erzählungen, die darüber noch alsenthalben unter den Glänbigen in Umlauf sind. In Beckum wurde noch 1896 von einer guten alten Frau eine geschriebene Predigt von 12 Seiten gleich einem Heiligthum verwahrt; es war eine Charfreitagspredigt, welche Ketteler als Caplan daselbst gehalten und welche in frommem Eiser nachgeschrieben worden war. In einem Fenisseton der "Hamburger Nachrichten" (Nr. 54) vom 4. März 1893 erzählt Sophie Christ bei Beschreibung von Seligenstadt und seinen Denkmälern von einer lateinischen Inichrift auf dem Grabe eines 1743 verstorbenen französischen Generals, des Herzogs von Rochenvart Mortemart, in der dortigen Abeistriche, und knüpft daran als interessante Abschweifung die Bemerkung:

"Freiherr v. Ketteler, der vormatige Bischof von Mainz, habe wie der Führer uns erzählte — als er bei Gelegenheit der Firmung zum ersten Mal diese Grabschrift tas, sosort die 5 Apostrophen derselben: "Olim vixit Einstens tebte Nunc einis Zest Staub – eum vixisset nachdem er getebt hatte — Illacrimantur zu ihm beweinen — Apprecare Bete!" herausgegriffen und am solgenden Morgen mit hinreißender Beredtsamseit darüber gepredigt."

Das erschöpfend Richtige über Ketteler als Prediger hat ein geiftreicher Mann seines näheren Befanntenfreises getroffen, als er 1863 dahin sich aussprach 1):

<sup>1)</sup> Maing im Jahre 1863, S. 36.

"Gewiß, es ist in diesem Bischof etwas Ungewöhnliches, das einen beim ersten Eindruck, ich weiß nicht, soll ich sagen niederdrückt oder in die Höhe zicht. Aus einer fast tolossalen Körpertraft arbeitet sich eine geistige Energie hervor, die, wenn sie nicht durch freundliche Züge gemildert und durch den Ausdruck priesterlicher Bürde umsleidet wäre, sast etwas Provocirendes an sich hätte . . . Er muß eine tiese Frömmigkeit und eine Kraft des Glaubens haben, wie man sie nicht dei jedem Priester sindet. Ich gestehe, seine Predigten haben mich noch immer mächtig ergriffen; es ist etwas in ihnen, was weder theologisches Studium noch natürliche Begabung zu geben vermag."

Wenn Ketteler mächtig wirkte durch seine Predigt, so nicht minder durch sein geschriebenes Wort, und dies nicht blos für seine Diöcese, sondern für das gesammte Deutschland. Aber auch hier war es die hochbedeutende Persönlichkeit, welche dem klaren, fräftigen Worte die Beachtung sicherte. Die "Kölnische Zeitung" schrieb darüber bei des Bischofs Tod: "Ketteler hat durch seine Broschüren mehr gewirft als durch sein bischöstliches und sonstiges Wirfen. Er war der Abgott der ultramontanen Presse. Eine Broschüre von ihm war des Erfolges im ultramontanen Lager sicher; weil sie von ihm war, häuften sich Auflagen über Auflagen. Und man muß es sagen, er war rasch bei der Hand."

Letzteres ist in zweisacher Beziehung richtig. Ketteler hatte einen raschen Blick, um den richtigen Moment zu erspähen, in welchem eine Kundgebung von einer geachteten sirchlichen Stelle aus erwüuscht oder nothwendig war, und ebenso rasch war er in der Ausstührung. Eine seiner streng juristischen Broschüren ist von ihm in einer einzigen Nacht überdacht und am solgenden Bormittag in die Feder dietirt worden, da die Sache drängte und er um 1 Uhr die Firmungsreise anzutreten hatte. Dabei verstand er es, surz und klar zu sein und die springenden Punkte zu tressen. Der alte Dr. Sausen, Begründer und viel ersahrener Redacteur des "Mainzer Journal", pflegte zu sagen, an Ketteler sei ein Zeitungsredacteur versoren gegangen "comme il kaut". Aehnlich äußerte sich das gegnerische "Berliner Tageblatt" bei Kettelers Tod am 14. Juli 1877:

"Man konnte sicher sein, das Wort des bischöflichen Bublicisten zu vernehmen, sobald nur irgend eine bedeutende Frage auftauchte und die Zeitgenoffen sehhaft beschäftigte . . . Er handhabte das Wort mit Eleganz und Schneidigkeit und, wäre er nicht Bischof gewesen, ihm hätte nichts gemangelt, um unter den Herren der Kaplanspresse als erster Stern zu glänzen. Es ist keine Blasphemie — denn wir stellen den Journalismus und den Beruf der Presse sehr hoch — wenn wir . . . sagen : er hatte seinen Beruf versehlt, denn er war der geborne Journalist."

Gewiß hat die "Kölnische Volkszeitung" damals nicht zuviel gesagt, wenn sie den hingeschiedenen Bischof seierte als "geistvollen, fruchtbaren Schriftsteller und stets schlagsertigen Kämpfer", den eben diese Eigenschaft so "weithin berühmt und verehrt, und bei so Vielen gefürchtet gemacht" habe.

Wie richtig Actteler seinerseits die Bedeutung der Presse zu schätzen wußte, ergibt sich zur Genüge aus dem Juteresse wie aus der thätigen Unterstützung, welche er derselben, so sange er Bischof war, augedeihen ließ. Oft wiederholt ist sein Ausspruch: daß der hl. Paulus, wenn er hente lebte, sicher eine Zeitung herausgeben würde. Es war beim Abschluß der Firmungen im Decanate Ober-Ingelheim, im Mai 1868, da eben die Fehde mit den hessischen Superintendenten die Aufmertsamkeit auf das Zeitungswesen hinlenkte, als auf der letzten Firmstation, Sauer-Schwabensheim, die Decanatsgeistlichseit sich noch einmal um den Oberhirten geschaart hatte. Bei dieser Gelegenheit wies er in einer Ausprache au die verssammelten Geistlichen auf die Wichtigkeit der Presse hin und empfahl sie der besonderen Ausmertsamkeit seiner Priester. Bei dieser Gelegenheit that er den historisch gewordenen Ausspruch 1).

Noch eine andere Ausruftung brachte Ketteler mit, die er allerdings mehr seinem frühern Entwicklungsgang und weltmännischen Gesichtstreise als seinen theologischen und pastoralen Borbereitungestudien verdaufte, die ihm aber doch in großen wie kleinen Angelegenheiten vorzüglich zu statten fam und sein Angeben im Volke wie bei der Regierung nicht wenig erhöhte. Es war die kenntnifreiche Erfahrung und rege Interessenahme an allen Erscheinungen und Verhältniffen bes practischen Lebens. Ginft im Gespräch mit einem schlichten Bauersmann, der über den schlechten und unfruchtbaren Boden tlagt, fragt er ihn, ob er es ichon einmal mit Lupinenpflanzung versucht habe. Der Bauer hatte nie davon gehört. Der Bischof belehrte ihn und machte fich anheischig, ihm den Samen für die Aussaat zu beforgen. Das erste Weld wird mit Lupinen bestellt; die Sache bewährt fich, und seitdem hat der Lupinenbau in der gangen Gegend sich verbreitet. Ein ander mal führt der Weg den Bischof an der protestantischen Kirche in Partenheim in Rheinheffen vorüber 2). Die Thuren ftanden offen, da Tüncher eben darin beschäftigt waren, dieselbe nen anzuftreichen. Bon den Gewölben und Wänden hatten fie die alte Ralttunche bereits abgewaschen, und nun war deutlich sichtbar, daß die spätgotische Kirche ursprünglich im Jamern reich ausgemalt geweien und die Malerei unter der Tünche relativ aut erhalten war. Zwar erichienen die Malercien etwas roh, allein die vielen Figuren von mitunter großer Correctheit in der Zeichnung und voll frommer Empfindung. Der Bijchof berichtete über die Sache alsbald an Die guftandige Stelle in Darmftadt, die Tüncharbeit wurde infolgedeffen fiftirt und obgleich die Halfte des Chors bereits nen übertuncht gewesen war, die ursprüngliche Malerei wieder hergestellt. Die mertwürdige Kirche

<sup>1)</sup> Mainzer Journal 1889 Nr. 228.

<sup>2)</sup> Mainzer Journal 1882 Nr. 36.

bildete nicht nur von da an einen Anzichungspunkt für Kunstfreunde und Fachmänner, sondern der Borfall wurde auch zum Anstoß zu einer verständnissvolleren und ftilgerechteren Herstellung der innern Ornamentit in vielen andern Kirchen. Solcher Borfälle waren nicht wenige, und auf den allerverschiedensten Gebieten des Lebens, und sie trugen dazu bei, dem Volke den Bischof fast wie ein Wesen höherer Art erscheinen zu lassen, und seinen Namen bei Katholiken wie Protestanten durch das ganze Land zu tragen.

Mit solchen Gaben und solcher Vorbereitung übernahm Ketteler die geheiligte Bürde des Bischofsamtes. Wenn einer, so wußte er die Höhe, wie die Verantwortung desselben im Glauben zu ermessen. Dazu kam noch, daß das Bischum Mainz der Stuhl des H. Bonifatius war, des Apostels der Deutschen, und der Sitz der einstigen Chur-Erz-Cauzler des hl. Kömischen Reiches deutscher Nation. Trotz der tiefgreisenkten geschichtlichen Veränderungen, trotz der Neuerrichtung und Neu-Umschreibung der oberrheinischen Visthümer war und blied es in einem gewissen moralischen Sinne der erste Bischofssitz Deutschlands. War dies, wenn richtig erfannt, geeignet, das sirchliche Vewußtsein in den treuen Katholifen der kleinen Tiöcese mächtig zu heben, so mußte es auch dem Bischof seine Aufgabe doppelt hoch und seine Verantwortung doppelt groß erscheinen lassen. Allein wie sehr auch Ketteler als Nachsolger eines Vonisatius und Villigis sich ganz Deutschland verpflichtet sühlte, so wollte er doch vor alsem und über alles seiner eigenen Diöcese ein ganzer und rechter Vischof sein.

"Mein persönliches Leben", so schreibt er einem (Begner 1870 1), "liegt unwersteckt und unverborgen allen zur Prüfung vor. Ich glaube, daß es wenige Menschen gibt, die, in einer Stellung, wie die meinige, abgesehen von der autlichen Correspondenz mit den Behörden, eine beschränktere Correspondenz sühren, wie ich?). Sie beschränkt sich saft ausschließtich auf den verwandtschaftlichen Versehr im strengsten Sinne des Wortes. Mein ganzes Leben ist vom Morgen die zum Abend ausgesüllt mit meinen eigentlichen bischöftlichen und priesterlichen Functionen. Außer diesem Versehr mit dem christlichen Volke habe ich auch jeden gesellschaftlichen Versehr fast gänzlich unterlassen, um damit teine Zeit zu verlieren. Einige Wochen des Jahres, welche ich von den priesterlichen Functionen eribrige, benutze ich dann, um in einer kleinen Schrift bald diesen bald jenen Angriff zu widerlegen, nun, so viel ich fann, Mißverständnisse aufzuklären."

Bei den Arbeiten für feine Diöcese schwebte dem Bischof das Beispiel des hl. Karl Borromeo vor, für welchen er von seinen Seminarszeiten her eine besondere Verehrung hegte 3). In manchen Punkten ist der Einfluß dieses

<sup>1)</sup> Was hat Profeffor Nippold in Heidelberg bewiesen? G. 24.

<sup>2)</sup> Die gablreichen Briefe, welche der Bijchof als geiftlicher Rathgeber in Seelenangelegenheiten zu schreiben hatte, sind hier nicht in Betracht gezogen; sie gehörten zu ben eigentlichen Seelsorge-Arbeiten.

<sup>3)</sup> Lgl. I, S. 116.

bewunderten Borbildes auf Kettelers bischöfliches Wirken direct erkennbar und jelbst nachweisbar, sowohl in der Art der Regierung jeines Sprengels, wie hinsichtlich der persönlichen Betheiligung an den Werfen der Sectsorge. Rur gegenüber den weltlichen Machthabern war es ihm, dant einer gütigen Führung der Borschung, vergönnt, eine minder schroffe Haltung annehmen zu fönnen, als wie fie jenem großen Heiligen zuweilen aufgenöthigt war. Rettelers vertrautester Rathgeber und priefterlicher Freund, sein Generalvicar und Domdechant Dr. Heinrich, hat nur die einfache Wahrheit gejagt, wenn er dem todten Bischof öffentlich das Zeugniß ausstellte, daß er auch den Regierungen gegenüber und namentlich einer bis dahin traditionell wohlwollenden und verhältnißmäßig billig denfenden Regierung wie der von Heffen-Darmstadt gegenüber, "jo weit der Glaube und die Pflicht es gestattete, mehr zur Milde und fluger Maghaltung als gur Strenge geneigt war." Weit entfernt, der Aufstifter anderer Bischöfe im Widerstande gegen Die Regierungen und ber Bertreter extremer Magregeln zu fein, hat Retteler consequent bei den verschiedensten Gelegenheiten mit einer fast serupelhaften Gewissenhaftigkeit der aufgedrungenen Defensive die bescheidensten Schranken zu ziehen gesucht; nicht immer haben seine Anschaunngen die Zustimmung und den Beifall anderer gefunden.

Sehr mit Unrecht hat man Vijchof v. Ketteler extreme Anschaumgen und Vestrebungen vorgeworsen. Es war dies lediglich ein Bornrtheil, bei welchem gewisse Partei Agitationen ihre Rechnung sanden. Ohne Furcht widerlegt zu werden, konnte der Vischof im Fannar 1870 einem heftigen Gegner öffentlich entgegenhalten 1):

"Alle die Principien, welche ich seit 20 Jahren über die Stellung zwischen Wirche und Staat geltend gemacht und öffentlich vertheidigt habe, sind ganz dieselben, welche von der ganzen katholischen Fraction des Franksuter Parlamentes, deren Borsit Radowitz führte, aufgestellt wurden. Es sind dieselben Grundsätze, welche später in der preußischen Bergassung Ausdruck gesunden haben. Bon diesen Grundsätzen bin ich in meinem Leben noch keine Linie breit abgewichen, und ich din daher auch mit den nanhaltesten Witzliedern dieser Fraction die hente, oder, wenn sie bereits abgeschieden sind, die zu ihrem Tode in vollkter llebereinstimmung dieser Auffassung gebtieden. Es bleibt gewiß ein denkwürdiges Zeugniß von der Berblendung der Parteien in Mitteldeunschlassen, daß ich der setzendssten wegen, die ich dannals mit allen einschiftstand, daß ich der setzendssten in Preußen in die Versassung übergingen und dort heute noch als die sicherste Grundlage des religiösen Friedens betrachtet werden, seit 20 Jahren vielfach als "Friedensstörer", als ultramontan z. in der gehässischen Welchen."

Die einzige Ausnahme bildete hier vielleicht die Frage der Bijchofs wahlen, da Bijchof v. Ketteler in den thatjächlich für Tentichland in

<sup>1)</sup> Was hat herr Professor Nippold in Beidelberg bewiesen? S. 45.

vieser Beziehung obwaltenden Verhältnissen eine Quelle der Corruption und der größten Übel für die katholische Kirche erkannte. Hier hätte er am liebsten tadula rasa gemacht; sein von wahrer Entrüstung eingegedener Eiser kannte da keine Grenzen. Bekannt ist sein Ausspruch: "wenn ein Domcapitular auch sonst nichts Großes leisten und nur einmal durch sein Votum zur Wahl eines würdigen Vischofs beitragen würde, so habe er die wichtigste Function seiner Stellung vollzogen und sich das größte Verdienst erworden." Als daher der Vischof 12. Januar 1855 von Rom aus den Regens Dr. Monsang wegen der Erhebung zum Domcapitular beglückwünschte, snüpste er an diesen Wunsch zugleich als erste Vitte: Monsang möge, wenn einst die Gelegenheit sich bieten werde, seinen ganzen Einstuß dahin geltend machen, "der Diöcese einen bessern und würdigern Vischof zu geben, und sich durch gar keine Rücksicht abhalten zu lassen, für den würdigsten Priester aufzutreten."

Daß Ketteler, soweit es ohne Darangabe heitiger Pflichten geschehen fonnte, durch fluge Waßhaltung ein friedliches Einvernehmen mit den Orsganen der Regierung wahrte, kam der gedeihlichen Entwicklung des kirchstichen Lebens in der Diöcese sehr zu statten. Zwar ist es durchaus unswahr, und nur eine in gehässigster Parteitactif verbreitete Fabel, daß er von Seite des Winisteriums Dalwigk besonderer Zugeständnisse oder Besünstigungen sich zu erfreuen gehabt habe. Er hätte vielmehr manchmal Beranlassung gehabt, auch über das Ministerium Dalwigk, das, bei aller Einsicht und Villigkeit, den im Lande herrschenden Parteiströmungen oft weitgehende Rechnung trug, Klage zu sühren. Aber wenigstens war er in seiner bischössichen Berwaltung nicht gehemmt, und bei der Besetzung der wichtigern firchlichen Stellen hatte er freie Hand. Hier gerade lag einer der rühmenswerthesten Vorzüge seiner Verwaltung, wie bei seinem Tode die "Kölnische Volkszeitung" mit Recht betonte"):

"Bei Verleihung der Stellen ging er mit gewiffenhafter Umsicht zu Werke und wählte stets den nach seiner und seiner kundigen und gewifsenshaften Rathgeber Ueberzeugung Geeignetsten und Würdigsten."

Wenn es vielleicht wahr ist, daß auch in spätern Jahren noch manche Geistliche der Divecse den energischen Bischof fürchteten, so konnte doch Dr. Heinrich unbedenklich feststellen, daß alle "von der gänzlichen Uneigen» nützigkeit, dem ungeheuchelten Glauben und der opferwilligen Liebe desselben sich mehr und mehr überzeugten."

Bei allen genoß der Bischof eine uneingeschränfte Hochachtung, bei vielen auch ein Vertrauen ohne Grenzen. Mochte er auch an Wandel und

<sup>1)</sup> Raich, Briefe S. 253 Mr. 128.

<sup>2) 17.</sup> Juli 1877 Mr. 194.

Wirken des einzelnen hohe Anforderungen stellen, er gewährte ihnen hinwieder sesten Halt, stützte ihre Antorität, kam mit seinen oberhirtlichen Anordnungen ihnen zu Hilfe, hob Kirche und Priester in der Achtung des Volkes, nicht nur bei den Gläubigen, sondern auch bei fremden Consesssionen.

Die Festigkeit und Kraft, mit welcher er die Verwaltung führte, flößte Muth ein, und der Mainzer Clerus als Gauzes genommen war voll heiligen Stolzes auf seinen Vischof und auf die Höhe der Pflichterfüllung, zu welcher dieser ihn selbst geführt hatte.

Von seinem Eifer für die religiöse Erbanung und Belehrung des gländigen Volkes hat Vischof v. Ketteler bleibende Denkmale hinterlassen, nicht nur in seinen zahlreichen, stets practischen und volksthümlichen Hirtensbriefen sondern auch in dem tresstichen Diöcesan-Gebet- und Gesangduch, dem Diöcesankatechismus und dem neuen Choralbuch, die auf seine Anordnung und unter seiner eifrigen Mittwirtung hergestellt wurden. Sein Seeleneiser ließ es jedoch dabei nicht bewenden. Seine ungewöhnliche Arbeitskraft und die geringe Ausbehnung seiner Diöcese machten es ihm möglich, auch für die persönliche Ausübung der Seelsorge manche Zeit zu erübrigen, und Ketteler war hierin unermüdlich, wahrhaft ein Muster für seine Seelssorgsgeistlichen.

"Wenn er in Mainz anwesend war, atso den größten Theil des Jahres, saß er an jedem Samstag und an den Vorabenden der Feste von 2 Uhr Nachmittags an in seinem Beichtstuhle in der Muttergottes-Kapelle des Domes, gewöhnlich 5 Stunden, häusig länger. Un Festtagen und dei größerer Frequenz sand er sich auch morgens um 5 Uhr wieder ein; so brachte er namentlich einen beträchtlichen Theil der Weihnachts- und Oftertage, ungeachtet seiner andern Functionen, im Beichtstuhle zu. Jahre lang las er täglich um 5 Uhr die hl. Messe im Dom, erst dei zunehmendem Alter celedrirte er in seiner Hauskapelle. Während der Advents- und der Fastenzeit hielt er in der Regel die sonntägliche Hauptredigt im Dome; despleichen predigte er an den hohen Festragen. Stets war er bereit, dei besondern Festen in andern Kirchen der Etadt, namentlich sür Vereine und Verderschaften, die Predigt zu übernehmen. Despleichen weigerte er sich auch niemals, dei Versammlungen satholischer Vereine und andern Festellichseiten katholischen Vereine und andern Festellichseiten fatholischen Charasters das Wort zu ergreisen."

Dazu kam noch die regelmäßige Betheiligung bei den größern Wall fahrten seiner Diöcese und bei andern besondern Festen. Auch da fand man ihn des Worgens und des Abends im Beichtstuhl von Andächtigen umdrängt, und meistens übernahm er auch noch die Predigt. Die Niederstaffungen der verschiedenen Ordensgenossenschaften in seiner Diöcese nahmen gleichfalls seinen sectsorglichen Eiser in Anspruch. Da kehrten die Gelübde-Grnenerungen, Proses Ablegungen, Sinkleidungsseierlichkeiten alljährlich wieder und meistens übernahm dabei der Bischof persönlich die Functionen, die er stets mit einer frommen Ansprache begleitete. Für die Josephsbrüder in

Rleinzimmern leitete er wohl auch selbst die geistlichen Exercitien; dasselbe that er einmal in seinen letzen Jahren auch für seine Diöcesangeistlichen. Wie wenig Retteler mit seinen Kräften geizte, wenn von fremden Diöcesen aus, von Seite sern gelegener Ordenshäuser oder hochgestellter fatholischer Familien seine geistliche Hise in Anspruch genommen wurde, geht aus der Schilderung seines Lebens, wie aus seinen gedruckten Predigten einigermaßen schon hervor. Ueberhaupt wurde über der eigenen Diöcese das übrige Deutschland nicht vergessen. Seine schriftstellerische Thätigseit war zum guten Theil ein Werf der Seelsorge für Deutschland im weitern Sinn, und sollte dringenden geistlichen Bedürfnissen, Schwierigkeiten und Unklarheiten begegnen, welche ohne solches Heilmittel verhängnisvoll werden konnten.

Es war natürlich, baß zu dem berühmten Kirchenfürsten vor allem biejenigen Gesellschaftstreise vertrauensvoll aufzublicken pflegten, mit denen er durch Stand und Herfonnnen bereits in vielsacher Beziehung stand. "Biesen Personen und Familien höherer Stände, und zumal aus dem deutschen Abel", schreibt Dr. Heinrich, "war er Rathgeber und Vorbild. Dadurch hat er, namentlich auch durch seine ausgebreitete und gar manche Zeit und Mühe fostende Correspondenz, überaus wohlthätig gewirft."

Der adelige Gewährsmann des Wiener "Baterland" führt dies weiter aus 3. August 1877:

"Der seit der Revolution zu so bescheidenen Verhältnissen reduzirte Mainzer Stuhl schien, namentlich in den letzten Jahren, durch die Verson des Bischofs sozusagen den Glanz der alten kursürstlichen Zeit wieder angenommen zu haben. Der katholische Adel von ganz Deutschland sammelte sich um den gewaltigen und gittigen Mann, der ihm Führer in den öffentlichen Fragen und Nathgeber in allen Angelegenheiten war. Auch die Abgeordneten des Volkes und die Führer der Bereine hatten sich daran gewöhnt, in seinen Worten, wenn nicht eine maßgebende Leitung, so doch eine niemals sehlende Ermunterung und Erstrischung zu suchen."

Dabei blieb es nicht; viele suchten ihn auch persönlich auf, aus Nähe und Ferne, um ihre Gewissensangelegenheiten mit ihm zu besprechen oder in wichtigen persönlichen Angelegenheiten ihn um Rath zu fragen. Er verstand dabei wirklich, allen Alles zu werden. Eine hochgeborne und ausgeszeichnete Frau schrieb darüber furz nach seinem Tode 9. September 1877:

"Bis zum letzten Hauche meines Lebens werde ich ihm die aufrichtigste, tiesste Dankbarkeit und Berchrung bewahren. Er gehörte zu denen, die der liebe Gott ganz besonders begnadigt. Ich hatte das Glück, östers Briese von dem hochseligen Herrn Bischof zu erhalten, die ich als theuerstes Undenken aufbewahre. . . Wie ging man immer getröstet, erbaut und im Herzen beglückt nach Hause, wenn man das Glück gehabt, den geliebten, hochverehrten Oberhirten zu sprechen. Tebt sind wir recht arm und verwaist!"

Eine andere Katholifin aus fürstlichem Haus, welche des Bischofs "Math und liebevolle Theilnahme von ihrer ersten hl. Communion gerade bis zu der ihres Sohnes durchs Leben begleitet" hatte, schrieb 18. August 1877 "in dantbarster und wehnüttiger Erimerung an den Hochseligen" recht bezeichnend: "Die innigste Liebe zu Gott und den Seeten hatte ihn dahin gebracht, inmitten seiner großartigen, ausreibenden Berufsthätigteit auch für einzelne immer noch Zeit, eingehenden Rath und die rührendste Theilnahme zu haben."

Dieses liebevolle Eingehen auf das Mingen und Rämpfen der einzelnen Seele war es wohl, neben feinem großen Ausehen in Deutschland, was viele aus allen Ständen, namentlich aber folche, die fich mit dem Gedanten der Rückfehr zur fatholichen Kirche trugen, veranlaßte, sich um geistlichen Rath gerade an Retteler zu wenden. Die Bahl berer, bei beren Nebertritt Ketteler persönlich mitgewirft hat, ist groß, und wohl viel größer als man weiß. In Bezug auf die drei lutherischen Prediger, welche im Großherzogthum Bessen mahrend Rettelers Umtsführung der alten Mutterfirche fich zuwandten, glaubt die "Evangelijch-Lutherische Kirchenzeitung" 8. September 1876 versichern zu fonnen, daß bei wenigstens zwei derfelben, dem Baftor Henrici und dem Pfarrverwalter Dieffenbach, die Conversion "wesentlich durch den imponirenden Gindruck der Perfönlichkeit des Mainzer Rirchenfürsten bewirtt" worden fei 1). Zweifellos ift, daß schon Rettelers Name und der Ruf seines Wandels und seiner Thätigkeit vielen Katholiken in Deutschland zur Stärfung, Fernstehenden aber zu einer Lenchte des Beiles geworden ift.

Wie bedeutsam jedoch immer das Einwirfen des aristotratischen Bischofs auf die Aristotratie, die der Geburt wie die des Geistes, in Deutschland ge wesen sein mag, seine Vorlie de wendete er nach einer andern Seite hin. Auch Dr. Heinrich bezeugt dasselbe, was in manchen von Kettelers Briefen sich ausgesprochen sindet: "Zum Landvolt zog es ihn immer am meisten hin, während das Wirsen in den Städten ihn vielsache Selbstüberwindung kostete." So befannt war Kettelers Vorliebe sür die Bauern, daß er hierin seinen Pfarrern selbst zu weit zu gehen schien. "Wan darf sagen," schreibt Pfarrer C. Sickinger 1881<sup>2</sup>), "daß Bischos Ketteler troß seines klaren Ver-

<sup>1)</sup> In der Erzählung ihres Uebertrittes bei Rosenthal, Convertitenbilder I, 3. Theil S. 168. 178. 448 findet sich zu der Behauptung allerdings fein Anhaltspunft. Zwei dieser Convertiten, Henrici und Schwent, nahm jedoch Ketteler in sein Seminar und nachher in seinen Clerus auf.

<sup>2)</sup> Natholische Bewegung XIX, 198. Ein Standesgenoffe Nettelers wies schon bei deffen Tod darauf hin (im Wiener "Baterland" 1877 Nr. 210), daß diese Bortiebe für das Landvolk zum Theil schon aus Nettelers Jugendzeit herstamme, da sowohl im Münsterland wie in Oberschwaben, wo Netteler öfter sich aushielt, Abel und Landvolk "im besten Einvernehmen lebten".

ftandes und offenen Sinnes die Gutmüthigkeit und Frömmigkeit des Landvolkes überschätzte und daher fast nur von seinen guten Landleuten zu
reden wußte, die er durchweg für vorzügliche Katholiten hielt. Daher war
er wohl gar leicht geneigt, wenn in irgend einer Landpfarrei es nicht vorwärts gehen wollte, oder die Bauern einen weniger frommen und gläubigen
Sinn zeigten, die Schuld davon dem Pfarrer in die Schuhe zu schieden,
trotzem derselbe oft nicht die geringste Schuld trug."

Nebst den Bauern waren für Ketteler die Kinder der Gegenstand besonderer Borliebe und Zärtlichfeit. "Die armen Kinder in Stadt und Land waren seine Lieblinge," schreibt ein Bekannter bei seinem Tod im Wiener "Baterland":

"Eines der schönften Bilber, welches der Schreiber dieser Zeilen von dem Leben des Bischofs in der Erinnerung bewahrt, ist ein Abend in dem Garten des von ihm mit Hispe der hochherzigen stürstlichen Familie Löwenstein gegründeten Waisenhauses zu Neustadt im Odenwald. Da saß er unter den armen Mädchen, welche daselbst erzogen werden, und den armen Knaben, die er aus dem benachbarten Waisenhause Kleinzimmern dahin eingeladen hatte. Die Kinder drängten sich unn ihn wie um einen Vater, und er spielte mit ihnen mit einer Liebe und Gitte, als hätte sein Herz keine andere Sorge, als diese kleine Welt glücklich zu machen."

Ein anderer naher Bekannter erinnert sich mit Bewunderung daran 1), wie der Bischof "die Entwicklung der tiefsten Gedanken oder politisch große artiger Auseinandersetzungen beim Spaziergang unterbrechen konnte, um sich mit einem armen Kinde zu unterhalten und es auszufragen über Gedet und Schuldesuch" und er konnte den Grund dieser Handlungsweise nur darin erkennen, daß dem Bischof "die Seele des armen Kindes und seine bischöfliche Verantwortung für dasselbe im Lichte des Glaubens größer und bedeutsamer erschien, als seine Gedanken und Darlegungen". Dr. Heinrich aber berichtet:

"Jährlich feierte er mit den Kindern der von ihm gestifteten Waisen- und Rettungshäuser ein oder das andere findliche Fest und lud jährlich in Mainz die Kinder des städtischen Waisenhauses zu sich zu einem Kaffee ein und ließ sie dann die Tranden seines Gartens verzehren. Un Weihnachten war alljährlich in seinem Hause große Bescherung für die brünften armen Kinder der städtischen Schulen. Sein Beispiet, armen Kindern auf Weihnachten zu bescheren, wurde dann auch von christlichen Vereinen nachgeahut, und in den Tagen vor Weihnachten nußte der Bischof von einer Bescherung zur andern gehen und überall Ansprachen an die Kinder richten. Es gehörte dieses zu seinen Freuden."

Zu dem braven Landvolf und den Kindern famen in Kettelers befonderer Borliebe endlich noch die Armen. Bon seiner Mutter hatte er es gelernt, für die Armen ein mitseidiges Herz zu haben und der priesterliche

<sup>1)</sup> Briefliche Mittheilung.

Beruf hatte dies noch geadelt mit höherem Geift und erleuchtet mit der wahren Weisheit. Ketteler begnügte sich nicht mit der Gründung und Förderung wohlthätiger Diöcesananstalten und Vereine. Auch hier wollte er persönlich eingreisen. Niemand ist hier ein besserer Zeuge als sein Generalvicar und vertrauter Rath Dr. Heinrich:

"Um den Armen möglichst zu Hilse kommen zu können, war seiner Lebensweise seiner einsach. Da er ein bescheidenes Einkommen aus einer Stiftung seiner Familie besaß, so hat er nur den tleinsten Theil seines Amtseinkommens für seinen Unterhalt, den weitaus größern auf Werke der Wohlthätigkeit verwendet. Er besuchte regelmäßig die öffentlichen Spitäler und Baisenhäuser, deren Bewohner ihn alle gut kannten." Am zweiten Ofterstage speisten immer zwölf arme alte Männer dei Bischof Ketteler; allmählich stieg ihre Zahl wohl dis auf 18. Noch das Letzte, was er besaß, ließ er kraft seines Testamentes durch den Bincenz-Verein an die Armen auskheilen. "Durch sein Wort und sein Beispiel," bezeugt Dr. Heinrich, "wurden auch viele andere zu Werken der Barmherzigkeit erweckt und den Armen und den wohlthätigen Anstalten große Almosen zugewendet. Was hierdurch und was aus seinem persönlichen Einkommen sür Werke der Varmherzigkeit verwendet wurde, beläuft sich auf Hunderttausende."

In seinen Rechnungen, die zum kleinen Theile noch erhalten sind, begegnen wiederholt Beträge für ärztliche Behandlung oder Verpflegung mittelsofer Kranker; mehrmals wird der Anschaffung von Schuhen und Strümpfen sür arme Kinder gedacht.). Neben zahlreichen Amosenspenden an Geld, verzeichnet das Reisejournal des bischöftlichen Bedienten zuweilen noch besondere Ausgaben. Bald sind es Beiträge zu einer Mission, die eben abgehalten wird, dann wieder 300 Becken für die Schulkinder oder ein kleiner Vorrath von Schunpftaback für die guten Patres Kapuziner u. del. Es war, wie Dr. Heinrich in der Leicheurede sagte, in ihm "eine unerschöpfliche Barmherzigkeit gegen Arme und Hilsbedürftige aller Art." Wan versteht desthalb auch wohl sein Wort an eine hochstehende Dame, welche er 5. Oktober 1870 an eine für einen frommen Verein von ihm übernommene Austage erinnerte: "Wenn die Kasse des Vereins es mal gestattet, so haben Sie wohl die Güte es mir zu ersetzen, da meine Kasse sich immer in sehr leeren Verhältnissen besindet."

Philipp Wafferburg schrieb baher auch bei Kettelers Tod: "Es nimmt burchaus nicht Wunder, daß wie man jest nachträglich erfährt, trotz seiner

<sup>1)</sup> Ein Schreiben des Pfarrverwalters von Aftheim lautet 4. Mai 1865: "Der geborfamst Unterzeichnete erlaubt sich, die für die beiden armen Rinder von Ginsheim zur Beschaffung von Henden, Schuben, Strümpfen und Brod sich ergebenden Rechenungen nunmehr Ew. Bischöft. Gnaden gemäß Schreibens vom 28. Januar d. J. geborfamst vorzulegen."

äußerst bescheidenen Lebensweise, trotz seiner Privateinkunste, trotz seiner Schriftstellerhonorare, trotz seiner bischöflichen Dotation, der Bischof mehr als einmal zu dem Aenßersten gezwungen war, von seinem eigenen Kaplan einige Gulden zu borgen, um die Bedürsnisse des Augenblicks bestreiten zu können."

Was Kettelers Almosen einen besondern Werth gab, war, daß er nicht blos spendete, d. h. durch andere vertheilen ließ, sondern seine persönliche Aufmerfsamkeit und Liebe den Armen zuwendete. Armen jeder Art, selbst den Straßenbettlern gegenüber, war er immer herablassend und freundlich, sprach mit ihnen, ermahnte sie zum Guten, und konnte nicht leiden, daß man sie kurz adwies. Er bemaß sein Almosen ziemlich reichlich und störte sich nicht daran, daß zuweilen auch Unwürdige seine Wohlthaten empfingen.

Besondere Ausmerksamkeit und Herablassung hatte der Bischof stets für die Dienstboten, nicht nur im eigenen Haushalt, sondern auch in den Pfarrhäusern und Familien, welche er besuchte. Für jedes hatte er ein freundliches Wort, und jedem hinterließ er beim Abschied ein stattliches Trintgeld. "Ohnedies verstand er es in vorzüglicher Weise," fügt Pfarrer Sickinger bei, "nit den Leuten aus dem Volke umzugehen, die deshald auch nicht höher schwuren als auf Bischof Ketteler und mit der größten Naivetät und Ungenirtheit dem Vischose ühre Antiegen, Schwerzen und Gebrechen vortrugen." Ein westfälisches Blatt, die "Tremonia", konnte daher bei Kettelers Tod 23. Juli 1877 mit aller Wahrheit aussprechen: "Der Mann aus dem westfälischen Abel war der Liedling des Volkes. Das Vertrauen desselben hat er im vollsten Maße verdient und durch die aufopferndste Thätigkeit im Dienste des Volkswohles vergolten."

Diese Thätigteit im Dienste des Boltswohles erstreckte sich jedoch nicht nur auf sein geistliches und charitatives Wirken im engern Siune, sondern deckt sich zum großen Theil auch mit seinen Studien und Bestrebungen auf socialpolitischem Gebiete. Gerade hier, wo seine größten Berdienste oder wenigktens seine größten Ruhmestitel siegen, ist er am meisten mißfannt oder mißdeutet worden von solchen, die sein Juneres nicht verstanden und welche die Denkweise eines katholischen Bischofs nie verstehen werden. Für Katholisch, welche ahnen, was ein Priester Gottes ist, war freilich das ausdrückliche Zeugniß nicht erst nothwendig, das Dr. Heinrich dem todten Bischof noch gegeben hat:

"Mit allem Nachbruck möchten wir hervorheben, daß das ganze Interesse, welches der selige Bischof der sogenannten socialen Frage schenkte, und was er in dieser Beziehung gearbeitet und geschrieben hat, nicht aus theoretischem Interesse, noch weniger aus politischen Absichten entsprungen ist, sondern einzig und allein aus der christlichen Liebe zum Volke und insbesondere zum ar men Volke, und aus dem glühenden Verlangen, dessen zeitliches und ewiges

Wohl zu fördern und es, und mit ihm die ganze menichtiche Gesetlichaft, vor dem furchtbaren Untergange zu bewahren, dem wir zutreiben."

So war Bifchof v. Retteler: aus tiefinnerster Seele, mit der gaugen Vollfraft seines Wesens ein Priester Gottes, ein wahrhaft apostolijder Mann. Er war es mit ungewöhnlich flarem Beift, mit weit vorausschauendem Blick und mit burchdringender Renntnig feiner Zeit; aber alle diese Gaben franden bei ihm aussichtieflich im Dienfte seiner Lebensaufgabe: der Seelforge, des priefterlichen Waltens. Retteler als Politifer auffaffen, oder gar, wie hagverblendete Feinde es thaten, als Demagogen oder als Herrichgelüftigen, hieße ihn gründlich migverstehen und mußte bald in die größten Widersprüche verwickeln. Retteler hat zuweilen über politische Fragen geschrieben, aber er war defihalb nicht Politifer. Es war eine Art von Sectforge, die er übte für folche, welche politischen Neugestaltungen rathlos und schwantenden Gewiffens gegenüberstanden. Aber er selbst, in allem, was er dachte, fprach und auftrebte, war nichts weniger als Politiker, sondern einfach und ausschließlich der Priester und Seelenhirt, der gang auf fich felbst verzichtend, nichts suchte als Gott und die Seelen. In diejer Ginheit der Auffassung erklärt sich jeder Aug in seinem Leben, seit das geweihte Salbol feine Stirne berührt hat. Er verdient vollauf das Lob, das einer feiner bitterften Gegner ihm gesprochen 1), einer "mannhaften, unermudlichen, in jo manchem Juge wirflich echt deutschen Berjönlichfeit"; aber Diefe Berfonlichkeit ftand gang und gar im Dienfte des höhern Berufes.

Darf Ketteler nicht nach fremdartigen Motiven beurtheilt werden, welche Vorurtheil und Unwerstand ihm unterschoben, so auch nicht nach dem, was von seinen Erfolgen äußerlich erscheint. Die wahren Erfolge eines solchen Wirfens liegen auf übernatürlichem Gebiet; von manchem ausgestreuten Samenkorn kann erst die Zutunft die Früchte reisen; solche Errungenschaften zählt und wägt nur Gott. Immerhin hat Ketteler auch sichtbar und greisbar Bewunderungswerthes erreicht. Als Ketteler nach Mainz berusen wurde, war diese Diöcese sast ichon ein vertorener Posten. In Elerus und Lehrerstand war das Verderben schon tief eingerissen zu. Fast

<sup>1)</sup> Dr. Rippold in ben "Deutsch-Evangelischen Blättern" III, 347.

<sup>2)</sup> In einer Besprechung zu Band I dietes Wertes (Literar. Rundschau 1899, S. 292) meint ein hochgeschätzter Recensent: "Es scheint, daß der Bersasser die Zustände doch zu duntel matr; wie wäre es sonst Ketteler möglich geworden, in so kurzer Zeit die erfreulichen und überraschenden Ersotge zu erreichen? . . . Kettelers Berzbienst bleibt ungeschmälert, auch wenn man die Zustände vor ihm minder schwarz ausseht und das vorhandene Gute voll anerkennt." Der Bersasser hat das vorhandene Gute ganz und voll anerkanut, wo immer sich nur ein Anlaß dazu bot. Die Zustände vor Ketteler hat er gezeichnet und schildert sie auch bier, aus Grund eingehender Kennunß, so wie es der Wirkstichkeit entspricht. Wenn er in etwas hinter der Wirkstichkeit sollte zurückgeblieben sem, so wäre es dadurch, daß gerade die tiesten und bedenktichsten Schäden nur andeutungsweise berührt werden konnten.

die gauze oberrheinische Kirchenprovinz, in der tranrigsten innern Zerrüttung, ging surchtbaren äußern Berwicklungen entgegen. Aber 27 Fahre später, bei des Bischofs Tod, durfte Dr. Heinrich es offen aussprechen:

"Die Frucht seines Wirkens ist eine große und bleibende. Wohl kounte auch dieser Bischof, zumal in den Städten, den Unglauben, die Lauigkeit und das vielfältige Berderben unserer Zeit nicht überwinden; aber dennoch hat er durch Gottes Gnade Großes gewirkt. Er hat einen guten, der Kirche tren ergebenen, in den katholischen Principien sesstschen und durch und durch einigen Clerus zurückgelassen. In der unermesklichen Mehrsahl des katholischen Bolkes hat er den Glauben neubesestigt und echte Frömmigkeit mächtig bekebt. Auch in den höhern Ständen hat das Wirken des Bischofs von Mainz den Glauben, die religiöse Kenntuiß, den Muth für die Kirche einzussehen, weithin gesördert. Der Ernst des Glaubens und die Wärme katholischer Frömmigkeit ist während seiner langen Amtsführung gewachsen."

Dies war nicht für die Diöcese Mainz allein der Fall. Die gemeinssame Trauer des gesammten Deutschlands dei seinem Tode hat es dewiesen. Damals drückte ein katholisches Blatt der Rheinprovinz nur die allgemeine Empfindung aus, indem es schrieb!):

"Freilich ift der Bischofsstuhl im goldenen Mainz längst bes Glanzes entkleidet, der ihn einstens umgeben, als sein Inhaber "Primas der Kirche in Dentschland und des heiligen römischen Reiches Erzfanzler durch Germanien" hieß. Aber feit den Tagen des hl. Bonifatius, des erften Mainzer Erzbischofs, hat vielleicht fein einziger seiner zahlreichen Nachfolger, selbst nicht der große Willigis um die Wende des zehnten Jahrhunderts, auf feine Glaubensgenoffen in allen deutschen Gauen einen fo weittragenden bestimmenden Ginfluß geübt wie der heimgegangene Bijchof Wilhelm Emmanuel. Seit er auf den altehrwürdigen Bischofsftuhl am Rheine erhoben, hat er ohne Raft auf der Warte gestanden, dem deutschen kathol. Bolfe die Zeichen der Zeit meldend und beutend, und je ernster die Zeitläufe fich geftalteten, defto lauter wurde des Bachters Ruf, defto eindringlicher seine Mahnung. Und das fatholische Deutschland verstand die Stimme seines Bachters. Bir alle, hoch und niedrig, geiftlich und weltlich, horchten auf sein Wort und vertrauten uns ohne Besorgniß seiner erprobten Leitung. . . Der Rame "Wilhelm Emmannel Freiherr von Retteler, Bischof von Maing" gehört nunmehr ber Beschichte der Kirche an und wird für alle Zufunft in ihren Annalen verzeichnet ftehen neben ben Ramen ber größten Bifchöfe, die je in ber Rirche Gottes regiert haben."

<sup>1)</sup> Effener Boltszeitung 22. Juli 1877 Rr. 163.

# Berichtigungen und Rachträge.

#### Band I.

S. 8 Beile 17 von oben. Lies: "Denjenigen".

2. 46 Zeite 16 von oben: Trot des Empfangs der Tonfur hat Withelm v. Ketteler damats (1836) ein firchtiches Beneficium thatsächtich nicht erhalten, weil Bischof Caspar Max nachträgtich sich überzeugte, daß die Ansprüche der Familie Ketteler in Bezug auf jeues Beneficium nicht hinreichend begründet seinen, während ein anderer Bewerber vollgültige Aufprüche ausweisen konnte. Erst fpäter, nach ersolgtem Eintritt in die geistliche Laufveisen, wurde ihm unter dem 12. Juni 1849 eines jener beiden Beneficien vertiehen. Bei seiner fast um die gleiche Zeit ersolgenden Berufung als Propst nach Berlin behielt Ketteler mit firchlicher Dispens dieses Beneficium bei, um, wie er im Dispensgeschuch sagt, mehr Mittel zu haben, Priester auskelten und den Armen helsen zu kömen. Den Bortlant dieses Gesuches vom 20. Juni 1849 veröffentlichte die "Germania" 30. Juli 1899. Kr. 172.

Mit Unrecht hat man in dem Empfang der Tonsur, ohne Absicht, auch die höhern Weihen zu nehmen, gegen Mettelers Andenken einen Borwurf sinden wolten. Wennt auch in den Einrichtungen und Aufsassischen einer frühern Zeit wurzelnd und den heutigen Alltagsansichten nicht mehr recht geläusig, verstieß diese Berfahren weder gegen die Bestimmungen des firchlichen Mechtes noch gegen Sinn und Zweck der betreffenden Stiftung. Die Tonsur ist von einem höchst achtbaren und frommen Bischof mit voller Menntniß aller Berhältnisse gespendet, und von Referendar v. Ketteler in aller Form Mechtens, mit aller Offenheit und Chrenhaftigseit von seinem Oberhirten erbeten und empfangen worden. Auch einem so sirchlich strengen Prälaten wie Wischof v. Meisach gegenitber hat Wilhelm v. Ketteler seine Berantassung gefunden, aus dem Hergange im mindesten ein Hehr zu machen. Bgl. I, 92. Auch Bischof v. Reisach hat nichts zu erinnern gefunden.

- S. 113 Zeile 7 von unten. Lies: "nur 4 Gemefter".
- S. 123 Zeile 17 von oben. Lies: "Johannes Lücke, wahrscheinlich nach seinem Orbensnamen gewöhnlich nur "Stephanus" genannt."
- 2. 123 Zeile 17 von oben. Lies: "Heinrich Hafenfus, ein ausgezeichneter Priefter und trefflicher Prediger. Naplan v. Netteler hatte ihn zum Beichtvater und fand an ihm einen väterlichen Frenud und Berather, auch einen eifrigen Zuhörer und strengen Cenfor seiner Predigten."
- 2. 123 Zeile 18 von oben. Lies: "Echulvicar Bernhard Rohlmann, der einer Art Rectoratschuse vorstand."
- 3. 125 Anmerkung, Zeile 2 von unten. Lies: "Kiskemper."

- S. 133 Anmerkung. Die Vernuthung Weseners beruht auf einer Verwechslung. Küster von Bestum war zu Kettelers Zeit Christian Funcke. Der Küsterssohn war der 26. Februar 1899 als Prosessor der Pastoraltheologie verstorbene Dr. theol. Peter Funcke, geb. zu Bestum 30. December 1829.
- S. 154 Anmerfung, Zeile 3 von unten. Lies Emsbetten.
- C. 297 Zeile 20 von oben. Hier liegt fein Druckverschen vor. Der Brief Rönig Ludwigs I. ift auf die Silbe getren wiedergegeben worden.
- E. 342 Zeile 1 von oben. Von unterrichteter Seite wird mitgetheilt: "Nicht am Seminar, sondern am Gymnasium [von Bensheim] trat ein geistlicher Lehrer zum Protestantismus über." Jedenfalls hatte aber dieser Apostat zum Seminar nähere Beziehungen unterhalten. Der Director des Seminars schreibt an den Bischof 14. Juni 1853: "Einen Eindruck, der kaum mehr zu verwischen ist, hat der Absall Blümmers auf die Seminaristen gemacht. Er hat hier im Hause mit einer ganz protestantischen Gesellschaft und einem Seminarlehrer gegessen; hier ist auch der Entschluß zu seinem unglücklichen Schritte reif gemacht worden. Ganz in der Nähe mußten also die Präparanden einen Religionslehrer sennen lernen, der durch die That Alles in Frage stellte oder vielmehr weglengnete, was er gelehrt hatte." Der Berichtigung zusolge wäre demmach Blümmer zwar "Resigionslehrer", aber nicht der Religionslehrer der Seminaristen gewesen. Die Benennung "Seminaristen" und "Präparanden" ist sein damaligen Director und die Einrichtungen jener Zeit gleichbedentend.

### Band II.

S. 132 Zeile 18 von unten. Der Gebanke zur Bründung eines Haufes der ewigen Anbetung war ausgegangen von dem eifrigen Botts Miffionar P. Bonifacius Congen O. Cap., der filt bas apostolische Wirfen feiner Drbensväter wie für Stadt und Diocefe Maing und die gange Rirche die Gilfe des Gebetes noch niehr sich sichern wollte. Am 21. Juni 1860 war die Gründung vollzogen, am 18. Oftober erhielten 5 Schwestern bas Ordenstleid. Die Napelle, in welcher Bischof v. Ketteler hinfort fo oft und fo gerne betete, wurde 7. Juni 1867 feierlich eingeweiht. Bei diefer Gelegenheit war es, daß der Bifchof vor den verfammelten Festgäften fein eigenes Berhalten der neu entstehenden Bründung gegenüber fchilderte. Er habe auf das forgfältigfte bas neue Werf geprüft und den Gründerinnen bei ihrem Unternehmen jelbft Schwierigfeiten bereitet, bis er nicht mehr zweifeln tounte, daß hier die Sand Gottes walte. Rachbem er fich aber einmal davon überzengt hatte, daß das Werf vom Geifte Gottes fei, nahm er fich mit großer Liebe und Aufopferung ber jungen Benoffenichaft an, fowohl angefichts außerer Antiegen oder Schwierigfeiten wie hinfichtlich ber Seelenleitung im einzelnen (Bgl. III, 241 Annitg.). Eine der Schwestern, Die Alles noch miterlebt, ergablt :

"Mit nur ganz wenigen Ausnahmen hielt Bijchof Ketteler die Profeßfeierlichkeiten der Schwestern immer selbst und hielt siets auch die damit verbundene Festpredigt. Er brachte damit manchmat große Opfer bezüglich seiner Zeiteintheitung, namentlich wenn er lange auf Firmungsreisen war und nur sitr wenige Tage nach Mainz kam. Troß der Kürze der Anwesenheit hielt er die Profeß im Aloster der Andetung und sagte, er thue es, weit er wohl wisse, daß es dem Bischof obliege, die Jungfrauen mit Christus zu vermählen. Er war von der Erhabenheit der Trdensprofeß so durchdrungen, daß er einmal, von der Feier noch ganz ergriffen, den zwei neuen Prosessinen sagte: "Kinder, die Gnade, die Ihr soeben empfangen habt, ist so groß, daß Ihr sie in diesem Leben gar nicht verstehen könnt; erft in der Ewigseit werdet Ihr es einschen"...

"Er war voll Theilnahme für alle und forgte mit unglaublicher Güte und Herablassung auch für die geringste und letzte des Hauses. Hievon ein Beispiel unter vielen. Eine Novizin hatte ihn schriftlich gebeten, in seine Hände die ewigen Gelübbe ablegen zu dürsen, und daß er sonit selhst am auberaumten Tage die Prosessier vornehmen möchte. Nun kam der so viel beschäftigte Obershirte um 12 Uhr ganz eilig an die Pforte und verlangte die Novizin zu sprechen. Er äußerte ihr sein großes Bedauern, ihren Bunsch an dem betressenden Tage nicht ersillen zu können, versprach es aber so dat als möglich zu thm. Wirslich hielt er später selbst die Prosesseier ab. Er hatte an zenem Tage einen General vei schie zu Tische und nußte 2 Stunden später abreisen. Troßdem war er selbst gekommen, die Schwester zu bernhigen und diese Angelegenheit zu vronen.

"War er stets allen Schwestern ein liebevoller gütiger Bater im Leben, so war er dies noch viel mehr, wenn es mit ihnen zum Sterben kam. Sobald er hörte, eines seiner Kinder sei dem Tode nahe, so besuchte er immer die Sterbende, kniete am Bette nieder und betete lange mit ihr, tröstete sie und bereitete sie mit einer so innigen Frömmigkeit auf das letzte Stündlein vor, daß gut sterben war mit seiner Hilfe und seinem Segen."

Fast bei jedem seiner Besuche psiegte der Bischof kurze Ansprachen zur Ermahnung und Erbanung an die Schwestern zu halten, die durch ein besonderes Glockenzeichen stets alle zusammenberusen wurden, sobald er das Haus betrat. Es waren dies meistens nicht planmäßig disponirte Conserenzen, sondern kurze väterliche Ermahnungen aus dem Stegreif, den Entretiens spirituels des hl. Franz von Sales vergleichbar, die auch mit ähnlicher Pietät ausgenommen und schriftlich sixter wurden wie jene.

- 327 Zeite 8 von oben. Rath Schloffer ftarb schon 22. Januar 1851.
- S. 327 Zeile 9 von oben. Fran Rath Schloffer ftarb erft 24. Mai 1865.
- S. 375 Zeile 3 von oben. Lies: Fr. Bincenz Modena O. Pr.

## Band III.

E. 10 Zeile 11 von unten. Gegen die angebliche Verstimmung Kettelers um jene Zeit spricht jedenfalls auch die Herzlichteit und der hohe Glauz, mit welchen am 11. April 1869 die Zeenndiz des Papstes Bius IX. in Mainz geseiert wurde. Es war dazu ansgedoten worden, was nur im Vereiche der Möglichteit stand. Der Gouverneur der Stadt mit dem Offizierssorps, die Spigen der Verwaltung und der Justiz erschienen in gesonderten Gruppen vor dem Vischof, um ihre Glüchwünsiche sir das Oberhanpt der Kirche auszusprechen. Bei der Festversammung des Abends im Frankfurter Hose hatte der Enmnasial direktor Dr. Bone die Hauptrede übernommen.

## S. 142 Anmerkung. Lies: P. Bernet.

Ueber die Seelforge für die frangofifchen Kriegsgefangenen orientirt eingehend der "Rapport sur les Prisonniers de Guerre Français internés à Mayence du mois d'Août 1870 au 24 Juillet 1871. Par le P. Strub . . . Aumônier des Prisonniers de France." (Paris, Imprimerie Adr. Le Clere, s. d.) Bon Anfang übernahmen Domcapitular Dr. haffner und Symnafiallehrer Dr. Geier die Geelforge für bie Rranten und Sterbenden. Bom October 1870 an wurden ber Lagarift P. Rolshaufen und P. Jof. Staub S. J. besonders hierfür angestellt. In St. Chriftoph war für die 400 -500 gefangenen Offigiere ein befonderer Gottesdienft eingerichtet, aber wegen geringen Besuches bald wieder abgestellt worden. Später famen nach und nach 6 frangöfische Priefter. Für ben Gaframenten-Empfang war den Gefangenen die Seminariumsfinche eigens zur Berfügung gestellt worden. Bon 27 000 Gefangenen famen etwa 15 000 hier ihren Chriftenpflichten nach. P. Strub, einer ber 6 aus Frankreich gesendeten Priefter, auerfennt dantbar ben Hirteneifer Bifchofs v. Retteler, von bem er veranlaßt worden fei, von Zeit zu Zeit zur Baftorirung ber Kriegsgefangenen auch nach Darmftadt, Worms, Giegen und Friedberg Rundreifen zu unternehmen. Befonders ausführlich verweilt der Bericht (p. 12) bei der Firmung von 150 Kriegsgefangenen durch Bifchof v. Retteler am Pfingstmontag 1871. Bahrend die heilige Sandlung vor fich ging, fang ein gang aus frangofifchen Solbaten gebilbeter Chor das Veni Creator. Angesehene Ratholiten ber Stadt veranstalteten für die Firmlinge ein Festmahl.

Rleinere Dructversehen, die über das Werf hin vereinzelt fich finden, und welche als solche dem Leser von selbst in die Augen sallen werden, bittet man freundlichst zu entschuldigen.

# Anhang.

# Chronologische Uebersicht der Schriften, die von Wilhelm Freiherrn v. Ketteler im Druck ansgegangen find.

1848 Leichenrebe, gesprochen am Grabe ber am 18. September zu Frankfurt a. M. gewaltsam Ermordeten und der im Kampse gegen die Aufständischen Gesallenen. Leipzig.

Bier Briefe über das Berhättniß von Kirche, Schule und Staat. Warenborf. (Correspondenz mit Justiz-Commissar Thüssing, von Thüssing

herausgegeben.)

— Reden gehalten auf der ersten Versammlung des fatholischen Vereins Ventschlands zu Mainz 4. und 5. October. Amtlicher Bericht. "Berbandlungen 2c. . ." Mainz. S. 51. 86.

1849 Satzungen des fatholischen Bereins in Hopsten (anonym). Münster.

Theiffing'sche Druderei.

- Die großen fociaten Fragen ber Gegenwart. Sechs Bredigten. Mainz 1). 1850 hitferuf zur Errichtung eines katholischen Krankenhauses in Berlin

(anonym). Berlin.

- hirtenbrief vom 25. Juli 1850 jum Antritt des bischöflichen Amtes.
- Befchreibung des festlichen Empfangs und der feierlichen Confectation des hochwürdigsten Bischofs von Mainz. Nebst allen dabei gehaltenen Reden und dem bischöftichen Girtenbriefe. Mainz.
- 1851 Hirtenbrief an die Geistlichkeit und die Glänbigen seines Nirchensprengels bei dem Ansange der Fastenzeit. Bom 23. Februar 1851 (über den Deutschkatholicismus). Mainz.
- 1852 Reden gehalten bei Gelegenheit der fünften Generalversammlung der fatholischen Bereine Deutschlunds zu Mainz am 7. u. 8. October 1851. Amtlicher Bericht. Mainz. S. 29. 138.
- -- Wilhelm Emmanuel Bischof von Mainz an die gesammte hochwürdige Geistlichkeit der Diöcese. 6. Januar 1852 (über die Pflichten des priesterlichen Bandels). Münster.
  - Hirtenbrief . . . bei dem Anfang der Fastenzeit. 4. Februar 1852 (Deutschfatholicismus und Freiheit der Rirche). Mainz.

<sup>1)</sup> Erschien 1878 bei Kirchheim in Mainz in zweiter Auflage mit einem Anhange: Leichenrede gehalten zu Frantfurt am Grabe des Fürsten Lichnowski und des Generals von Auerswald.

- 1852 Den Ban der Aureuskapelle auf dem katholischen Antheil des Mainzer Gottesackers betreffend (ein Aufruf an die Gländigen vom 1. Juli 1852) in "Katholische Sonntagsblätter" 4. Juli 1852 Nr. 27.
  - Deffentliche Erklärung des Bifchofs von Mainz in Betreff eines angeblich katholischen Glaubensbefenntniffes. Mainz.
- Hirtenbrief (vom 1. October 1852) zur Verfündigung des von Er. Heiligkeit dem Papste Bius IX. am 21. November 1851 ausgeschriebenen allgemeinen Gebetes.
- 1853 Hirtenbrief bei dem Anfange der Fastenzeit 25. Januar 1853 (über bas Gebet) Maing 1).
- Un ein höchstes Großh. Ministerium des Junern der Bischof von Mainz. (Offenes Schreiben vom 16. Juni 1853 über die firchlichen Verhältnisse des Großherzogthums).
- Hirtenbrief vom 11. November 1853 (über den Kirchen-Conflict in Baben).
- 1854 Hirtenbrief vom 19. Mai 1854 (über die Feier des Geburtsfestes des Landesherrn).
- Das Recht und der Rechtsschutz der fathol. Kirche in Deutschland, mit besonderer Rücksicht auf die Forderungen des Oberrheinischen Episcopates und den gegenwärtigen firchlichen Conflict. 30. Mai 1854 (5 Austagen).
- hirtenbrief vom 31. October über die Feier des allgemeinen Gebetes.
- 1855 Hirtenbrief bei Gelegenheit der Säcularfeier des hl. Erzbischofs und Marthrers Bonifacius (5. Juni).
- Leben des hl. Bonifacius, Apostels der Deutschen, Erzbischofs von Mainz?). Nebst dem bei Gelegenheit der eitschundertjährigen Feier des Martyrertodes des heiligen Bonifacius erlassenen hirtenbriese des . . . Bischofs von Mainz.
- Hirtenbrief vom 1. November 1855 bei Gelegenheit der Feier der Dogmatisation der unbesleckten Empfängniß der allerseligsten Jungfrau Maria (nehst Uebersetzung der Bulle der Desinition vom 8. Dechr. 1854).
- 1856 Berordnung über den Hausstand der Geistlichen, vom 29. Mai 1856. (Handschriftlich verbreitet).
- 1857 Hirtenbrief beim Anfange der Fastenzeit, 2. Februar 1857 (Countags- heiligung).
- Bithelm Emmanuel . . . an die Bewohner der Stadt und Diöcese Mainz. (Aufruf vom 13. Juli 1857 über die Wiederherstellung und Bollendung der Cathedrale und den Mainzer Domban-Berein. Flugblatt).
- 1858 Hirtenbrief beim Anfange der Fastenzeit, 4. Februar 1858 (über ben Religionsunterricht).
  - Der Religionsunterricht in der Boltsschule. Ein Hirtenbrief. (Wieder-Abdruck des vorigen mit einem Nachtrag gegen die Angriffe von Dr. Diesterweg).
- Hirtenbrief vom 18. October 1858 bei Gelegenheit des von Gr. papitt. Heiligkeit ausgeschriebenen allgemeinen Gebetes.

<sup>1)</sup> Alle Schriften hinfort, bei welchen nichts besonderes angegeben ift, find in Maing gebruckt ober sonft vervielföltigt.

<sup>2)</sup> Das fleine Lebensbild des heiligen icheint nicht von Retteler verfaßt.

- 1858 Bilhelm Emmanuel, Bifchof von Maing, an die Bewohner von Maing, 21. December 1858 (wegen öffentlicher Berhöhnung ber Franciscaner beim Cäcilienfest der Liedertafel).
- 1859 Hirtenbrief beim Anfange der Fastengeit, 23. Februar 1859 (Unterftiitung der frommen und wohlthätigen Anftalten der Diöcefe).

Withelm Emmanuel . . . an die fatholijchen Eltern in der Etadt Maing,

1. Mai 1859 (liber die Sonntags-Chriftenlehre).

- Ausschreiben zur Berfündigung des vom Papfte am 27. April angeordneten Gebetes um den Frieden. 17. Mai 1859. (Mahnung gum (Bebet).
- 1860 Hirtenbrief beim Anfange der Fastenzeit, 2. Februar 1860. (Rothlage des Hl. Baters).
  - Des Chriften Glaube und Troft bei den gegenwärtigen Angriffen auf die Rirche und ihr Dberhaupt. Ein Hirtenbrief. (Ren-Abdrud des vorigen).
    - In Christo allein ist Heil. Sechs Predigten für unfere Zeit von Dr. F. Münger Kanonicus und Domprediger in Breslau. Mit einem Borworte des Hodw. Herrn Wilhelm Enmannel Freiherrn v. Retteler Bischofs von Mainz. (2. Februar).
  - Musschreiben von Geldjammlungen für den St. Boter 19. Marg 1860. (Kirchliches Amtsblatt Nr. 2).
  - Musschreiben zur Silfeleiftung für die bedrängten Chriften in Sprien 30. August 1860 (R. A. Nr. 9.).
  - Hirtenbrief vom 27. November 1860 (über bie Bedrängniffe bes 51. Baters).
- 1861 Hirtenbrief beim Anfange ber Faftenzeit, 2. Februar. (Erläuterung ber papstlichen Allocution vom 17. December 1860). Soll die Kirche allein rechtlos fein? Ein Mahn und Hirtenwort an die Gläubigen der Diöcese Mainz, zugleich eine Abwehr ungerechter Anschuldigungen. 27. März 1861. (2 Auflagen).
- 1862 Hirtenbrief beim Anfange der Fastengeit, 14. Februar 1862 (über bie Greigniffe bes lettvergangenen Jahres).

Freiheit, Antorität und Rirche, Erörterungen über die großen Probleme der Gegenwart (Vorrede vom 29. December 1861). (7 Auflagen).

- Der Bischof von Maing an Herrn v. Moy in Innsbruck über Die Religionseinheit in Tirol (2. April 1862). Sonder Abdruck aus den "Tiroler Stimmen". Junsbruck. hirtenbrief vom 27. Juni 1862 (fiber bes Bifchofs Romreife, Mit
  - theilung ber papftl. Allocution und der Abreffe der Bifchofe mit Bezug auf die weltliche Herrschaft).
- hirtenbrief vom 20. December 1862 an die Bewohner von Ilbenitadt und die Ratholifen in der Wetteran über die Berehrung des hl. Gottfried von Rappenberg.
- 1863 Szabadság, Tekintély és Egyház . . . német, eredetiből forditotta Katinzky Gyula, Eger. Czechifche Heberfebung 1) von Freiheit, Autorität und Rirche nebst dem Briefe über die Religionseinheit in Tirol vom 2. April 1862.

<sup>1)</sup> Uebersetzungen in fremde Sprachen werden fonft nicht angegeben.

- 1863 Warum liebt der Katholik seine Kirche? Hirtenbrief beim Anfange der Fastenzeit, 2. Februar 1863 1).
- An die Bewohner der Stadt und Diöcese Mainz. (Offenes Schreiben vom 15. Januar 1863 in Betreff der Schmähschrift "Schwester Abolphe".)
- Mandement en faveur de l'érection d'une paroisse catholique dans la ville de Hombourg-ès-monts. Mayence, le 13. Février 1863.
- Kein wahres Wort. Vertheidigung der katholischen Moral gegen deren Verdächtigung im Frankfurter Journal (anonym). Mit einem Vorworte herausgegeben von Christoph Mousang (6. März). Sonder-Abdruck aus dem "Mainzer Journal".
- hirtenbrief vom 19. März 1863 über Gründung eines Knabenrettungshaufes für die Diöcefe Mainz.
- Abressen und Proteste gegen das von der zweiten Kammer der Stände zu Darmstadt beschloffene Kirchengesetz. 19. Juni 1863. Mainz. (Ein Schreiben des Bischofs v. Ketteler S. 103—106).
- Ausschreiben an die Geiftlichkeit vom 5. August 1863 (Verschiedenes) R. A. Rr. 7.
- Ansprache zur Begrüßung des Kaifers Franz Joseph von Defterreich in Mainz am 21. August 1863. Mainzer Abendblatt 1863 Nr. 194.
- Rundschreiben an die Mitglieder des Bereins zu Ehren der hl. Familie, 3. November 1863 (litogr.) Stellung des Bischofs zum Berein.
- Berfündigung der Excommunication gegen den abgefallenen Priester Michael Biron 10. December 1863.
- 1864 Hirtenbrief beim Anfange der Faftenzeit, 24. Januar 1864 (über verfchiedene Anliegen der Diocefe).
- -- Die Arbeiterfrage und das Chriftenthum. (3 Auflagen) 2).
- Ausschreiben an die Geistlichfeit ilber den Mariä-Hilf-Berein, 21. März (R. A. Nr. 3).
- -- Ausschreiben an die Geiftlichkeit über Bereine zur Unterftützung der Kranken, Religionsunterricht, Firmreifen u. f. w. 5. April. (R. A. Nr. 4).
- -- Beleuchtung des gemeinderäthlichen Commissionsberichtes über die Berhältnisse des Bincenz-Hospitals zu den Ortsfremden und den städtischen Hospizien (anonym). Sonder-Abdruck aus dem "Mainzer Abendblatt."
- Die Jesuiten in Mainz und die Beschwerden des Gemeinderathes bei den hohen Ständen gegen deren Aufenthalt in der Pfarrwohnung zu St. Christoph. Ausprache an seine Diöcesanen.
- Ein zweites Wort über die Jefuiten in Mainz. Beleuchtung des Berichtes des Referenten der zweiten Kannner über die Beschwerde des Gemeinderathes. Rehst dem Rechtsgutachten französischer Juristen vom 3. Juni 1845, über die Erlaubtheit nicht autorisitrer religiöser Genossenschaften, und andern diesen Gegenstand betreffenden Actenstücken.

<sup>1)</sup> Bon 1863 an wurden die Fasten-hirtenbriefe stets sofort als Brojdfüren auch im Budhandel berausgegeben. Bgl. Kirchl. Amtsblatt 1863 Nr. 1.

<sup>2)</sup> Eine vierte Auslage erschien 1890 "Mit empsehlender Einleitung Sr. Excellenz Dr. Ludwig Bindthorft Staatsminister a. D."

- 1865 Hirtenbrief beim Anfang ber Fastenzeit. Ueber bie Enchelika vom 8. December.
- Kann ein glänbiger Christ Freimaurer sein? Antwort an den Herrn Dr. Andolph Sendel, Privatdocenten der Phitosophie in Leipzig. (5 Auflagen.)
  - -- Ausschreiben an die Beiftlichfeit vom 14. März 1365 über Sammlungen für bas heilige Grab. (R. A. Rr. 4.).
- Ausschreiben an die Geiftlichkeit vom 10. Mai 1865 über die Pflege der verschiedenen Bruderschaften in den Pfarreien. (R. A. Nr. 6.).
- Ausschreiben an die Gestlichkeit vom 12. August 1865 über den Schulfampf in Baben. (K. A. Nr. 11.).
- hirtenbrief vom 7. September 1865 über die Jubilaumsfeier.
- 1866 Die St. Josephs-Knabenanstalt in Mein-Zimmern für die Discese Mainz. (16. Januar 1866).
- Hirtenbrief bei Anfang der Fastenzeit, 24. Januar 1866, über die Verweigerung des firchlichen Begräbnisses.
- Un die Redaction der Heffischen Landeszeitung 29. Januar 1866.
- Bur Charafteristif der Jesuiten und ihrer Gegner. Gine offene Erklärung. 14. Februar 1866. (3 Aussagen.)
- Ausschreiben an die Geistlichteit 25. Februar 1866 (Mittheilung der Allocution des Papstes an die Pfarrer von Rom 8. Februar 1866.)
- Ift das Gesetz das öffentliche Gewiffen? Frankfurt a. Mt.
- -- Hirtenbrief über die Pflichten des Christen in gegenwärtiger Kriegszeit, am 9. Juli 1866.
- Die Verhandlung in der Ersten Kannner der Stände zu Karlsruhe am 17. März 1866 über das Gewiffen. Mainz.
- Ausschreiben vom 2. Juti 1866 an die Pfarrer der Proving Rheinheffen über die Gedentfeier am 50. Jahrestag der Bereinigung dieser Proving mit dem Großherzogthum Heffen-Darmstadt.
- Beleuchtung eines Pamphletes, des Treibens und Charafters des von der Kirche abgefallenen, nunnehr ronge'schen Predigers Biron. Neuer Beitrag zur Characteristif der Jesuiten und ihrer Gegner. (Gedruckt, aber nicht veröffentlicht.)
- Rongeanische Waffen und Leute. Katholische Antwort auf die Jucciminationen des Herrn Michael Biron (anonym).
- hirtenbrief vom 14. Ceptember 1866 über die Berehrung des allerheiligften Altarfacramentes.
- Aussichreiben vom 19. September 1866 an die Beiftlichkeit über die regelmäßige Betheiligung bei den Priefter-Exercitien. (&. A. Nr. 13).
- 1867 Rundichreiben an die Mitglieder des Bereins zu Shren der heil. Familie, 7. Februar 1867 (litograph.), Wahl einer neuen Präsidentin betreffend.
  - Rundschreiben an die Mitglieder des Bereins zu Ehren der heit. Familie, 25. April 1867. Ernennung der Präsidentin wegen Resultatlosigfeit ber Wahl.
- Ausschreiben vom 11. Februar 1867 an die Geistlichkeit über das Studium padagogischer Werke. (R. A. Nr 1.)
- hirtenbrief bei Beginn der Fastenzeit, 15. Februar 1867, über die gemischten Ehen.

- 1867 Deutschland nach bem Kriege von 1866. (6 Auflagen.)
- Erklärung vom 25. Februar 1867, Professor Dr. Michelis betreffend. "Völnische Blätter" 1867 Nr. 57.
- Hirtenbrief vom 4. Juni 1867 bei Gelegenheit ber römischen Säcularfeier bes Martyrertobes ber hl. Apostelfürsten Petrus und Paulus.
- Ausschreiben vom 13. Anguft 1867 an die Gläubigen der größern Pfarreien über Ausspendung des vom Papst verliehenen Segens und Ablasses. (K. A. Nr. 7.)
- Ausschreiben an die Geistlichkeit vom 24. August über die gemeinschaftliche Lebensweise der Geistlichen. (K. A. Nr. 8.)
- Hirtenbrief vom November 1867 über die gegenwärtige Lage des hl. Baters.
- Die politische Lüge. Deffentliche Erflärung vom 17. December 1867. Mainzer Fournal 1867 Nr. 293—298.
- Manger Fournal 1807 In. 295—298
- 1868 Die öffentliche Beschimpfung der tatholischen Girche auf der Bildne. Ein Appell an alle, welche Sinn für Gerechtigkeit und Ehre haben und mit ihren katholischen Mitbilirgern auf Grund gegenseitiger Achtung in Frieden leben wollen. (5 Auflagen.)
  - Die politische Lüge. Deffentliche Erklärung vom 15. Januar 1868. Mainzer Journal 1868 Nr. 13 und 14.
- Die wahren Grundlagen des religiöfen Friedens. Eine Antwort auf die von Herrn Prälaten Dr. Zimmermann und der evangelischen Geistelichkeit Heffens erhobene Anschuldigung wegen "Verunglimpfung des evangelischen Glaubens." Februar 1868.
- Stellung und Pflicht der Katholiken im Kampfe der Gegenwart. Festerede beim 25jährigen Jubiläum des hochw. H. Erzbischofs Hermann v. Vicari, 25. März 1868. Freiburg.
- Antwort auf die Artifel der Kreuzzeitung zur Eritik seiner Schrift "die wahren Grundlagen des religiösen Friedens." Schreiben vom 1. Mai 1868. Reue Breukische Zeitung 1868 Rr. 107.
- Rachtrag zur Antwort auf die Artifel der Arenzzeitung. Schreiben vom 6. Mai 1868. Neue Preußische Zeitung 1868 Rr. 111.
- Das Recht ber Domcapitel und das Beto der Regierungen bei den Bischofswahlen in Preußen und der oberrheinischen Kirchenprovinz.
  Die Pflichten des Adels. Eine Stimme aus den Tagen des hl. Thomas von Uquin. Dem gesammten christlichen Adel Deutschlands gewidmet. Borrede vom 9. October 1868 zu Dr. Bone's Ucbersegung.
- 1869 Ausschreiben vom 15. Februar 1869 an die Geistlichkeit über die Zunahme der gemischten Eben. (Einblatt-Druck).
- Die Gefahren der exemten Militär-Seelforge. Als Manufeript gedruckt. (Veröffentlicht im Archiv für kathol. Kirchenrecht 1887. LVIII, 434).
- Die Angriffe gegen Gury's Moral-Theologie in der "Main-Zeitung" und der zweiten Kammer zu Darmstadt. Zur Beleuchtung der nenesten Kammpsesweise gegen die katholische Kirche sier alle redlichen und unparteilischen Mönner.
- Die Verhandlungen der Regierungen der oberrheinischen Kirchenproving mit dem Heitigen Stuhle itber die Bischofswahlen. Eritische Vemerkungen zu dem Reserate in dem "Theologischen Literaturblatt" von Dr. Reusch und in der "Kölnischen Volkszeitung" itder die betreffenden Schriften von Dr. Hernann, Professor in Heidelberg, und Dr. Schulte, Professor in Brag. (anonym).

- 1869 Rundschreiben an die Mitglieder des Bereins zu Ehren der heiligen Familie, 25. Mai 1869, über den Luxus.
  - Das allgemeine Concil und feine Bedeutung für unfere Zeit. (5 Aufl.).
- Fürsorge der Kirche für dienstlose weibliche Dienstboten. Referat vom 20. Juli 1869. Referate für die bischöfliche Conferenz zu Fulda 1869 S. 35.
- Ueber das Berhalten der Kirche gegen die geheimen Gesellschaften. Referat vom 20. Juli 1869. Referate x. S. 23 -34. Auf Wunsch der deutschen Bischöfe beim Baticanischen Concil als Deutschrift überreicht in der etwas vermehrten Uebersetzung:
- Qua via Ecclesia contra Societates secretas procedere valeat. Moguntiae 1869.
- Fürsorge der Kirche für Gesellen und Lehrlinge. Referat vom 24. Juli 1869. Referate für die hischieftliche Conference zu Eurlich 1869.
- 24. Juli 1869. Referate für die bischöfliche Conferenz zu Fulda 1869 S. 18.

  — Fürsorge der Kirche sitr Fabrikarbeiter. Referat vom 26. Juli 1869.
- Referate für die bischöflische Conferenz zu Julda 1869, €. 10−17. Christlich=sociale Blätter 6. November 1869 Nr. 10. In italienischer Uebersetzung als Anhang zu La Questione operaja, Venezia 1870.
- Die Arbeiterbewegung und ihr Streben im Verhältniß zu Religion und Sittlichkeit. Gine Ansprache gehalten auf der Liebfranen-Haide am 25. Juli 1869. (4 Auflagen).
- -- Ausschreiben vom 9. November 1869 an die Geiftlichkeit, Metigionsunterricht und Communionaustheilung betreffend. (R. A. Nr. 16).
- Husschreif bei der Abreise zu dem allgemeinen Concil, 12. Nov. 1869. Ausschreiben vom 16. November 1869 an die Geistlichkeit. Definitive Ernennung Dr. Heinrichs zum Generalvicar. (K. A. Nr. 16).
- Ausschreiben vom 19. November an die Geiftlichkeit, die Bruderschaft vom allerheiligsten Altarsacrament betreffend. (K. A. Nr. 17).
- 1870 Aufruf des bischöflichen Comité's zur Gründung einer fathotischen Universität an die Katholiten Deutschlands, betreffend die Gründung einer fathotischen Academie zu Fulda. (Bon den vier betheiligten Bischöfen unterzeichnet Oktober 1869).
  - Was hat Herr Professor Nippold in Heidelberg bewiesen? Gine Entgegnung auf dessen Schrift: "Ein Bischofsbrief vom Concil und eine deutsche Annvort". Zugleich eine Beleuchtung moderner Geistesrichtungen.
  - Erklärung vom 3. Februar . . . auf die Beröffentlichung des Herrn Stiftspropft v. Döllinger in der Allg. Ztg. vom 27. Januar 1870. Katholik 1870 I, 252.
  - Erflärung des hochw. Herrn Bifchofs von Mainz vom 19. Jebr. 1870 gegen die Umwahrheiten der Mug. 3tg. Mainzer Journal. 23. Jebr. 1870 Rr. 45.
  - Die Deutschen im römischen Heere. Offenes Schreiben. Mainzer, Journal 4. März 1870 Nr. 52.
- Postulat an die Präsidenten des Baticanischen Concils, 9. Februar über Einschärfung der Pstichten die Bischofswahlen betreffend. (Collectio Lacensis VII, 883 d.)
- Entwurf zur Constitution de Sancta Ecclesia Catholica, an die Bäter des Concils vertheilt 8. März. (Friedrich, Documenta ad illustrandum Concilium Vaticanum II, 404.)

- 1870 Bemerfungen über das Schema zum Zufatz-Kapitel des Defretes de Romani Pontificis primatu, eingereicht 15. März. (Friedrich, Documenta II, 216. "Rmus Pater qui secundo loco est").
- -- Protest-Singabe vom 8. Mai, gegen die Umstellung der Berathungsordnung, von 71 Bischösen unterschrieben. (Collect. Lac. VII, 980 d.)
- -- Die Unwahrheiten der Römischen Briefe vom Concil in der Allgemeinen Beitung. (3 Auflagen).
- Erklärung des Hochwürdigsten Herrn Bischofs von Mainz vom 5. Juni 1870 gegen die Unwahrheiten der Allgemeinen Zeitung. Katholik 1870 I, 766.
- Wilhelm Emmannel . . . an unsere geliebten Bisthumsangehörigen zunächst in der Stadt Mainz und deren Umgebung. 10. August 1870. Ueber das aus Rom mitgebrachte Bild "Unserer Lieben Frau von der immerwährenden hilfe."
- Ausschreiben vom 20. August 1870 an den Clerus der Diöcese Mainz. Beistimmungs-Erklärung zu dem Erlaß des Erzbischofs Melchers von Cöln vom 16. August 1870 gegen den "Rheinischen Merkur".
- Die Minorität auf bem Concil. Antwort auf Lord Actons Send-fchreiben an einen beutschen Bischof bes vaticanischen Concils.
- Die Gewaltthat gegen ben H. Bater und die Anliegen unferes Bater- landes. Hirtenbrief bom 15. Oftober.
- 1871 Das unsehlbare Lehramt bes Papstes nach der Entscheidung des vatiscanischen Concils. (2 Auflagen).
  - Rundschreiben an die Gländigen der Diöcese vom 20. Januar 1871 über die Scelsorge für die im Felde stehenden Hessischen Soldaten nach den Berichten des Pfarrers Sickinger.
  - Wilhelm Emmanuel . . . an die Priefter und Gläubigen seiner Diöcese 13. Februar 1871 über die bevorstehenden Reichstagswahlen.
  - hirtenbrief vom 20. Februar über "die Erwählung des hl. Joseph zum Batron der Kirche".
  - Ausschreiben an die Wähler vom 14. Marz. Pfälzer Bote 1871 Nr. 33.
  - -- An die Redaction der Germania. Erffärung vom 26. März gegen die Norddeutsche Allg. Ztg. Germania 1871 Nr. 71.
  - Antwort an Professor Bluntschi in Leipzig 15. April 1871. Germania 1871 Nr. 87.
  - Die ehrlichen Liberalen. Antwort des Bischofs von Mainz an die "Kölnische Zeitung". Kölnische Boltszeitung 1871 Rr. 113. 114. 115.
  - Ausschreiben vom 27. Mai 1871 an die Geiftlichkeit, den Eichstätter Hirtenbrief der Bischöfe und das Papstynbiläum betreffend. (R. A. Nr. 6).
  - Ausschreiben vom 29. Juni 1871 an die Geistlichkeit. Deffentliche Gebete um günftige Witterung. (A. Ar. 9).
  - An die Redaction der Germania. Offenes Schreiben vom 30. Juli 1871 über die angebliche Desavouirung des Centrums durch Cardinal Antonelli. Germania 1871 Nr. 146.
  - Liberalismus, Socialismus und Christenthum. Rebe gehalten auf ber XXI. Generalversammlung der katholischen Bereine Deutschlunds. Dassfelbe in Christlich-Sociale Blätter 1. October 1871 Nr. 13.

- 1871 Reden gehalten bei Gelegenheit der XXI. Generalversammlung der fatholischen Bereine Deutschlands zu Mainz am 11. u. 14. Sept. 1871. "Berhandlungen 2c." Mainz. S. 72. 306.
  - An die Redaction der Germania. Schreiben vom 26. October 1871 über eine unrichtige Angabe und die altgemeine Haltung der "Genfer Correspondenz". Germania 1871 Nr. 246.
  - Rundschreiben vom 18. November an die Geistlichkeit und die Glänbigen der Diöcese. Berlin. Aufforderung zu Gebet und Andacht des Adventes. (Cinblatt-Druck).
  - Erklärung vom 25. November gegen Behauptungen in der Rede des Abgeordneten Fischer in der Reichstagsstigung vom 23. November. Berlin. (Zweiblatt=Druck).
- 1872 Fastenhirtenbrief vom 23. Januar 1872, über die Tagespreffe.
  - Die Centrumsfraction auf bem erften Dentschen Reichstag. (3 Auflagen).
  - Das Reichsgefet vom 4. Juli 1872, betreffend den Orden der Gefellfchaft Jesu und die Ausführungsmaßregeln dieses Geseues. (4 Austagen),
  - -- Ausschreiben vom 19. August an die Geistlichteit. Belobung wegen der Kundgebungen aus Anlaß des Jesuiten : Ausweisungs : Gesches (K. A. Nr. 9).
  - An (Brosh. Ministerium des Innern der Bischof von Mainz. Eingabe vom 13. August 1871 über die Nicht Amvendbarkeit des Jesuitengesses auf die Ordenspriester bei St. Christoph in Mainz (K. A. Nr. 9).
  - -- An (Großh. Ministerium des Innern der Bischof von Mainz. Zweite Eingabe in derfelben Angelegenheit, vom 15. Angust 1872. (K. A. Nr. 9).
  - Sirtenbrief vom 4. Ottober iiber die Anordnung öffentlicher Gebete gum bl. Herzen Jefu für die Anliegen ber Kirche in Deutschland.
  - Unwahrheiten der "Provinzial Correspondeng". Offene Erklärung vom 21. October 1872. Germania 1872 Nr. 242.
  - -- Deffentliche Erklärung über die Ausweifung der Jesuiten, durch den Bischof selbst von der Kanzel des Domes verlesen 17. November. Mainzer Journal 1872 Nr. 265.
  - Der Rampf gegen die Kirche. Predigt bei Eröffnung des allgemeinen Gebetes für die Auliegen der Kirche im Dome zu Mainz am Sonntag nach Allerheiligen.
- 1873 Die Katholiten im Deutschen Reiche. Entwurf zu einem politischen Programm (3 Auflagen).
  - Die Trennung der Schule von der Kirche. Fastenhirtenbrief vom 15. Februar.
  - Die preußischen Gesetzentwürfe über die Stellung der Kirche zum Staate (6 Auflagen).
  - Ein Brief des H. . . Bifchofs von Mainz über die von Dr. Friedrich und Dr. Michelis am 9. Februar 1873 in Konstanz gehaltenen Reden. (4. März) Freiburg.
- Die moderne Tendenz-Biffenschaft. Beleuchtet am Exempel des Herrn Brofessors Dr. Emil Friedberg. (2 Auflagen),
- Eine alte und eine neue Umwahrheit. Erklärung vom 24. Mai 1873 gegen Behauptungen des Dr. Friedberg. Germania 1873 Rr. 117.
- Ausschreiben vom 29. Mai 1873 an die Priester und Gläubigen über die Weihe der Diöcese Mainz an das göttliche Herz Jesu. (R. A. Nr. 7).

- 1873 Deffentliche Erklärung vom 16. März 1873 gegen unwahre Behauptungen in der Herrenhaus-Rede des Fürsten Bismarck vom 10. März. Germania 1873 Rr. 65.
  - Brief an die Redaction der "Kölnischen Volkszeitung" 6. Februar. Dementi einer salschen Nachricht der "National-Zeitung". "Kölnische Volkszeitung" 1873 Nr. 39. Germania 7. Februar Nr. 31.
  - Deffentliche Erklärung über die Fabel von der Taufe Laffalle's. Germania 16. Februar Nr. 39.
  - Hirtenbrief vom 8. September über das vom hl. Bater ausgefchriebene allgemeine Gebet.
  - Ausschreiben an die Geiftlichen vom 25. October. Empfehlung der Schrift: "Der Görresverein zur Maffenverbreitung guter Volksschriften." (K. A. Nr. 14).
  - Guilelmus Emmanuel . . . omnibus quorum interest 4. November. 1873 Errichtungs-Urfunde der Pfarrei Neuftadt im Obenwald. (Einblatt-Druck).
- 1874 Fastenhirtenbrief vom 3. Februar über "die gemeinfamen Schulen".
- hirtenschreiben bom 11. April 1874 über die Andacht zum göttlichen herzen Jesu.
- Festrede zur Feier des Prager Bisthums-Jubiläums 31. August 1873 zu Prag. Im Auszug mitgetheilt im Gedentbuch des neunhundertjährigen Jubiläums 2c. von Anton Frind, Prag 1874. S. 37.
- Die Anschauungen des Cultusministers Herrn Dr. Falf über die fathol. Kirche nach dessen Rede vom 10. December 1873. (6 Auflagen).
- Kann ein Jesuit von seinem Obern zu einer Sünde verpflichtet werden? Correspondenz mit dem Prässbenten des Großh. Hessischen Ministeriums des Innern Freiherrn v. Stark.
- Worte der Belehrung und Ermahnung an alle chriftlichen Eltern über ihre Pflichten bei der Borbereitung ihrer Kinder zur ersten hl. Communion. (3 Auflagen).
- Ausschreiben an die Pfarrer der Decanate Dieburg, Seligenstadt, Heppenheim und Bensheim vom 18. August 1874 über die päpstliche Ablaß-Bewilligung für den Ballfahrtsort Dieburg vom 9. Juni 1874. (K. A. Nr. 9. S. 25 f.).
- Der Culturkampf gegen die katholische Kirche und die neuen Kirchensgesentwürfe für Heffen. (3 Auflagen).
- Ausschreiben vom I9. August 1874 an die Geiftlichen, die Sedansfeier betreffend. Mainzer Journal 1874 Rr. 194.
- Die Stellung der Katholiken zu den Hefstichen Kirchengesetzentwürfen. Sonder-Abdruck aus dem Mainzer Journal (anonym). Autorschaft wahrscheinlich [?].
- An Großh. Staatsministerium in Darmstadt. Eingabe vom 24. September 1874 in Sachen der hessischen Kirchengesetzentwürfe.
- Ausschreiben vom 24. November 1874 an die Priester und Gtäubigen über Vorbereitung der Kinder zur ersten hl. Communion. (R. A. Nr. 15).
- 1875 Der Bruch des Religionsfriedens und der einzige Weg zu seiner Wiederherstellung. (2 Auflagen).
- Fastenhirtenbrief von Mitte Januar über die hefsischen neuen Kirchengesetze.

- 1875 Rundschreiben an die Mitglieder des Bereins zu Ehren der hl. Familie, vom 26. Januar 1875, über die vom Papst dem Berein gewährten Gnadens bewilligungen und die Wünsche des Papstes.
  - Ausschreiben vom 9. März 1875 an die Geiftlichen. Verkündigung bes Jubiläums (K. A. Nr. 3).
  - Ausschreiben vom 25. Mai an die Geistlichen. Ernenerung der Weihe an das göttliche Herz Jesu. (R. A. Nr. 4).
  - Predigten zur Teier des fünfundzwanzigjährigen Bischofsjubilänms des hochw. Bischofs von Mainz . . . gehalten am 25. und 26. Juli 1875 von dem hochw. Bischose von Speier Dr. Daniel Bonisacins von Haneberg und Pfarrer Dr. T. J. Holzwarth, nebst der Ansprache des hochw. Bischofs von Mainz dei Anfrichtung des Kreuzes auf dem Oftthurme des Domes.
  - Deffentliche Erklärung vom 28. Juli. Danksagung für die bei Gelegenscheit des Bischofsjubiläums bewiesene Theilnahme. Mainzer Journal 1875 Nr. 174.
  - Erklärung vom 4. August 1875 wider die iber die Stellung der deutschen Bischöfe zum vaticanischen Concil verbreiteten Umvahrheiten. Mainzer Journal 1875 Nr. 179.
  - Offener Brief vom 13. October 1875 an den igl. bager. Staatsminister v. Lut über die königliche Tadelsänßerung wegen einer zu Oggersheim in der bager. Pfalz gehaltenen Predigt. Mainzer Journal 1875 Rr. 240.
- 1876 Fastenhirtenbrief von Mitte Februar über die chriftlichen Tugenden in ihrem Berhältniß zum Bohlstand bes Bolfes.
  - Die Gefahren der neuen Schulgesetzebung für die religiös-sittliche Erziehung der Kinder in den Bolfsschulen. Ein Wort der Betehrung und Ermahnung an die Eltern.
  - Erklärung vom 19. Januar 1876 über den Erlaß des Oberpräsidenten v. Kühlwetter an den Magistrat der Stadt Münster. Westfälischer Merkur 1876 Nr. 20.
  - -- Warum können wir zur Ausführung der Kirchengesetze nicht mitwirken?
  - Ausschreiben vom 6. Juni 1876 über die Frier des Papste-Jubiläums (R. A Rr. 6).
  - Ausschreiben vom 18. September 1876. Bittgesuch um Unterftützung bes Knaben-Waisenhauses zu Klein-Zimmern (K. A. Nr. 8).
- 1877 Fastenhirtenbrief vom 1. Februar über die christliche Arbeit.
  - Rundschreiben an die Mitglieder des Bereins zu Ehren der hl. Familie, 1. Februar 1877 (Kleinmuth im Gebet).
  - Das 900jährige Jubilaum des heil. Conrad, gefeiert zu Konstanz vom 25. November bis 3. December 1876. Gine Festschrift . . . von G. Brugier, Münsterpfarrer, Freiburg 1877. (Enthält vier Fest predigten Bischof v. Kettelers S. 9. 55. 102. 177).
  - Die thatsächtiche Einführung des bekenntnistofen Protestantismus in die katholische Kirche.
  - Ausschreiben vom 18. März 1877. Dantfagung für die für Klein-Bimmern eingegangenen Gaben (R. A. Nr. 5).
  - Erflärung gegen die Behauptungen der Norddeutschen Allg. 3tg. Germania 1877 Nr. 70.

1877 Die Pflichten der Eltern und des Elternhaufes unter den modernen Schulverhältniffen. Bier Bredigten.

Dhne Gedrucktes Andenken für die Schulfinder. Ginblatt-Druck (bei Eb. Datum] Schröder in Mainz). Das Gebet des hl. Bernhard mit der Ermahnung des Tobias an feinen Cohn, mit der Unterschrift des Bifchofs.

1877 Erfte Exercitien bes feligen Bifchofs von Maing . . . vor Beginn feiner theologischen Studien. Bon ihm felbst aufgezeichnet und aus feinem ichriftlichen Nachlaß herausgegeben von Dr. J. B. Heinrich.

1878 Predigten des Hochw. H. E. E. Frh. v. Ketteler . . . herausgegeben

von Dr. J. M. Raich. Maing 2 Bbe.

1879 Briefe von und an Wilhelm Emmanuel Frhrn v. Ketteler . . . heraus-

gegeben von Dr. J. M. Raich. Mainz.

1896 Ketteler et la Question ouvrière avec une introduction historique sur le mouvement social catholique par E. de Girard Docteur en Droit. Berne. (Zusammenstellung von Rettelers focial-politischen Unschauungen aus feinen verschiedenen Schriften.)

1899 Des hochsel. Bischofs von Maing . . . . Fhrn. v. Ketteler Beispiel und Belehrung für die Andacht gum göttlichen Bergen Jefu. Aus bes Bischofs Nachlaß zusammengestellt von Otto Bfülf S. J. Mainz.

Einzelne wichtige Schreiben Rettelers finden fich bei Dr. S. Briid, Die oberrheinische Rirchenproving von ihrer Grundung bis gur Gegenwart. Mainz 1868. S. 364 f. 368. 503.

Katholische Bewegung 1889 Neue Folge II, 164.

Der Katholik 1891 I, 285.

Germania 1895 Mr. 292. ("Bon der Wiege ber Germania"). Bfülf, Cardinal v. Geiffel. Freiburg 1896 II, 223 f. 510. 511. 569-571.

Es ift gewiß, daß Ketteler in öffentliche Blätter, wie bas "Mainzer Journal" und das "Mainzer Abendblatt" öfter geschrieben hat. In Bezug auf einige Artifel oder Artifel-Serien bietet felbft ber Befund feines Nachlaffes Bu bestimmten Bermuthungen Anlag. Colche Bermuthungen bestehen auch in Bezug auf einzelne größere Artifel des "Katholif" und der "Germania". Indeß fehlen in Bezug auf diefe wie vielleicht noch andere Blätter fichere Angaben.

## Sacregister.

A.

Abfall Der breifache vor bem Erfcheinen bes Antichrifts I, 95-97.

Abtane St. Anna in Hopften I, 149. — St. Rochus bei Bingen I, 274. — Zur Heimkehr von Rom II, 332. 333. III, 1. - Berein gu Ehren ber hl.

Familie II, 398. III, 39.

Abel Bedeutung I, 157. 158. - Sebung II. 398. 399-400. - eheliche Berbindungen II, 398 (vgl. I, 44.) - Bereinigungen II, 211–213. 396–398. der alte Tiroler I, 44. 65. — westfälischer und banrischer I, 77. (I, 55.)
- Damen bes römischen Abels II, 5. — Familie v. Dorth II, 7. — Fall Rerffenbrod II, 251. - Bismard über ben mestfälischen II, 254. - Der fatholische in Preußen nach 1866 II, 278 f. - Begeifterung für Bins IX. II, 6. 7. — in ber papstlichen Armee II, 401. — während des Concils in Rom III, 31. 32. — abweichende Richtungen III, 136. 138. — beim Bischofszubilaum III, 245. 246. - bei ber Beerbigung bes Biichofs III, 328. - Bertrauen gu Biichof v. Ketteler III, 352.

Allgemeine Zeitung Tägliches Durch-blattern I, 90. - vor bem Concil III, 9. — Fuldaer Conferenz III, 36. 37. — Concil III, 27—50. — Nippold III, 52—54. — Unwahrheiten III, 101. 116. — Ton III, 125. — Charafte-ristif III, 129. — Feindschaft III, 130. — Bischofsconferenz III, 185. — Sc-dansfeier III, 195. — Frobicammer III, 267. — Affaire Lut III, 270—272. - Berbreitung in Rom III, 314. -Citate I. 162. 198. 378. 379. 383. 408. II, 30. 49. 148. 149. 216. 276. 284, 319, 417, 427, 428, III, 5, 145.

146, 149, 192,

Mittatholiten II, 425. III. 121. 122. 132. 133. 139 157. 159. 164. 169. 176. 180. 181. 202. 203. 206 223, 239.

Amerika Zuflucht Birons II, 66. — Dupanloups Broschüre III. 21. - Congreß III, 67. — Bischöfe III, 118. — Ra= puziner III, 222. — Finthener Schwesftern III, 225. — Unterstützung jim Culturfampf III, 281.

Anima beutsches National-Hospig in Rom I, 367. 370. II, 208. 247. III, 5. 13, 33, 39, 57, 305, 308, 312, 315, 316. 329.

Apostaten I, 315. II, 48. 49. 59. — (Biron) 60-67. (Sedlnigth) I, 74. II, 139. (B. A. Suber) II, 186. (Grunert) II, 425. (P. Göt) III, 18. (Dr. Friedrich) III, 43. (Döllinger) III, 43. (Bichler) III. 56. (Michelis) III, 124. 132. (Wollmann) III, 163. (Reinfens) III, 223. (Riefs) III, 223. (v. Schulte) III, 185.

Bartei v. A. III, 10. — Rolle maßrend des Concils III, 47. vgl. Ronge.

Arbeit Wichtigfeit III, 292. - Werth III, 301. — Drang III, 336.

Arbeiter Lage II, 180. 181. 187. — Abrbeiter Lage II, 180. 181. 181. — Adshiffe II, 187. 199—201. III, 289. —
Kusfaugung II, 192. — A.-Freunde
II, 181 f. 202. 480. — Partei II, 183.
Genoffenschaft II, 184. — Affociation
II, 185. — Fathol. Bereine II, 190.
III, 302. — Lafall'sche II, 193. 194.
— Plan eines II, 199. — Stimmen
aus A.-Kreisen II, 188. 189. — Prosdutive Affociation II, 197—199. 430. - Organisation II, 202. 203. III, 258. Wohnungen II, 430. - fittliche hebung II, 204. 439. - Gesellschaft in Belsgien II, 432. - gegenwärtige Beftres bungen II, 498. — Thatigfeit ber Rirche II, 435—438. — Hoffnungen bom Concil III, 39. — Schutz III, 258. 290 f. 300. — Folgen ber Civilehe III, 289. — Tugenden III, 292. 293. — Stellung zur focialiftischen Arbeiterpartei III, 293. — ber einzig richtige Weg III, 303.

Archiv für fatholifches Rirchenrecht II. 12. 19. 22. 23. 158. 362. 373. 374. 413. 416. 417. 425. 426.

Armenpflege als Priester I, 134. 160. 185. — Förberung I, 166. 172. 270. III, 42. 241. 355. Armeseelen I, 148. 294.

Auftralien Bischöfe auf dem Concil III, 89. 91. - Sympathie-Adresse der Ratholiten von Queenstand III, 280. -- Bitte um einen Seelforgspriefter aus Toowoomba III, 280.

#### B.

Baden Rirchenangelegenheit I, 255-264. 300—310. II, 226—244. 345—378. — Wahlfreis XIV. III, 145. 146. — Bolf I, 394. II, 228. 354. III, 285.

Barmherzige Schwestern Bedum I, 167. — Mainz I, 169. 218. 282. — Ber= leumdung derfelben II, 41-44. 50. -Darmstadt I, 291. II, 117. 132. — Diöcese Mainz II, 174. III, 241. — Pstege im Krieg II, 250. 264. 265. III, 144.

Bauern Stellung zum Abel I, 158. III, 353. — Borliebe für I, 138. 176. 278. III, 353. 354. — Berein II. 179. 180. — Hebung II, 432. — die Osnabrud'= schen II, 7. — Unglaube protestantischer III. 309.

Bauthätigfeit Siechenkapelle Beckum I, 133, — Krankenhaus Beckum I, 137. - St. Anna Hopften I, 149. - Aureus-Rapelle Mainz I, 295. — Dom Mainz I, 297. II, 118. 342. — Diöcefe überhaupt I, 299. III, 241. - Dom Worms I, 299. - Rirche Armsheim II, 117. – Liebfrauen Worms II, 342. — Kleinhausen III, 151. — Biblis III, 206. — Selzen III, 207.

Berlin Cabettencorps I, 7. — fittliche Gefahren I, 32. — Arbeitsfeld für den Priefter I, 177. 178. - Birtfamfeit in I, 182—185. — Schulen I, 191. — Krankenhaus I, 192—195. — Frohn-leichnamsprocession I, 198. — Gräfin Hahn II, 188. 143—146. — Arbeitergenoffenschaft II, 197. — Reichstag II, 373. III, 181. 147. 151. 154. — Sitz eines Bisthums II, 412. — Laienconcil III, 10. 21.

Beschimpfungen perfönliche I, 231 f. 400 f. 402 f. II, 25-27. 29. 46-49. III, 196. 342. - wider Rirche und Briefter II, 56. 63. 305. — Bifchöfe III, 48. - angebliche in Rettelers hirtenbriefen II, 306. 316.

Bifchof mit apostolischem Geift I, 76. -Soherer Ordnung unterworfen I, 221. - Anforderungen an die Körperkraft II, 424. - nicht "Beamter" II, 425. 426. — nicht "Hofbischof in Berlin"

II, 412. - Stellung gum Rapitel II, 86. III, 41. — gemeinschaftliches Leben nit dem Kapitel III, 28. 41. — Herab-nürdigung I, 401. III, 48. — Auf-richtigkeit III, 62. 72. — Doctor der Theologie III, 98. — Richter in Glau-benssachen III, 99. 105. — Solidari-tät der Bischöfe III, 176.

Bifchofs-Conferenzen (Berfammlungen, Busanmenkinste) besondere: 1850 Mainz I, 244. – 1851 Freiburg I, 247. – 1852 Freiburg I, 251. – Wunsch einer neuen I, 252. – 1853 Freiburg I, 260. 262. — Borfchlag einer nenen II, 242 — angebliche 1862 zu Mainz II, 82. — 1868 Cöln II, 360. 384. — 1868 Mecheln III, 7. — allgemeine der beutschen Bifchofe: 1848 Burgburg I, 246. 247. II, 379. — eine neue angefirebt II, 379. — 1867 Fulba II, 380. 381. 383. 393. 395. III, 2. — 1869 Fulda II, 394. 435. III, 20—28. 35. 36. 37. 42. 59. — 1870 Fulda III, 122. — 1871 Eichstätt III, 130. 151. — neue angeftrebt III, 174-177. - Sept. 1872 gentete II., 174—177. — Sept. 1872 Fulda III., 178. — besondere der preus-fissen: April 1872 Fulda III., 174. 177. — April 1873 Fulda III., 184. 185. 190. — Juni 1874 Fulda II., 429. III., 193 f. — März 1875 Fulda III., 198. 199. — der öfterreichischen Bischöfe Salzburg 1876 III, 303. der Bischöfe überhaupt II, 214. 248. III, 1. 2. 4, - ber Bifchofe in Rom (1854) I, 366. (1862) II, 213. 246 f. (1867) II, 330. 331. III, 5. — before dere mahrend des Concils III, 45. 60. 61. 62.

Bifdwis-Bahl Bichtigfeit II, 364. III, 42. — Freiheit II, 255. 256. 362—370. 373—374. 418. III, 39. 41. 349. 350. — für Mainz I, 202 f. 207. III, 311. — Coadjutor für Freiburg I, 258 f. 392 f. 394 f. II, 230. 350. — Erz bischof für Freiburg II, 233. 361. 362. 370. 373. — Breslau I, 397—400. -Coln II, 252-258. - Pofen II, 258-260. - Trier II, 418-425.

Bischofs-Weihe Hofftätter I, 76. — Ketteler I, 219-221. - Rübel II, 288. 359. 360. — Fürfterzbifchof von Galgburg III, 32. 303.

Borromäerinnen I, 282. III, 155. Brafilien beutsche Colonisten in III, 280. Brig (Ballis), Jefuiten-Penfionat gu I,

13. 17. 26.

Bruderschaften II, 341. III, 351. — St. Rochus I, 274. 387. — S. Michael II, 333. 401. siehe: Christliche Mütter; Herz Mariä; Rosentranz; Sacrament.

C.

Canonifation Clemens Hofbauers II, 210.
— ber Japanesischen Martyrer II, 213.
246.

Cafino fatholisches in Mainz II, 135. 136. 138. III, 249. — für die deutschen Solbaten in Rom II, 401. 402. III, 33.

Christenthum Göttlichkeit III, 220. — Schädigung durch den Culturkampf III, 165. 221. — inneres Zeugniß III, 337.

Christliche-Mütter-Berein II, 152, 153— 156. 395. 396. III, 281.

Chriftlich-sociale Blätter II, 178. 182. 190. 436. 437. 438. 440.

Christus Haupt der Kirche I, 352. III, 40. 332. — Festhalten an ihm II, 313. — Bekenntniß der Gottheit III, 83. 142. — Beziehungen zu uns III, 167. — mit der Kirche III, 194. — sein Symbol III, 251. — Unsere Hoffnung III, 252. — Unmittelbarkeit mit ihm III, 287. 288. — Zeugniß für III, 308. — nicht ohne Kirche III, 293. 308. — ohne ihn keine Gotteserkenntniß III, 293. 308.

Centenarium Rochustirche I, 274. — St. Bonifatius I, 377 f. — Rhabanus Maurus I, 384. — Barth. Holzhaufer I, 388. — Speierer Dom II, 210. — Oreitönigs-Reliquien in Köln II, 211. — Kreuz-Bruderschaft in Mainz II, 344. — Hoerz-Jesu-Andacht III, 237. — Apostectürsten in Rom II, 307, 330—333. III, 1. 5. 11. 13. 58. 76. — Kirche in Chageesheim III, 268. — Bisthum Prag III, 283. — St. Konrad in Konstanz III, 283—286.

**Centrumôfraftion** III, 147. 148. 151—154. 157. 162. 164. 167. 168. 248. 257. 258. 264. 265. 328.

Columbia Bereinigte Staaten von III, 280. Communalschulen Leop. Schmid I, 203. — Bekümpfung I, 331 f. — Berlangen II, 37. 38. — Homburg II, 117, — Berdrängung derselben II, 120. — allgemeine Einführung in hessen III, 224. 225. 226.

Concil allgemeines I, 221. II, 244 248. 294. III. 3. 4. 5. 30. 39. 118. — bas von Bajel III, 134. — von Florenz III, 14. — Herrara III, 134. — von Trient II, 236. II, 33. 87. 88—95. 109. 113. — III, 33—35. 40. 41. 56. 58. 87. 88. 92. 134. — bas Baticanische II, 369. 392. 395. 401. 436. III, 1—135. 156. 157. — Rüderinnerung III, 207.

Congregationen Marianische (Sobalitästen) I, 25. 174. 231. 383. II, 51 52. 381. 332. 341. III, 208, 243.

Convention von Mainz I, 344—376. II, 12 f. 14—24.28—30, 68.271—273.

Convertiten I, 404—407. III, 353. — Freiin von Laroche I, 286. — Gräfin Hahn II, 138—158. — Graf Friedr. Hahn II, 157. — Lutherische Prediger III, 353

Culturkampf II, 376. 425. III, 155. 159. 166. 169. 173 f. 180—206. 213—235. — Stellung der Bischöfe III, 274. 275. — Berurtheitung durch preußliche Staatsmänner III, 279. — Schärfe in Münster III, 278. — Sammlungen für die versolgten Priester III, 281. — Endziel des Kanpfes III, 286. — Entwürfe zu Schriften III, 286.

D.

Deutschftethotifen I, 203. 205. 223. 227. 232. 233. 312 404. II, 22. 35. 37. 48. III, 222. 239. vgl. Hieronymi, Monge, Schola.

Diaspora Mark Brandenburg I, 186 f.
— Rheinheffen I, 222. 224. — Diöcese Paderborn II, 331.
Dienftboten Sorge für dieselben I, 4.

Dienstboten Sorge für dieselben I, 4. 129. 271. II, 176—178. 435. III, 254. 329. 356.

Diöcefan-Conferenzen I, 319. 320. 321. 326. 331-332. II, 79.

Diöcesan-Statuten II, 242. 243.

Diöcefan-Synobe II, 242. III, 2. 39. 41. Diöcefe Ausbehnung I, 279. II, 252. — (Circumscription der Bisthümer) III, 41.

Dom von Freiburg II, 242. — Köln. I, 52. (49.) 297. — Mailand I, 63. 64. — Salerno I, 374. — Speier I, 297. II 210. — Moryng I, 297. 299.

297; II, 210. — Borms I, 297—299. Dom von Mainz Berein zur Herfeltung I, 295. — Bachthäter I, 296. — Bachtägfeit I, 297. — Aenberung des Innern II, 86. 98. — Lennigs Beredienst II, 98 f. — Auszierung I, 380. II, 118. — St. Godeharde-Rapelle II, 154. — Studel II, 342. — kunsgeschiehtliche Studien II, 342. — Marienkapelse III, 239. 243. 249. 320. 327. 340. 351. — Herz-Fasell III, 340. — der östliche Humpthurn III, 240. 249. 251. 252. — Gradmonument Kettelers III, 330. — Baldachin im Oschor III, 331. — Kettelers Berdienst III, 331. — Kettelers Kunttionen III, 351.

Domcapitel Rechte II, 95—108. — Statuten II, 111. 112. — Stellung zum

Bischof III, 41. — Auswärtige III, 328. — bas Mainzer I, 195. 196. 206—210 217. 228. II, 73—76. 80. 85-115, 118, 125, 133, 134, 135, 326, III, 242. 246. 305. 328 329 341. — Freiburg II, 348. 362. 369-372. Fulda I, 246. 379. — Baderborn III, 244. — Salerno I, 374. — Trier II. 418-425.

#### Œ.

Che Gebanke an I, 44. — Predigt I, 200. — Belehrung I, 200. — gemischte I, 226. II, 324. 340. 341. — des Abels II, 398. - Civilehe III, 259.

Ginheit innerhalb ber Rirche I, 75. II. 248. III, 2. 62. 250. 308. — ber Confession I, 298. II, 162-166. 313 f. 320. 399.

Englische Fraulein I, 281. 282. 285. II, 125. 126. 328. III, 28. 241.

Ergiehung Grundfate der I. 7. 10. für den Clerus I, 335. 341. II, 335. III, 202. 241.

Ewige Anbetung Kloster in Mainz II, 132. III, 241. 339. 360. Exercitien geistliche I, 93. 94. 111. 112. 181. 212. III, 255. 339. — für Bischöfe I, 378. 383. II, 380. — für driftliche Mütter II, 155. 395. - Da= men II, 397. — Convertiten I, 406. Laien I, 273. — Lehrer I, 343 f. II, 123 f. 328. — Priester I, 120. 229. 256. 318. 396. II, 57. 120. 334. III, 20. 28. 241. 339. — Seminaristen I, 120. 241. — Leitung berselben III,

Explosion des Pulverthums I, 407-409.

#### F.

Familie Anhänglichkeit I, 51. 52. 58. 60. 61. 88. 107. II, 244. III, 337.

Familienleben driftliches I, 5. 169. 171. III, 225. 226.

Finthener Schwestern ("von ber Borfehung") I, 284-291. II, 126 f. 328. III, 28. 217. 218. 225. 241.

Franzistanerinnen I, 271. 283. II, 132. III, 207. 237. 241.

Freiheit der Kirche I, 73. 74. 116. 155. 179. 183. 246 f. 260 f. 265. 346—348. 351—352. 355—356. II, 208. 255.

III, 219. 220. Freimaurerei (Loge) II, 168—173. 254. 257. 395. III, 42. 46. 47. 163. — in Desterreich II, 266. — Mainz II, 124. 168. — Marfeille II, 168. — Oppenheim II, 61.

Freuden die fleinen I, 65. 66.

Julba Bisthum I, 246. 252. 255. 263. 347. — Bischof I, 252. — Bonifatius-Fest I, 378. - Bischofs-Exercitien I. 378. 383. II, 380. — philosophische Facultät II, 391. — Universitas Piana II, 392. — Jesuiten-Niederlaffung II, 392. — Tob bes Bischofs III, 190. 191. — Bischöfliche Functionen III, 234. Firmlinge III, 233. - Bgl. Bifchofs=Conferengen.

#### **წ**.

Generalversammlung ber beutschen Ratholifen: 1848 Mainz (I.) I, 163, 228.

— 1851 Mainz (V.) I, 266—268.

— 1862 Nachen (XIV.) II, 223.

— 1863 Frantfurt (XV.) II, 180, 181.

— 1864 28 ürzburg (XVI.) II, 136, 182. 190. 1867 Junsbrud (XVIII.) II, 295. 383. - 1871 Mainz (XXI.) II, 289. 325. 345. 440. III, 151. — 1875 Freiburg (XXIII.) III, 202. 203.

Gerichtsverhaublung 1876 zu Mainz III, 232, 234. — zu Münster III, 275—279. — ob ein Bischof bazu er-

scheinen soll III, 275. 278.

Germania Redaction II, 393. III, 247. — Gründung II, 393—394. — Gr flärung II, 378. 426 III, 137. 149. 150. 152. 180. 206. 260. Citate I, 198. II, 413. III, 84. 159. 243. 262. 265. 314. 326. 334—337. 359.

 Germanicum
 bas
 Collegium
 in
 Rom

 I
 87
 120
 III
 15
 30
 31
 63
 80

 101
 f
 107
 309
 312
 313
 329

Geschäftsordnung die beim Concil III. 63—**6**7. 100.

Gefellenverein I, 269-270. 383. II, 54, 136. 152. 174—176. 435. 437. III. 209. 243. 290.

Gewerkschaften II, 202. III, 300. Glaubensgeift I, 73. 101—104. 117. 142. III, 61.

Görres'sche Freundestreis der I, 53. Guter hirt Frauen vom I, 283. II, 132. 150. 152. 173. III, 28. 208.

Gute Meinung I, 119.

#### Ð.

Sansstand ber Geistlichen I, 322. II, 338. 339. III, 28.

Seilige Andenken I, 116. — Baterlänsbifche I, 384. 386—389. — die römis schen Marthrer I, 370. II, 151. Bgl. die Namen.

Hermefianismus 1, 49. 74 III, 57. 60 127 f

Herz-Fesu-Andacht II, 397. III, 215. 216. 238. 242. 324. 340.

Herz-Mariä-Bruberschaft I, 113. 147. 148. 230. III, 242.

Berfaffung für heffen I, 256. 347. — Berfaffung für heffen-Kaffel I, 252. — Kirche in heffen-homburg II, 116.

Sefien=Darmstadt Lage ber Katholifen I, 222—224. 348. — Berfassung I, 346. II, 236. — Bereinigung mit Rheinhessen II, 262. — im Nordbeutschen Bund II, 265. 278. — Hattung der Regierung I, 206. 240. 348. 362. 375. 376. II. 35. 324. 325. 388. III, 230. — Nationalverein II, 9. 308. — Kirchen-Angelegenseit II, 13. 20. — Gest-Entourf II, 28—30. — Mobilinachung II, 261. — Friede II, 265. — Ministerwechsel; Mbängigteit III, 214. — Ministerwechsel III. 231.

214. — Ministerwechsel III, 231. Großberzog, Sidesleifung I, 217. — Protectorat des Dombauvereins I, 296. — Gesinnung I, 344. — Schenkgabe I, 346. — persönliche Borstellungen I, 349. — Geburtstag I, 359. — Gerechtigkeit I, 375. — Sepende II, 130. — Dankschreiben II, 247. — Stellung zur Convention II, 271. — Junicdiatschreiben II, 272. — Advesse des Clerus II, 306. — Gegenadresse des Clerus II, 306. — Gegenadresse des Clerus II, 306. 307. — Der "College in Mainz" II, 311. — Beziehungen zum großberzogl. Haufe II, 309. — Gestunung III, 221. — Sanction der Kirchengeitel III, 222. — Addition der Kirchengeitel III, 222. — Addition der Kirchengeitel III, 223. — Sollungeitel III, 247. 248. 310. Prinzelsin Alice III, 221. Prinz Carl III, 326.

 Siftorifd-politifde
 Blätter
 I, 54. 59.

 115. 164. 172. 231. 271. 272. 275.

 293. 300. 320. 406. II, 31. 49. 140.

 147. 149. 152. 190. 276. 284. 405.

Homburg v. d. H. 1, 218. — firchliche Berwaltung II, 116. 117. — Pfarrei II, 343.

Hopften Pfarrei I, 115. 138—152. 165—182. III, 247. 248. 324. 329.

## Į.

Frohlschaumers Streit II, 215. 216. — Frohlschaumers Streit II, 216. III, 267. — Hrichers Schriften II, 375. 376. — Dr. Kuhn II, 405.—407. — Dr. Kuhn II, 405.—407. — Dr. Kichler III, 56.

3rlanb II, 433. 434. III, 2. 3agb Liebhaberei für I, 23, 27, 31, 56— 58, 70, 100. Resuiten in Brig I, 13-26. - Bertreibung aus ber Schweig I, 173. - in Freußen I, 292. — für Mainz gewünscht I, 292. 329. — bie in Bonn II, 405. — Missionen I, 174. 229. 271. 272. II, 137. — Anfeindungen 2c. II, 13. 51. 53. 57. 63. 301. 305. — Protest II, 45. — Entlarvung der Berleumdung II, 54. - erfte Schrift für diefelben 11, 52. — gweite Schrift III. 53. —
britte Schrift II, 53. — Behrbuch
von Gurh II, 64. 318. f. 320—323.
— Wohlthaten II, 152. 153. — Wohlwollen Kettelers III, 20. — Angelliche Bestrebungen III, 10. 11. — junger Jesuit im Germanicum III, 80. — Antrag gegen III, 154. — Ausweisungsgeset III, 169. — Auflösung der Mainzer Riederlassung III, 170. 172. - Schrift über bas Answeisungsgesetz III, 171. — Nachruf von der Kanzel III, 172. — Wohlwollen III, 173. — Dank des Ordensgenerals III, 173. in Maing vermißt III, 208. — aus ber Berbannung III, 255. — Gehorfam III, 267. Bgl. Anderledy, Bedr, Behrens, de Bud, Chable, Daun, Deharbe, v. Dog, Franzelin, Saglacher, Klintowftröm, Koedyc, Krupski, v. Lamezan, Legmann, Wobeste, Neltner, Pottgeisser, Perrone, Riechers, Rieß, Rive, Rober, Roh, Rudolf, Staub, Steinhuber, Stop-par, Thuiner, Baldburg-Zeil, Wilmers,

3ubiläum ber Rochustirche I, 274. — Erzdischof v. Bicari I, 393. II, 346. 346. 360. III, 11. — Bischof Räß II, 211. — Bischof v. Ketteler I, 394. III, 183. 239—257. 272. — Pius IX. (1869) II, 389. 396. III, 19. 361. (1871) II, 392. III. 131. 151. (1875) III, 237. (1877) I, 279. III, 304. 306—311. Bgl. Centenarium.

**Jubiläums-Ablah** (1847) I, 144. (1850) I, 229. (1865) II, 137. (1870) III, 35. (1875) III, 237.

Juden gesetliche Behandlung I, 39—42. — Bucherprozesse I, 40. — Golbschmitt II, 36. 37. — jübischesteilische Partei in Desterreich II, 266. 278. — Ludwig Balesrode II, 284. — Judenherrschaft II, 253. — Judenthum III, 221. 223.

#### 我.

Kapuziner in Tirol I, 107. II, 163. III, 316. — Diöcese Mainz I, 255. 284. — Stadt Mainz I. 396. 397. 404. II, 152. III, 329. 355. 360. — Dieburg II, 132. — Dietersheim II, 171. — bei der Ballfahrt III, 209. — Alte

ötting III, 317. — Burghaufen III, 316 -319. 321-327. - Eintritt Richard von Rettelers I, 197. - in Maing anwefend I, 283. - Profeg.Ablegung I, 395. vgl. Auguftin, Bonaventura, Boni= facius, Bruno, Cyprian, Frenäus.

Ratechismus Deharbe I, 281. 320. -Canifius III, 78. — Handhabung I, 321. 339. — Unterricht I, 127. 128. 146. 277. III, 343. — Berpflichtung I, 340. — Prüfung II, 327. — Concils = Dabette III, 78. - Ginführung III, 241. 351.

"Ratholif" (Beitschrift) Bettelorden I, 284. — Vita Communis I, 323. — Stellung zum Bischsf I, 362. 376. II, 409. — Rottenburger Wirren I, 408. — Zum Fahreswechsel I, 416. II, 2. — Liberalis-mus II, 3. — Päpstt. Anleise II, 5. - Lutterbed II, 34. - Bischofsmahlen II, 374. — Hirscher II, 375. — Redac= tion II, 326. — Aufruf III, 30. – Döllinger III, 44. - Berichte aus Rom III, 51. — Citate I, 186. 195. 210. 214. 218. 222. 225. 227. 229—233. 236. 237. 239. 240. 242. 261. 262. 265. 271—273. 280—284. 295. 299. 319. 323. 344. 350. 353. 362. 373. 375. 376. 379. 384. 387. 388. 396. 407. 409. 416. II, 15. 21. 29. 33. 48. 45. 72. 77. 135. 137. 145. 149. 150. 326. 336. 405. 408. III, 42. 89. 91. 210. 332. 337. 342.

Katholiken-Berein der Mainzer III, 177. 178, 194, 247,

Rerffenbrod'iche Angelegenheit II, 251 f. 254.

Kinder Sorge für dieselben I, 126. 129. 150. III, 241. — von Proletariern I, 127. 333. — Weihnachtsbescherung II, 157. III, 218. 354. - Gebet III, 328. — Borliebe III, 354. — Wohl= that III, 355.

Kirchengefang II, 96. 118. 119. — das neue Gesangbuch II, 119. III, 209. 241.

Rirchenmusik I, 75.

Rirchenschmuck I, 299. II, 118.

Kirchenvermögen Berwaltung III, 200. 201. — Anspruch auf III, 223. 225.

Rirchenvorstände I, 183 (Rirchen-Colleg in Berlin). — 347. 348. 376. III, 200.

Anabenfeminarien Bichtigfeit I, 121. -Plan II, 86. — Schwierigkeiten II, 87— 95. 109-111. - Errichtung II, 132-135. 326. — Schließung III, 227. das zu Dieburg II, 339. III, 28. 227. 256.

Rölner Wirren Ginbrud I, 46. 47. 73. 74. — Bedeutung II, 256. 298. —

römische Dentschrift über biefelben II, 210. 353.

Kölnische Blätter zu Kettelers Arbeiterfrage II, 187. 191. — Kettelers Urtheil II, 218. — Beeinflußt durch Dr. Reufch II, 363. - Menderung von Rame und Redaction II, 365. - Dr. Michelis II, 292. 293. - Mittheilungen II, 307. 382.

Kölnische Bolkszeitung Name und Redaction II, 365. — Stellung zu Rette-lers Programm III, 257. 258. 260. gegen die Rolnische Zeitung III, 150. — Citate 2c. II, 234. 239. 259. 366. 413. III, 98. 123. 150. 186. 195. 346. 350.

Rrantenhaus Lembeck I, 134. - Bedum I, 135-138. 167. - Hopften I, 192. Berlin I, 192-195. - Darmftadt,

Henrichten I, 192—193. — Detringat, Homburg, Friedberg II, 117. 174. — Henrichten II, 400. — Bes girkskrankenhäuser II, 174.

Krankenpstege in der Familie I, 8. — Borlesungen I, 114. — am Todesbett der Mutter I, 117. 118. — in Bechum I, 133. — als Pfarrer I, 143. — 145. — Sorge für diefelbe II, 174. — Barm-herzige Schwestern II, 265. — Devo-Netteler III, 400. — Schoffener Ust II, 400. — Schoffener Ust II, 432. — katholische Abelsvereinigungen II, 212. — bei Bischof Ketteler III, 318.

Krieg Verlangen nach I, 36. 45. — ber italienische I, 409-411. II, 1. - ber Schleswig-Holstein'sche II, 250. — beutscher Bruderkrieg II, 261—265. — beutsch = französischer III, 114. 117.

141-144. 362.

#### Į.

Lehrer in Hopften I, 148. — Diöcefe Mainz I, 333. 343. II, 327. III, 357. Beffen II, 35. - Beiftliche als Lehrer I, 341. — Interesse für II, 120. -Bebung II, 122-124. - Zusammenwirfen mit den Geiftlichen II, 121. Bgl. Boudin, Burtschel, Dölcher, Erler, Schramm.

Lehrer-Seminar I, 341-343. II, 121. 344. 345. III, 216. 217. 226. 227.

Lehrerinnen (weltliche) I, 148. 285. (Dr=

bensfrauen) I, 290. II, 125 f. 328. **2eib unb Rreng** I, 49 f. 72 f. 104. 118. 133. 181. III, 106. 342. **2effüre** I, 49 f. 59. 78. 79. 90. 115. 123 f. 145. II, 245. 253. III, 293.

326. 338. 343.

Liberalismus in Heffen II, 3. 31. 36. 52. - Defterreich II, 266. - Feind der Parität II. 165. — Macht II, 256. — Unehrlichkeit III, 55. 150. — relativer Nuțen II, 192. — Berhältniß zum Socialismus II, 440. — Kampf gegen das Concil III, 46. 47. — gegen das Concil III, 16. — Kampf gegen das Concil III, 16. — Kirche und Schule ihm überliefert III, 163. — Futimität mit III, 165. — Sieg III, 168. — Herifaft in Heffen III, 218. Tendenz III, 221. — Ferhörungswerf III, 226.

Luxemburg Stadt, Berleumdung der Jefuiten II, 55. — Anerbieten für katholische Universität II, 382—384. 386. — apostolischer Vicar I, 383, II, 380. vgl. Laurent, Adames.

#### m.

Mainz Stadt, erster Aufenthalt I, 14. — Sindrück I, 89. — Sinzug I, 217. — Historische Bedeutung I, 168. — Bevölferung I, 223. 225. 227. — Sonntagsschule I, 340. — im Felischnuck I, 379. 384. — Liebertafel I, 402 f. — Pulverthurm I, 407—409. — Invalidenhaus II, 40—45. — ortsfremde Arbeiter II, 178. 179. — Ariegszustand II, 263. 264. — Garnison II, 268—270. — Stadthcater II, 309. 310. — Feier des Bischolstuschung III, 240. — Bischolsschul III, 248. 348. — Christischer Mütter-Berein III, 281. — Leichenfeier Mitter-Berein III, 281. — Leichenfeier III, 328.

Mainzer Journal I, 364. II, 19. 30. 32. 84. 193. 251. 254. 274. 275. 288. 306. 308. 365. 408. 409. III, 45. 46. 49. 65. 66. 69. 108. 133. 346. Citate I, 279. 362. 385. II, 15. 16. 18. 20. 27. 32. 34. 39. 60. 70. 77. 79. 83. 84. 136. 149. 152. 169. 189. 201. 311. 312. 328. 342. 382. 402. 408. 409. III, 38. 45. 51. 84. 152. 209. 231. 243. 249. 256. 258. 263. 272. 341. 347.

Malthefer=Orden II, 211. 212. 400. 401. III, 246.

Mann Beruf besselben III, 285. — in bes Wortes eigentlicher Bebeutung III, 335. 338.

Marien = Berehrung I, 86. 146. 147. 367. 410. II, 344. III, 121. 250. 251. 317. 327. 340. Bgl. Rofentranz, Wallsaber.

Mititärsectsorge Berlin I, 183. — Mainz II, 268—270. — Desterreich II, 267. 414 f. — Rom II, 401. 402. III, 57. — exemte II, 412—417. III, 39. — für Kriegsgefangene III, 142 f. 362. — im Feld stehende Landeskinder III, 143 f. Minorität bie beim Concil III, 60, 61. 62. 63. 67—71. 77. 79. 82. 84. 85, 86. 90. 91. 94—96. 97. 99. 100. 104. 107—120. 121. 123. 133. 157.

Misson (Volks-) Wirtung I, 174. — Meigung I, 176. 182. — Betheiligung I, 272. 327. II, 110. 343. — Diöcesangeistliche basür I, 327. — Kostenbeitrag III, 355. — Abhaltung in der Diöcese I, 230. 272. 273. II, 137. 348. III, 241. 255. — Hohaltung II, 271. 369. II, 137. — Huba I, 378. — Bensseim II, 130. — Diedurg III, 281. — Bayern III, 269.

Mutter driftliche I, 5. — schlechte I, 127. — Mutter Kettelers I, 3—4. 117.

#### 21.

Nationalverein II, 1 f. 9, 11, 22,

#### O.

Desterreich Liebe zu I, 308. — Freundsschaft des Großherzogs I, 344. II, 10. — Gebete und Wünde I, 409—411. — Theilnahme I, 413. — Zuftände I, 309. II, 167. 234. 2-2. III, 234, 235. — alte Stammländer in Baben II, 228 f. — Der Katser in Mainz II, 249. — Schreiben des Kaisers II, 265. — Ausscheiben aus Deutschland II, 265. III, 145. — Herchung für das Kaisers II, 273. — Berehrung für das Kaiserbans II, 273. — Armee-Seefforge II, 267—270. 413. 414. — Beziehung zu Deutschland II, 277. — Drei Bismarde II, 277, 278. — Schonung II, 286. — angebiche Treutosigseit II, 287. — Graf Hum über die Berhältnisse II, 295. 296. — sür dem Papst nichts zu hossen II, 403. — Bündnis III, 258. — Bissidssche III, 201. — Kirchengesetzgebung II, 403. — Bündnis III, 258. — Bissids II, 217. 380. 381. III, 32. 244. 303. 304.

Orden in der Diöcese I, 281—284. 291.
III, 242. 328. 351. — Pstichten des Bischofs I, 292. — Männerorden für Mainz I, 291. 329. — für Rottensburg II, 407. — stackliche Julassung I, 376. — Geschschung II, 215. — Bermehrung II, 132. 343. — Ausschließung von der Thätigkeit in össentlichen Schulen III, 174. — Gesch in Hestigen II, 219. — Profes III, 360. — Dritte des H. Franziskus III, 388.

Orbensberuf I, 61. 104. — Richard v. K. I, 197. — Frt. von Biegeleben I, 293. — Freiin v. Laroche I, 293. — Josephs-Brüder II, 131.

Organifation des fathol. Bolles in Deutschland I, 171. — des Bauernstandes II, 179 — bes Arbeiterstandes II, 202. III, 258. 296. 301. — bes gesammten Staates II, 203. — bes Abelstandes II, 211. — neue für den Berein der hl. Familie II, 397.

### P.

\*\*Apft, Audienz I, 366. II, 332. 389. III, 13. 38. 85. 102. 110. 111. 310. 311. — Breve I, 204. 209. 236. 238. 244. 248. 311. II, 335. 341. 354. 369. 370. 384. 413. III, 21. 123. — Bulle I, 237. 245. II, 351. III, 73. — Heilendhis-Telegranun III, 320. — Erftärung III, 67. — Hardigereiben III, 51. — Unterwerfungsifdreiben III, 114. 117. 122. — Begeisterung II, 4. 9. 248. 324. 332. 411. — Sympathien in Deutschland I, 416. II, 6 f. 333. III, 19. — Gehorsam und Hingebung III, 52. — Unterweder III, 101. — Jumediatschreiben III, 114 f. — Aufrage III, 122. — Berechrung III, 131. 132. 360. — Berhättniß zu den Bischen III, 250. — Anhänglichkeit des Mainzer Stuhles III, 304.

Papft, weltliche Herrschaft I, 416. II, 3—4.
— Rotterie zur Unterstüßung II, 4—8.
— Beterspfennig II, 4. 6. — Bedrobing II, 296—301. 333. 401. 402.
III, 5. 33. — Das Concil III, 73.
— Protest gegen Raub III, 124. — Wiederherstellung III, 136. 144. 147.

Barität I, 310. II, 313. 314. — in Hessen I, 224. 348. III, 227. — an der Universität Bonn II, 222. — für alle berechtigten Consessionen III, 148.

Barlament das Frantfurter I, 153—163. 168. 175. 208. II, 159. III, 247. 349. — das Englische II, 433, III, 67.

Fasioral-Conferenzen I, 327. 329. Fatriotismus beutscher I, 377. 410—415. II, 249. 273. 277. 290. 300. III, 60. 259. — prensition I, 18. 47. 154. 155. 158. 309. 398. II, 253. 254. 273. 281. 286. 287. 289. 290. — pessis of the confession II, 2. 247. 261. 262. 325.

Folen Theiner's Werk über I, 90. — Theilnahme für II, 205—207. 258. 259. — Polonismus III, 162. 164. Predigtamt III, 343. 344—346.

Fresse katholische I. 266. II, 136. 159. III, 162. — Hebung II, 216—221. — Diöcesanderein II, 341. — Organistation II, 379. 392—394. — Ginstußenahme III, 136. 346. — firchenseindssiche II, 47. 48. 159. 166. 167. 328. — vor und während des Concils III, 10. 49. 51. 59. 112. 113. 115. 116. — Hirtenseissäuser die Presseussäuser des Fresseussäuser des Presseussäuser des Presseuser des Press

Brengen Liebe für I, 18. 309. II, 273. 287. — beutsche Politik I, 154. 158. II, 1. 266. 280. — Bertrauen zu I, 251. 252. II, 283. — Einmischung in Baden I, 307. — Conflift mit Darmstadt I. 349. II, 10. Palazzo Caffarelli I, 371. — Zosverein I, 398. — italien. Politif I, 409. II, 298. — Militär II, 46. 268. — Gebietserweiterung II, 116. — v. Daswigts Gesinung II, 10. — Lage der Kirche II, 256. 290. 298. — Polenpolitif II, 256. 259. II, 258. 259. - Rrieg II, 261-290. — Schonung der Ueberzeugung II, 267. — Monarchisches Prinzip II, 281. 281. — Auchtigfeit II, 281. 282. 289. — H. 281. 282. 289. — Innere Volitik II, 283. — Anschluß an II, 286. — Stockpreußenthum II, 287. (I, 158.) — Gesunnung für II, 287, 289. 290. — Wilhelm I. personlid II, 290. III, 141. 142. 144. 147. 159. Hoffnungen in Rom II, 296. - Richts gu hoffen II, 298. 299. 301. - Bischofswahlen II, 363. 368. — Forder= untgen an II, 373. — Einfluß auf Baden II, 374. — Kathol. Universität 381. 384. 386. 388. — Argwöhnigkeit II, 382. — Herrenhans = Debatte II, 403. - Armec=Seelforge II, 412-429. —Wohlwollen II, 416. — Angriff auf II, 419. III, 278. — Bertreter beim Concil III, 68. 69. — Treue der Katholifen III, 164, 165, 166. 274. -Staatswesen III, 166. — Berfaffungs= änderung III, 181. 183.

Priesterthum Beruf I, 50.395. — Pflichten I, 142 f. — Hochschaft ung I, 312. — Entehrung I, 313. — Hochung I, 311—330. II, 334. 335. III, 39. 42. — Heralbitung II, 335. — Geist II, 335. — Anfachung der Heitigteit III, 4. — Aergerniß des Priesters III, 211. 212.

Broductiv-Associationen II, 184. 197—201. 430. III, 289. 299.

Frotestanten gläubige I, 194. 228. 273. II, 7. 165. 187, 320. III, 30. 50. 51. 182. 184. 192. — neu sich bilbende conservative Partei III, 279. — Ach-

tung für Retteler III, 287. 333. -

Migverständnisse III, 287. 288. Provinzial-Synode I, 247. 249. II, 242. 244. 379. III, 41. — die von Koln II, 108. 214. III, 58. 59. — von Prag und Wien II, 214. - Binterims deutsche Concilien I, 90.

Prozeffion Frohnleichnam, München I, 75. — Hopsten I, 175. — Berlin I, 198. — Rom II, 332. III, 314. — Offenbach III, 214. — St. Anna, Hopften I, 148. 149. — Kirchhof I, 277. - Empfang bes Nuntius I, 378. - Bonifatiusfest I, 380. 382. - Onabenfreiz Stromberg I, 385. — Holz-hauser-Jubiläum I, 388. — Polz-hauser-Jubiläum I, 388. — Abidied von Konstanz I, 392. — St. Rupert I, 387. — Helserin der Christen I, 410. — zum Rochnöberg II, 80. — Streit wegen einer Pr. in Dieburg II. 18. - beim Bijchofsjubiläum III, 251. — in Oggersheim III, 268. — in Rouftang III, 284. - in Altötting III,

#### R.

Rebemptoriften Innsbruck I, 112. — Bornhofen I, 283. 314. — Sel. Clemens hofbauer II, 210.

Reformverein der religioje, II, 48. 49. 60. 61. 66.

Reichstag II, 195. III, 67. 131. 146— 159. 167. 168. 193. 197. 248. 257. 261. 265. 291. 328.

Religion Werth berfelben I, 9. 73. 102. 107. III, 143 f. — Achtung I, 36. II, 267. III, 149.

Religiousfreiheit (Gewiffensfreiheit) I, 248. 310. II, 163—165.295. III. 8.55.

Reliquien St. Hilbegarb I, 386. — St. Bertha und Rupert I, 387. 388. — 3u Seligenstadt II, 119. — hl. Dreifonige II, 211. — St. Walpurgis III, 130. - St. Bilhildis III, 209. - Sudarium Domini III, 210.

Rom Belegenheit gur Reife I, 67. 68. -Ausbildung daselbst I, 87. — Verlangen bahin I, 112. — Eindrücke I, 370. — Predigt daselbst I, 367. 370. II, 247. III, 5. 57. — Deutsche II, 247. III, 19.
31. 306. 308. 312. — Reisen bahin
II, 331. III, 305—315. — Militärscasino II, 401. 402. III, 33. — Feste
und Andachten III, 12. — Stimmung vor bem Concil III, 19 .- Untunft jum Concil III, 30. — Eindrücke gur Concilszeit III, 32. — das Bolf III, 31. 57. - bie Bettler III, 312.

viel Großes III, 57. — Werth des Aufenthaltes III, 306. — Andachtsftätten, III. 311. — Denkmäler III, 313. Erauerfeier III, 329.

Rofenfrang I, 23. — Gebet I, 5. 73. 115. 127. 128. 111, 31. 312. 319. 338. 340. — Bruderschaft I, 147. 148. — Fest

Rottenburger Wirren II, 405-411.

#### 孽.

Sacrament das hh. — öfterer Empfang I, 9. 43. 94. 150. — Befuche I, 127. III, 338. — Betrachtung vor demfelben 1, 145. III, 359. — trägt es in Broceffion I, 149. — Verehrung in Lembed II, 246. — Bruderschaft in Mainz II, 329. 330. — Pflichten des Priefters 11, 335. — Hernachtaifigung I, 313.
II, 315. — Bernachtaifigung I, 313.
II, 81. — mittelatertiche Sitte II, 79.
— Andacht in Kom III, 61. — Hebung der Andacht III, 242. — Heil. Wegzehrung III, 321. 324. 325. — Andacht III, 340.

Schrift die hl. Studien I, 106. 114. — Wort Gottes III, 287. — Berbindung mit Christus III, 288. — Lichtworte

Schule Corgfalt für dieselbe I, 150. -- Berfechtung ihrer Jutereffe I, 156. 160. — Forderungen I, 263. — Berlin I, 191 f. — Diöcefe Mainz I, 332 f. 356. — Stadt Mainz I, 334 f. II, 35—39. — Mittelschulen; Gymnafium II, 124. 125. 339. - Boifsichule II. 120-127. — Schulfond II, 12. III, 227. — Kampf in Baden II, 227—229. — Schulprüfung II, 327. 328. — angeblicher Ginfluß II. 328. — Mehrung fathol. Schulen II, 328. 342. — Debatte im preußischen Herrenhaus II, 403. — Hauptgebiet des priesterlichen Wirkens III, 42. — Einfluß der Kirche III, 203. — Kampf in Heffen III, 215—217. 224. 225—227. Bgl. Communalichulen; Lehrer.

Schulbrüder in Maing I, 282. II, 124. 125, 152.

Schwester Bedeutung in der Familie I, 37.

Seelenleitung Bindischmann I, 101. 113. — Dechant Rahfeldt I, 153. — Ketteler für Freiin v. Laroche I, 286. — für Frau Mittweg II, 133. — Gräfin Hahn II, 148. 151. — viele andere III, 348.

Seminar für Priefter. Gichftatt I. 88. 92. III, 228. 327. — Fulda III, 191. 198. - Freiburg II, 349. - Herzegowina II, 403. - Hildesheim I, 237. - Limburg I, 203. — Mainz I, 283. 237. 239. 280. II, 91. 114. 318. 322. 323. 326. 327. III, 39, 227. 228. 241. 247. 255. — Münüter I, 113—116. 343. — Paijau I, 92.

Seminar-Bilbung I, 236. 238. 240. 241. 256. II, 32. 38. 86. 87. 214. III, 39. 228. 241.

Sociale Frage I, 164. 168—171. 185. II, 173—240. 430.—440. III, 288— 303. 356—357.— socialifische Arbeiters partei III, 293—302. vgl. II, 194 f.

Solbatenleben in Friedenszeit I. 37. 38. 45.

Solidarität der protestantischen Regierungen I, 307—311. — der katholischen Interessen in Deutschland III, 176. — des Episcopates mit der Kirche I, 292.

Stolz Kampf gegen benfelben I, 85. — ein vierfacher I, 124. — führt zum Unglauben III, 117.

Studentenleben Gefahren I, 28. 36.

Studien I, 98. 99. 106. 108. III, 343.
— für den Clerus I, 329. — im Mainzer Seminar II, 327. — pädagogifche I, 121. II, 121. — sociale II, 181. 437.

Syllabus der II, 214—216. III, 2. 37. 150. 164.

Sprien II, 205.

#### T.

Tirol Reise burch I, 62—65. — Anziehung I, 68. 107—108. — Bolf und Beanute I, 309. — Erucifix II, 119. — Kampf um die Glaubenseinheit II, 162—167. — Aufenhalt III, 117.

Toleranz Streit über dieselbe II, 304—320. — Zulassung von Protestauten in Tirol II, 162—167. — Freiheit sür das moderne Heidenthum II, 295. III, 8. — Juden und Mennoniten I, 39—42. — im Sinne des Liberalismus III, 55. — Leopold Schmid I, 203. II, 315. — Bischer Kaiser I, 226. II, 78. 317. — im deutschen Reiche III, 196. 197.

#### U.

Unanimität bei Concilsbeschlüffen III, 75. 78. 98. 108. 110. 113.

Unbesteckte Empfängniß I, 365. 367.
 383. 384. 389. II, 155. III, 87. 268.
 Communität von der unbest. Empf.
 II, 336. 337.

Unfehlbarkeit bes päpstlichen Lehramtes (Infallibilität) III, 3. 4. 8. 11. 13—17. 21. 22—28. 33. 35. 36. 42. 43. 44. 48. 49. 57—118. 128. 129. 131. 157. 159. 164. 179. 307.

Unglaube Zunahme in Deutschland III, 83. 287. 309. 319. — in ben Städten III, 358.

Ilniversitäten Verhältnisse in Deutschland II, 222. 387. III, 57. — Professore bei den Concisarbeiten III, 6. 20. — eine freie katholische II, 222—226. 381—392. — Hefele über Einrichtung II, 391. — eine philosophische Facultät II, 385. 389. — Berlin I, 32. 34. 35. — Bonn I, 280. — H. 222. 387. — Bressau I, 280. — Freiburg I, 280. — II, 349. — Göttingen I, 28—30. — Heidelberg I, 32. — The Bressau II, 280. — Heidelberg I, 32. — The Bressau II, 280. — München I, 32. 97—113. 280. II, 387. — München I, 280. II, 249. — Kübingen I, 280. II, 249. — Kübingen I, 280. II, 375. 387. 406. 407. — Würzburg I, 280. II, 280.

#### Ų.

Bereine Organisation I, 171. — Intereffe für I, 277. - Bluthe in ber Diocefe II, 137. 341. III, 209. - verschie= dene Arten II, 171. - Berdachtigung ber tatholischen III, 195. - Auswärtige fatholische III, 247. — Pflege III, 351. - St. Anna- I, 148. - Arbeiter-, f. d. B. — Bauern- II, 179. 180. — Bonifa-tins- I, 14. 188. 231. 266. II, 379. — Bonifatius Diocefan II, 117. 120. 343. III, 207. — Borromäus= I, 195. — Cacilien. III, 209. - Catharinen. II, 226. 385. - Centrumspartei (Berliner)= III, 247. - Chriftliche Mütter- f. d. B. — Demokratischer= I, 205. — Dienst-boten= II, 176. — Dombau= I, 295 Dotens II, 170. — Solitolits I, 250 —237. 409. II, 118. — Evelleute (fathol.) II 212. 400. III, 247. — Elifabethens I, 218. 270. — Heil. Familie II, 212. 396—398. III. 39. 282. — Gefängniffträflinge I, 271. II, 173. — Gefellen= f. d. 28. — Görres= III, 283. — H. Grab= II, 205. — Gustav=Adotf = II, 171. 305. — Katholisch-politischer (Wien) III, 247. 256. — Katholitens f. d. B. — Kindsheit-Jefus I, 230. 271. II, 341. — Krantens II, 174. — Krantens und Sierbe-Kassens III, 243. — Krenzers (Waisenhaus-) II, 127. — Leseverein II, 135. 136. — Maria-Hilf- II, 177. 178. 430. - Marienfinder III, 243. Marienverein (Köln) II, 435. — Meisterverein II, 435. — St. Michael= f. d. W. - Missions= (Lyon) I, 185. - Nationalverein f. d. W. - OrientII, 205. — Paramenten= III, 243. — Piuße= I, 165. 166. 204. 267. 282. — Preß= II, 341. 379. 392. 393. — Priefter= I, 188. — Studenten= (fathol.) III, 247. — Universitäts= II, 225. — Bincentiuß= I, 171. 218. 270. 374. III, 243. 330. 355. — Bolfsverein kathol. (München) III, 182. — Wohnungs= (für Arbeiter) II, 430.

Berfafiungs-Artifel preußische, betreffend bie Stellung ber chrifitichen Confessionen I, 251. 302. 303. II, 271. 283. III, 148. 160. 161. 266. 349.

Berfassung der Kirche III, 4. 82. 87. 181. 250.

Versammlung Münster 1845 sirchliche Fragen I, 126. — Lengerich 1848 Wahl I, 154. — Tecklenburg I, 167. — Gravenhorft I, 166. — Wünster 1849 Pinssverein I, 171. — Mainz 1850 Protest I, 205 f. — Wainz 1862 Urwößler II, 25. 27. — Vilbel 1862 Schullschrer II, 35. — Mainz 1862 Chullschrer II, 35. — Mainz 1862 Schulschrer II, 36. — Frankfurt 1862 "Großbeutiche" II, 249. — München 1863 Theologen II, 181. — Gau-Algessein 1863 Cheologen II, 181. — Gau-Algessein 1863 Curats Clerus II, 29. — Konsdorf 1864 Arbeiter II, 192. — Vinster 1864 Belgiche Katholiten II, 210. — Mainz 1867 für die Sache des Papites II, 299. — Münster 1869 der kathol. Abel II, 400. (vgl. 212.) — Berlin 1869, katholiten III, 10. 21. — Münster a. St. 1872 Militärgeistliche II, 427. 429. — Mürnberg 1870 Altsatholiten III, 122. — Kom 1877 deutsche Pilger III, 308. 309. — Mainz 1882 Bijchofsbenkmal III, 330. — Ratholitich Bereine III, 351.

Bertrauen auf Gott I, 51. 85. 86. 219. 352. — die Borfehung II, 262. 263. 275. 282. III, 29. 34. 62. 142. 154 f. 177. 205. 309. 319. 322.

Berwaltungsbeamter Berufsfreis I, 44.

 Diffication@reifen I, 228. 276—279. 313.

 II, 72. 120. 232. 327. III, 335. 336.

Vita Communis (gemeinschaftliches Leben der Briefter) Bedum I, 181. — Berlin I, 184. — Berlin II, 184. — Berlind für Mainz I, 323. 327 f. — unmöglich I, 328. — Pläne II, 335—339. III, 3. 28. 41.

Bott Leben und Gebräuche I, 58 59.107.
— Liebe zu bemfelben I, 151.158. II, 173.430. — Bertehr III, 348.356. — Prebigten III, 344. — Souveränetät I, 156. 157. — Liebling besfelben III, 356. — Wohlstand III, 292. 356.

w.

Wahlen politische. Predigt I, 172. 173. III, 145. — Lusschreiben an die Geistlichkeit III, 145. — das allgemeine Stimmrecht II, 193. III, 155. — die Frankurt I, 153. — Berlin I, 167. — Darmstadt II, 25. 27. — Reichstag III, 145. 265. — Schwierigkeit für die hestlichen Katholiken I, 224. — Umtriebe I, 161. — Rampf III, 146. — Grenzen der Wahlagitation III, 156.

Baisenhaus Kleinzimmern II, 127—132, 152, 153, III, 208, 256, 327, 329, 354. — Mainz I, 282, III, 248, 354. — Menstab i. D. I, 289—290, II, 127, 152, III, 208, 210, 241, 354. — Muissingen II, 131. — Plan einer Buchsbruckerei und Berlagsanstalt III, 289, 290. — Besuche III, 355.

Walfahrt Bebeutung I, 275. — Mahnungen I, 274 f. — gute Ordnung
I, 275. — Muttergottes Ballfahrten
I, 278. — Mttotting I, 77. 106. III,
316. 317. — Dieburg I, 275. II, 340.
III, 209. 327. — Eichiätt I, 90. — Einsfiedeln III, 22. — Gau-Algesheim III,
209. — Gernsheim III, 209. 321. —
Hopfien (St. Anna) I, 148. — Aevelaer
II, 211. III, 283. — Voretto III, 30. —
Marienthal bei Mübesheim III, 177. —
Marienthal i. E. II, 211. — Nochusberg
I, 38. 273. 387. 388. II, 80. III, 178.
194. 209. — Rom Hauptfirchen III,
311. — Salerno I, 374. — Stromberg
I, 125. 385. 386. — Trier I, 120.

Wissenschaft im Verhältniß zum Glauben I, 99. II, 33. 215. 216. 223. III, 336. — Unabhängigkeit von der kirchlichen Autorität III, 46. 47. 50. — dei Erzichung des Clerus I, 236. 238. — Aneiserung III, 39. — die der Auftlärrung in Oesterreich I, 308. 309. — in Deutschland II, 217. 385. 387. III, 48. 50. — Gefahren II, 222. 223. — gegenüber dem Concil III, 23. 28. — gegenüber dem Concil III, 23. 28. — gegenüber dem Concil III, 130. 131.

Wohlstand des Bolles III, 292. 293. 356.

Wohlthätigkeit perfönliche I, 42. 129. 130. 141. 164. 169. 184 f. 231. III, 312. 330. 342. 354—356. — Auswärzige Kirchen II, 207. 208. — Förderung I, 172. 270. II, 203. III, 242. 355. — Frau v. Ketteler I, 4. — Größherzogin Mathiloe II, 247. — Gräfin Hahl II, 152 f. 158. — das Englische Parlament II, 433. — Fürstin Töwenstein I, 289.

**Württemberg'sches Concordat I, 353.** 357. 371. II, 208—210.

₿.

Beitungen, Zeitschriften 20. (soweit nicht besonders verzeichnet) Allgemeine confervative Monatsschrift II, 239. III, - Allgemeine Evangelisch = Lu= therische Kirchenzeitung I, 226. 228. 236. III, 229. 230. 332. 341. 345. - Allgemeine Kirchenzeitung (Darmftadt) II, 302. 303. 308. — All= gemeine Schulzeitung II, 35. — Anzeiger für Stadt und Land III, 336.

— Arbeitgeber der II, 439. — Augseburger Postzeitung III, 152. — Avenir national II, 432. — Der Badistander für Augsteitung III, 2020. 2020. fche Beobachter II, 235. 236. 367. -Badifche Landeszeitung II, 239. -Banner und Bolksfreund II, 65. 67. Bauhütte II, 168. 170. 171. — Bapersischer Courier III, 320. — Berliner Tageblatt II, 404. III, 346. — Bosgener Zeitung II, 164. 165. 167. — Pressauer Hausblätter II, 438. 439. III, 152. - Civiltà cattolica III, 9. - Daheim II, 403. 404. - Darmstäbter Zeitung I, 359. 360. II, 23. 272. 309. 311. 318. — Deutsch=evangelische Blätter III, 159. 357. — Didaskalia Bl. 27. — Dorffirchenzeitung I, 401. — Echo ber Gegenwart II, 31. III, 55. — Essent Volkszeitung III, 33. 336. 358. — Evangelische Blätter aus beiden Beffen und Raffan I, 226. II, beiden heisen und Rayan I, 226. II, 310. 311. 312. 315. — Frankfurter Journal I, 378. II, 21. 23. 27. 35. 45. 47. 71. 79. 80. 82. 84. 168. 193. 201. III, 52. 214. — Frankfurter Zeitung II, 276. III, 191. 218. 220. 261. 262. 326. 331. 336. — Freimaurer-Zeitung (Leipzig) II, 172. — Freireligiöse Blätter II, 63. — Gemütssichtsteit II, 198. — Genfer Correstander III. 186. 141. 169 spondenz III, 136—141. 162. — Gustav Abolf - Kalender II, 305. 306. 315. — Hamburger Nachrichten III, 345. — Hessische Landeszeitung II, 53. 54. 55. 68. 191. 203. 302. — Seffinde Schulzeitung I, 342. — Inn-Zeitung II, 164. 167. — Journal des Villes et des Campagnes II, 432.— Karls-ruher Zeitung II, 235. 239.— Kaffe-ler Zeitung I, 308.— Katholifche Be-wegung I, 218. 242. 263. 276. 299. III, 335. 341. 342. 353.— Ratholisches Kirchenblatt (Freiburg) III, 307. — Katholisches Miffions = Blatt (Dülmen) I, 269. - Ratholifche Sonntagsblätter (Simioben) I, 169. 294. -

Ratholische Stimme III, 221. 229. 326. 335. 338. - Ratholifche Stimmen aus Desterreich II, 190. — Katholisiches Bolisblatt I, 290. II, 21. 125. 131. 274. — Ratholifche Bolkszeitung (Baltimore) III, 281. — Kirchliches Amtsblatt I, 224. 271. 318. 329. II, 69. 118. 120. 121. 123. 126. 128. 131. 173. 177. 229. 330. 338. 403. III, 121. 145. 169. 171. 207. 215. 239. 121. 149. 169. 171. 207. 215. 239.

— Kölnische Zeitung I, 153. II, 218.
268. 308. 428. III, 149. 150. 214.
314. 315. 334. 335. 338. 346. —
Konstanzer Zeitung I, 390—392. —
Kreuz-Zeitung (-Neue Preußische Zeitung) II, 33. 34. 274. 289. 311. 314. tung) II, 35. 34. 274. 289. 311. 314. 317 319. 324. III, 152. — Liborius-Bote II, 190. — Literarijche Rundschau III, 357. — Magdeburger Zeitung III, 333. — Main Zeitung II, 308, 321. 322. 328. III, 144. — Mainzer Abendblatt I, 355. 409. II, 35. 38. 39. 45. 52. 63. 115. 138. 177. 178. 274. 302 f. 319. — Mainzer Anzeiger II, 27. 37. 38. 41. 42. 45. 47. 57. 58. 59. 61. 62. — Mainzer Handelber II, 47. 58. — Mainzer Tagblatt I, 213. II, 47. 56. 57. III, 133. 253. — Mainzer Zeitung I, 407. II, 18. 47. 286. III, 180. — Mittelrheinische Zeitung II, 47. 68. — Monde III, 88. — Musschleimer II, 88. — Musschleimer III, 88. — Musschleimer III, 88. — Musschleimer III, 88. — Musschleimer III. Zeitung II, 67. — Nationalzeitung III, 149. 260. 262. — Neue evangelische Kirchenzeitung III, 205. — Neue Frankfurter Zeitung III, 205. — Reue Frankfurter Zeitung II, 37. 47. 82. — Neue Freie Presse II, 287. — Neue Bormser Zeitung III, 253. — Nordbeutsche Allgemeine Zeitung II, 428. 429. III, 148. 149. 160. 161. 180. 205. 206. 314. — North American Review III, 67. 76. 22. 140. can Review III, 67. 76. 93. 119. — Nürnberger Anzeiger II, 40. 41. 42. — Offenbacher Zeitung III, 223. — Die Dischacher Zeitung III, 223. — Die Dischacher Zeitung III, 234. 344. — Perio-dische Blätter (Dr. Scheeben) II, 404. III, 79. — Pfälger Bote II, 327, III, 146. 149. 160. - Bfalger Zeitung III, 272. — Provinzial-Correspondenz III, 159. 179. 196. — Regensburger Morgenblatt III, 89. — Religiöse Reform II, 48. 49. 63. — Aheinische Blätter für Unterhaltung I, 409. — Rheinischer Mertur III, 121. 140. — Schlesische Boltszeitung I, II, III, 309. — Social-Democrat II, 193. 195 204. — Sonntagsblatt (freiretligisses) II, 67. — Sonntagsblatt für fatholische Christen (Münster) I, 269. II, 40. — Spener'sche Zeitung II, 377. — Staatsanzeiger (Preußischer) III, 152. 196.

### Sachregifter.

— Stimmen aus Maria Laach III, 18. 57. 150. — Straßen-Anzeiger II, 18. — Stuttgarter "Deutsches Boltsblatt" II, 218. — Theologisches Literaturblatt II, 363. 365. 366. — Thurgauer Wochenzeitung III, 284. — Tiroler Stimmen II, 167. 382. — Tremonia III, 356. — Univers III, 35. 253. — Uniere Zeit II, 8. — Das Baterland (Wien) I, 330. 362. II, 234. 235. 284. III, 352. 353.

354. — Kolfsbote III, 157. — Karenborfer Wochenblatt I, 160. — Mestfälischer Bauer II, 432. — Westfälischer Merkur III, 273—279.

Buchthaus und Sträflinge I, 228. 270. II, 174.

Bukunftsstaat socialistischer Reichstagsbebatte III, 291. — Stlaverei besselben III, 302.

## Personenregister.

A.

Abeken, Geh. Rath III, 154. Achtermann, Bildhauer III, 312.

Acton, Lord III, 24. 75. 77. 95. 113. 119, 123,

Mames, Bischof von Luxemburg II, 382. III, 60. 70.

Adolphe, Schwester II, 41. 50.

Agnes, Die Sl. I, 370.

Alacoque, Marie Margarethe, die Sel. III, 237.

Albrecht, Erzherzog von Desterreich I, 296. Alfons, Infant von Spanien III, 151.

Mice, Großherzogin von Beffen = Darm= stadt III, 221.

Allet, Anton I, 18.

- Eugen, Oberft I, 18. Altieri, Fürst von III, 312.

Mlzog, Dr. Professor II, 373. III, 6. 7. Amalie, Königin von Sachsen II, 154. Anderledy, P. Anton S. J. I, 272.

Andlaw, Beinrich Fhr. v. I, 267. II, 223. 227. 234.

Anna, die Hl. I, 148.

Raiserin von Desterreich II, 128. Antonelli, Cardinal-Staatssekretär I, 366. II, 113, 209, 257, 346, 354, 358, 366. 367. 373. 400. 401. 403. 404. 413. 418. III, 12. 14. 69. 80. 81. 134. 141, 152, 153, 200, 201,

Antonio, Thurhuter des Germanicums III, 313.

Antonius von Padua, der Sl. II, 270. III, 30.

Apnzzo, Franz A., Bischof von Sorrento III, 72.

Arco-Zinneberg, Graf von I, 55. III, 245.

— Graf Ludwig von I, 55. 56.

- Grafin geb. Erzherzogin v. Defterreich, verwittwete Churfürstin von Bayern I, 55.

Gräfin Leopoldine von (geb. Gräfin

Waldburg-Beil) I, 55.

Arenberg, Pring Karl von I, 297. Prinz III, 328.

Arnim, Graf Harry III, 68. 69. 70. -138. 166. 196.

Arnoldi, Wilhelm, Bischof von Trier II, 77. 250.

Affeburg auf hinnenburg, Graf von I, 34. 35. 44, 372.

Athanafins, ber Hl. III, 190.

Auerswald, General von I, 161. 162. III, 344.

Augustenburg, Herzog von II, 280. 281. Augustin, P. O. Cap. vgl. 3lg.

Augustinus, ber Sl. I, 359. II, 155. III, 311.

Aulike, Matthias, Geh. Ober=Regierungs= rath I, 175. 176. 177. 179. 182. 184.

Aurens, der Sl., Bischof von Maing I, 294.

Auriemma, Thom. S. J. II, 58.

Autsch, Anton, Pfarrer I, 285. 287. 345. Avanzo, Barthol. d' Bischof von Calvi und Trano III, 92 f.

那.

Backé, Oberrechnungsrath I, 291. 359. Bahlmann, Bernh. (vgl. Rohlmann) I,

Bailly, P. Bincenz v. Paul, Affump= tionist III, 142.

Baift, Reinhold, Buchdrucker II, 47. 49.

Ballestrem, Graf III, 245.

Bally, von I, 162. 163.

Balter, Dr. Joh. B., Professor III, 57.

Bardi, Graf Heinrich, Prinz von Bourbon III, 303.

Barbo, der H. II, 203. Barnabas, der H. III, 96. Bartmann, Pfarrer I, 153. 167. Bartolini, Dominicus, Mfgre. II. 296.

297. 300.

Baudri, Dr. Beihbifchof I, 221. 382. 389. II, 211. 230. 232. 243. 252. 254. 362. 423. III, 328.

Bauffet, Bifchof I, 79.

Berfedorff, Ludw. v. II, 140. 143.

Beder, Architect III, 331.

Bedg, P. Petrus S. J. II, 156. III, 173. 316.

Behrens, P. Beinrich S. J. I, 173. 174.

Behrle, Domcapitular II, 373.

Belet, Abbé II, 363.

Bellarmin, Robert, Cardinal III, 16. 17. 91. 92.

Bellesheim, Dr. Alphons, Pralat II, 434.

HI, 89. 91.
Bels, Frans, Raplan II, 128. III, 206.
Bender, Rail Jos., Decan II, 120.
Bendix, Frans, Fiarrer III, 10.

Benedift, XIV., Papst II, 126.

Bengiger, Nifolaus, Berlagshändler III,

Berger, Decan III, 249. Bernhard, der Hl. I, 391.

Bernhardin von Feltre, der Selige III,

Bertha, die Hl. I, 387.

Berthes, Domprabendat I, 286. Bertrab v., Minister III, 154. Bertsch, Konrad, Apostat II, 59. Bethmann-Hollweg, Herr von I, 161.

Beuft, Graf, Staatsminister III, 138. Biegeleben, Fraulein von I, 293.

– von, Geheimer Rath I, 291. III,

248.

Bilhildis, die Hl. III, 209. Bilio, Cardinal III, 73. 84. 85. 102. 109, 110.

Binterim, Dr., Historifer I, 90. Biron, Michael, Apostat II, 57—67. 176.

Bismard-Schönhaufen, Otto von I, 262. 302. 307. 308. 364. II, 253. 254. 259. 260. 277. 278. 283. 388. III, 138. 140. 152. 153. 155. 160-167. 196. 264. 265. 266. 268.

Bisping, Dr., Theologe I, 67. II, 249. Biffing, Dr., Abgeordneter III, 146. Blum, Beter Joseph, Bischof von Limburg I, 204. 219. 238. 246. 249. 250. 254. 280. 283. 314. 325. 326. 359. 360. 364. 365. 384. 389. II, 12. 112. 418. III, 60.

Blümmer, Dr. F., Apostat II, 59. III,

Bluntschli, Geh. Rath II, 237. 240. 241. III, 149. 150.

Bocholz-Affeburg, Therese, Freiin v. III.

Bod, Dr., Franz III, 209.

Bodelschwingh, von, Finanzminister a. D. III, 279.

Böhmer, Friedr., Historifer I, 242.

Bonaventura, ber Hl. III, 339.

P. O. Cap. (vgl. Retteler Richard 76hr. v.) I, 283 284. 395. 396. 397. 406. III, 255. 324.

Bone, Dr. Heinrich I, 157. II, 52. 124. III, 254. 361

Bonifacius, P. O. Cap. (Songen) III,

Bonifatius, ber Sl. I, 211. 227. 300. 377. 378. 379. 380. 381. 383. 395. II, 49. 115. 207. 380. 390. III, 141. 175. 199. 207. 242. 251. 273. 348. 358.

Bonnike, Joh. Heinr., Pfarrer I, 139. Borghefe, Fürstin A. II, 6.

Borgo, Karl S. J. III, 343. Borromeo, Migre. I, 366. Böjelager, Freiherren von I, 14. 20. 23. - Clemens, Fhr. von I, 25.

Boffnet, Benigne, Bischof von Meaux III. 79.

Bötticher, Pastor I, 401. Boudin, Lehrer I, 334. 336. II, 36.

Bourbon, Alfons, Herzog von III, 244.
— Maria, Herzogin von III, 244. vgl. Braganza.

Bourdaloue, Eubwig S. J. III, 343. Bracht, Dr. I, 291. Braden, Dr., Regierungsrath III, 246.

Braganga, das herzogliche haus III,

- Herzogin Abelheid von II, 158. III, 243. 303. 310.

Dona Maria Adelgunde, Infantin von Portugal III, 303.

Dona Maria Neves, Infantin Portugal III, 151. vgl. Bourbon. Infantin bon

Dona Maria Therefia, Infantin von Portugal, verm. Erzherzogin von Defterreich III, 244. 316. 327.

Don Miguel III, 243. 303. 328. Brentano, Familie I, 54. III, 24.

- Clemens, Dichter I, 53.

- Dr. Franz, Professor III, 24. 25. - Dr. Lujo, Professor I, 54. II, 190.

Brentano, Pfarrer I, 205. Breufer, Bauer II, 432.

Brinfmann, Joh Bernh., Bifchof von Münster I, 123. 127. 128. 131. 132. 133. 173. 213.

Brinkmann, Propst I, 175. 179. 185. 186. 188.

Brud, Dr. Heinrich, historifer I, 262. 338. II, 326. 365.

Bruder, Joseph, Buchbruder II, 66. Bruggemann, Beh. Dber-Regierungerath I, 184.

Brüggemann, Dr. Karl heinrich, Res Cornelius, Maler III, 326.
bacteur I, 153. 154. Crescenz, der Hi, Bifchof von Mainz Brugier, Pfarrer III, 283. 284. Brühl, Graf von II, 403. Brunelli, Cardinal I, 366. 367. 368. Brunner, Gesandter I, 371. Bruno, P. O. Cap. (f. Korff Clemens Fhr.) III, 316. 318. 323. Bruns, Raymund O. P. II, 140. 143. Buchegger, Generalvicar II, 231. Buck, de P. Bictor S. J. III, 8, 9, 80. Bunsen, Ritter von I, 73, 371. II, 210.

245. 307. Burg, Joh. Jof. von der II, 194. Burg, Bitus, Bifchof von Mainz I, 226. 234. 312. 355. Burtichel, Behrer II, 120.

Busch, Morit III, 160. 161. Buffe, I, 186.

Bug, Dr. von, Hofrath I, 163. 262. II. -223. III, 248.

#### C+

Calberla, G. M., Socialpolititer III, Campagnano, Fürstin (geb. Fürstin bon Sann-Wittgenstein) II, 6. 8. Canifins, Beter, der Selige III, 78. Canns, Meldior III, 91. 92. Capalti, Hannibal, Cardinal III, 64. Cardoni, Fos., Erzbischof III, 33. 83. Carl, Bring von Beffen-Darmftadt III.

326. Casciolini, Componist II, 119. Caftello, Decan I, 216. Caterini, Cardinal II, 87. 214. Chable, P. S. J. II, 207. Chamaré, Graf III. 306. Chambord, Graf, Heinrich V. Bourbon

Chigi, Fürst Flavius, Nuntius II, 4. 8. Chrift, Dr. Rechtsanwalt II, 319. - Sophie, Schriftstellerin III, 345.

Clara, die Hl. I, 283. III, 307. Clarus, Ludwig I, 405.

Clemens von Alexandrien II, 224. Clemens August, Erzbischof von Röln, vgl. Drofte.

Clemens August, Fürstbischof von Münster I, 148.

Cloes, Ed. H, 482.

Colmar, Ludwig, Bischof von Mainz I, 226. 228. 283. 312. 313. 387. II, 106, III, 249.

Connolly, Thom. Ludw., Erzbischof von Halifag III, 90.

Confaivi, Hercules, Cardinal I, 244. 245. II, 363.

Conten, Ober-Bürgermeifter III, 55.

ПІ, 251.

Crève, Ministerialrath I, 206. 349. 411. 414.

Cullen, Paul, Cardinal von Dublin III, 86.

Cuppers, Dombaumeister II, 342. Cuprian, P. O. Cap. I, 273.

Dael-Roeth, Fhr. von II, 181, 182. Dahl, Kaplan II, 55. Dalberg, Fürstprimas II, 116.

- Herzogin von I, 287.

Dalwigt, Reinhard Fhr. von I, 217. 344. 345. 349. 350. 353. 354. 356. 357. 360. 361. 363. 382. 411—415. II, 9. 10. 11. 14. 15. 21. 24. 28. 68. 77. 78. 127. 270. 271. 272. 273. 304. 308. 309. 311. 321. III, 154. 214.

Darbon, Erzbischof von Paris III, 41. 99. 100. 109. 110. 111. 113. 119.

Daumer, G. Fr. I, 407. Dann, P. S. J. I, 272. David, Aug., Bijchof von Brieux III, 86. Dediamps, Erzbischof von Mecheln III, 7. 8. 63. 70. 91. 97.

belgischer Minister III, 8. Decurting, G. Staatsrath II, 438. Deharbe, P. Joseph S. J. I, 281.

Delbrud, Minifter III, 167. Denbigh, Lord II, 295.

Dieffenbach, Pfarrverwalter III. 353. Diehl, Domcapitular I, 382 III, 49.60. Diepenbrod, Apollonia von II, 142.

— Meldjior v., Fürstbischof von Breslau I. 155. 175. 179. 182. 184. 186. 194. 197. 198. 201. 208. 209. 211. 212. 252. 367. 372. 397. 399. II, 138-149. 245.

Dieringer, Dr. Theologe II, 33. 252. 373. III, 6. 7.

Diesterweg, Dr., padagog. Schriftsteller I, 339. 340. 342.

Dinfel, Pankratius von, Bifchof von Augsburg II, 230. III, 102. 244.

Di Bauli, Baronin Maria II, 163. 164. Dodendorff, Kaplan III, 233. 234.

Dölcher, Lehrer II, 327.

Döllinger, Dr. Ignatius von I, 59. 98. 99. 108. 163. II, 164. 181. III, 22. 25. 43-45. 47. 49. 50. 51. 55. 56. 71. 123.

Donniges, Selene v. III, 260. 261. 263. Dorth, freiherrliche Familie von II, 7.

- Freiherr von III, 246:

- Freifran von, geb. Freiin v. Wars-berg II, 8. . . . . . . . . . . . . . . . .

Dorth. Rarl Freiherr von I, 291. II, 8. - Rudolph, Freiherr von II, 7.

Dog, P. Adolph von S. J. II, 131. III, 170-173, 255.

Dregelius, P. S. J. III, 343.

Drofte-Billshoff, Freiherr von, Dompropft

- Werner, Freiherr von I, 56

Drofte zu Bischering, gräfliche Familie III, 245. 330.

- Erbdrofte, Graf Clemens II, 249. III,

236. 306.

- Clemens August Frhr. von, Erzbischof von Röln, I, 46. 47. 48. 74. 83. 105. 109. 116. 126. 137. II, 368 III, 127. 128.

- Gräfin Helene, geb. Gräfin Galen III, 135. 236. 238. 282.

- Kaspar Maximilian Frhr. von, Bischof von Münster I, 14. 46. 122. 126.

– Gräfin Maria III, 238.

— Graf Max III, 238.

Ducat, Friedrich, Frachtfuhrmann II. 48. 49. 60. 61.

Dumont, Karl Theod., Domfapitular II, 253. III, 6.

Dumont, Dr. Rechtsanwalt III, 233.

Dupanloup, Felix, Bifchof von Orleans II, 300, 330, 336, III, 3-5, 7, 8, 9. 11. 21. 22. 35. 36—39. 62. 64. 69. 70. 90. 99. 113. 116.

Dupré, I, 173.

#### E.

Cberhard, Dr. Matthias, Bifchof von Trier II, 232. 346. 347. 351. 354. 362. 419. 423. III, 21. 27. 45. 333. Cbrard, Dr. A., Professor II, 149. Edert, II, 173. Eber, Dr. Albert, Fürstbifchof von Salg-

burg III, 303.

**Elbers**, Pfarrer I, 153. 154.

Elifabeth, die St. I, 167. 270. II, 203.

Glifabeth Auguste , Surfürstin ber Pfalg III. 268, 269.

Enderlin, Joseph, Bruber C. Fr. B. V. M. I, 283. II, 124.

Engelbert, der Sl. I, 95. 97.

Engelhardt, Franz, Kaplan III, 329. Ephrem, Exappisten-Abt von Oelenberg I, 389. II, 131.

Erler, Lehrer I, 344.

- Ludwig, Domfapitular II, 133. 340. Gruft, Dr., Regens I, 87-92. 121. 122. III. 343.

Enler, Joh., Pfarrer II, 337. 339.

₹.

Fabius Cunctator II, 411.

Faict, Joh. Fof., Bifchof von Brüges III, 97. 98. Falf Dr., Custusminister III, 174. 180.

181. 189. 191. 192. 235. 267. 268. Falt, Franz, Pfarrer III, 252.

Falt, Joh. III, Detgermeifter II, 135.

136. 180. III, 252. 316. Well, Domkapitular I, 207.

Fenelon, Ergbischof von Cambrai I, 78.

Ferdinand, Raifer von Defterreich II, 128. Feßler, Dr. Foleph, Bifchof von St. Pöleten III, 128, 36, 26, 26, 2116. Finder, F. G. II, 168, 170. Fifcher, Kaplan I, 9.

Fifder, Reichstagsabgeordneter II, 196. III, 131. 156. 261.

Kitting, Advokatanwalt II, 25. 26. 27.

Flud, Dr., Professor I, 205.

Fürster, Dr. Heinrich, Fürstbischof von Brestau I, 163, 178, 184, 207, 208, 371, 372, 399, 400, II, 34, III, 27, 45, 193, 264.

Forstner, Frhr. von, Major I, 37. Franchi, Cardinal III, 308.

Franciscus von Affifi, der Hl. I, 404. III, 268. 312. 326. 329. 338.

Frankenstein, Freiherr von III, 246. 306. Frankenberg, Graf Fred III, 151. 152.

Fransoni, Cardinal I, 395.

Franz Joseph, Kaiser von Desterreich I, 296. 300. II, 249. 265. Franz von Sales, der Hl. III, 361. Franzelin, P. Joh. Bapt. S. J., Cardinal III, 109. 308.

Freppel, Bischof von Angers III, 57. Friedberg, Dr. Emil, Professor I, 400. II. 252. 367. 370. 374. 376-378. III, 88. 119. 122. 181. 182. 264.

Friedrich, Dr., Professor III, 10. 24. 28. 43. 63. 69. 71. 78. 76. 80. 82. 120.

Friedrich II., König von Preußen I, 189.

198. II. 253. III, 164. Friedrich Wilhelm IV., König von Preussen I, 44. 79. 199. 252. 399. II, 289. III, 278.

Fries, S., Berleger II, 169. Wrind, Anton III, 283.

Frohme, Reichstags=Abgeordneter III, 291. Frohichammer Dr., Professor II, 216.

III, 57. 267. Fuisting, Justizrath III, 276. 279. Funde, Christian, Küster III, 360. (vgl. I, 133).

Beter, Dr. theol. III, 360. (vgl. I,

**6.** 

Gaduel B., Generalvicar II, 335. 336. 337. III, 3.

Gagern, Beinrich, Frhr. von I, 162. II,

- Max, Frhr. v. I, 286.

Galen, gräfliche Familie I, 47. 119. 131. 213. III, 32. 245. 330.

- Gräfin Anna v. (geb. Freiin v. Retteler) I, 37. 113. 119. II, 6. 245. III, 235, 238.

- Graf Bernhard III, 246.

- Graf Clemens III, 275. 291. 323.

- Graf Ferdinand von I, 3. 27. 44. 45. 47. 83. 179. 180. 371. 377. 396. 398. II, 278. - Graf Friedrich von, Pfarrer von Lembed I, 88. 385. 395. II, 179.

245. 246. 250. 251. 414.

- Graf Hubert von III, 235. 304.

- Graf Matthias von I, 3. 6. 26. 37. 120. 128. 385. II, 212. III, 238. 254.

 — Graf Mar bon I, 311. 395. 405.
 409. П, 180. 245. 246. 331. 337. III,
 12. 30. 115. 171. 208. 246. 304. 306. 323. 324. 325.

- Graf Paul III, 318.

- Graf Wilderich bon II, 401.

Garbt, Domcapitular II, 79. 80. 82. Garibalbi, Giuseppe II, 300.

Gaffer, Bincenz, Fürstbifchof von Brigen II, 164. III, 110.

Gaftalbi, Laurent., Bifchof von Saluggo III, 105. Gaß, Priefter II, 357.

Geier, Dr. Wilhelm, Priester II, 133. III, 361.

Geiffel, Joh. v., Carbinal = Erzbischof I, 208, 215. 216. 218. 221. 257. 260. 263. 267. 319. 357. 364. 365. 374. 389. II, 12. 32. 34. 68. 82. 83. 160. 182. 221. 224. 244. 252. 379. 380. 381. 405. III. 177. 264.

Georg, der Sl. I, 166.

Gerlach, Leopold von, General I, 242. 367. 399. 400.

Gervinus, I 339. Gianelli, Pietro, Erzbischof von Sarbia П, 94. 113.

Gibbons, Jac., Cardinal III, 67. 76. 93. 119.

Giefe, Dr., Domcapitular III, 6. 7. 20. 199. 246.

Ginvulhiac, Jac. Maria Achill, Bischof von Grenoble, Erzbischof von Egon III, 4. 75. 111.

Glab, Cafpar, Seminardirector II, 121, 344.

Gneift, Dr., Professor III, 55.

Goldmann, Dr. Kreisrath II, 11. III.

Goldschmitt, Leopold II, 36. 37.

Göler, Fhr. von II. 239.

Gonella, Matthäus Runtius II, 110. 230. III, 332.

Goold , Jacob , Bischof von Auckland (Melbourne) III, 89. 91.

Görres, Guido I, 53, 54.

— Joseph von I, 49. 60. 76. III, 283.
Göthe, Wolfgang I, 71.

Gottfried von Cappenberg, der Hl. I, 389.

Göt, Peter, apostasirter Priester I, 315. III, 18.

Gouffet, Cardinal I, 292. Bon, Dominit, Decan II. 124. Grafmüller, Priefter II, 357.

Grauert, Professor I, 28. Grawert, Staatsanwalt III, 277. Gregor VII., der Hl., Papst I, 109,

XVI., Papst I, 246. II, 353. Greffer, Domcapitular I, 216.

Greuter, Joseph, Professor II, 164. 167. Grigner, Abgeordneter I, 159.

Gröfer, Dr. med. I, 272. Grothuß, Joh. Bernh., Pfarrer I, 135. Grunert, Militärgeistlächer II, 425.

Grufcha, Anton, Professor II, 181. 414. Grüter = Diepenbrock, Fhr. von, Landrath I, 154. 167.

Guitaub, Graf, Gefandter I, 412. 414. Guizot II, 163.

Günderode, Thekla, Freiin von I, 405. Günther, Philosoph I, 367. II, 34. III, 60.

Gurth, P. S. J. II, 64. 318. 319. 320. 321. 322.

#### Ŋ.

Haffner, Paul Leop., Professor und Dom= capitular II, 85. 126. 141. 142. 144. 147. 149. 180. 326. 331. 341. 430. 434. III, 230. 231. 252. 361. Sagemann, Dr. Georg, Professor I, 133.

(Verwechslung vgl. III, 360). Sagemann, Bictor, Pfarrer I, 123.

Sahn, Graf Friedrich auf Basedow II, 141.

— Graf Friedrich von, Land= und Erb=

maridall, II, 141.
— Grof F. I, 406.
Sahn-Sahn, Gräfin Isa I, 283. II, 127. 138—158. 159. 226. 246. 395. III, 254. 281.

Sahne, Domcapitular III, 198. 246. Haiz, Fidelis, Domcapitular II, 348. 367.

Sammerftein, P., Ludwig, Ihr. von S. J. I, 405. 406.

Saneberg, Bonifacius bon, Abt II, 230. 254. 373. 423. III, 246. 249. 268— 272. 333.

Hauffsteugel, Fran von II, 153.

Sangleden, Fhr. v. I, 1.

Barig, Abam, Wagenfabrifant II, 36. Bartmann, von', Oberlandes gerichtsrath I. 35. 39.

Safenfus, Beinrich, Priefter I, 123. III,

Saglacher, P. S. J. I, 271. 273. 319. 378. 379.

Hatfeld, Gräfin III, 260—263. Häuffer, Hiftoriker II, 288.

Barthaufen, August Fhr. von II, 7.

Sandu, Componist I, 382.

Sannald, Ludiv., Erzbifchof von Calocza 111, 62, 70, 99, 113, 116. Hecremann, Fhr. von III, 154. 245.

Sefele, Dr. Karl Fol., Bifchof von Rottenburg II, 373, 391, 407, III, 6, 7, 24, 25, 26, 27, 45, 49, 75, 79, 98, 245, 333, Seffner, Domcapitular I, 376, II, 75,

99. 104. 108. 114.

Begel, Philosoph II, 288.

Beinrid, Dr. Joh. Bapt., Dombechant 1, 94, 168, 195, 208, 210, 214, 220, 239, 262, 269, 279, 280, 311, 323, 332. 387. 388. 406, II, 12. 22. 24. 31. 52. 55. 70. 71. 72. 75. 79. 84. 85, 93, 130, 180, 181, 217, 218, 219, 325. 326. 329. 331. 336. 339. 375. 385. 389. 404. 406. 415. 430. III, 22—27. 29. 30. 44. 72. 80. 108. 176. 178. 183. 232. 239. 241. 249. 270. 286. 320. 323. 328. 329. 332. 334. 337, 338, 340, 342, 349-358.

Beinzerling, Abgeordneter III, 266. Beiß, Michael, Bischof von Lacroffe III,

Selferich, Georg II, 176. 177.

Beim, Guft. Mart., Seminarlehrer III,

Helmig, I, 23.

Benbel, von, Gefandter I, 371. heurici, Sigmund III, 353.

Serb, Dr., Dogmatifer I, 98.

Berber, Benjamin, Berlagshändler III,

Bermann, Sausdiener (Bruder Bermann) I, 132

- Dr. Professor II, 364. 366.

Bermes, Dr. Georg, Theologe I, 49. III, 60.

hervbes III, 218. herth, Dr., Dekonom III, 146. Bertling, Fhr. von III, 282.

Bergog, Carl II, 63. 177.

Bergog, Buchdruder I, 262.

Bettinger, Dr. Frang, Professor II, 254.

Seubes, Ferdinand, Pfarrer von Benrath I, 80.

Sieronymi, Wilh., Prediger II, 45. 193.

Bildegard, die Hl. I, 386. 387.

Sillebrand, Abgeordneter I, 232. Simioben, Domcapitular I, 294. 311. II, 75.

Simpel, Dr. von, Professor II, 408. Sipler, Dr. III, 71.

Birichel, Domcapitular I, 239, II, 326. 374. III, 320.

Birider, Dr. Domdecan I, 393. II, 231. 375. 376.

Site, Dr. III, 291.

Hoeusbroech, Grafin Antonie von III,

- Gräfin Mathilde von II, 212. 396.

Hofbauer, Clemens der Sel., C. SS. R. II. 210.

Söfer, Dombecan I, 216. 217.

Hojmann, Karl, Heffischer Staatsmann III, 154. 214. 231.

Abgeordneter II, 23.

Sofftätter, Seinrich von, Bischof von Passau I, 76. 92. 93. III, 37. 38. Sohenlohe, Prinz Gustav I, 371. 372. 373. II, 252. 254. — Dehringen, Prinz Felix von I, 297.

- - Schillingsfürst, Fürst Chlodwich II, 388. III, 158.

-Balbenburg, Fürst von I, 32. II, 279. III, 32. 192. 244.

Sohenzollern-Bechingen, Pringeg Marie, II, 6.

Bölling, Subregens I, 114.

Solftein, Bring von, General II, 288,

Holzammer, Dr. Professor I, 280. Solzhaufer, Bartholomaus I, 131. 323.

388. II, 335. 337. 338. 339. Holzwarth, Dr., Pfarrer III, 250.

Somener, Germanift I, 35.

Hompeids, Graf II, 295. 433. III, 306.

Honorius I., Bapfi III, 79. 98. Houffe, Dr. Lidwig, Priester II, 383. Howard, Cardinal III, 308. Hower, Bictor Aimé II, 185, 186. 201.

Subertus, der Sl. I, 100. Bubner, Baron von II, 332.

Sughes, Erzbischof von Rem - York I,

Hülsfamp, Dr. Franz II, 393. humann, Bifchof von Maing I, 234.

Bruder bes Bifchofs I, 214. Sumboldt, Wilhelm von II, 245. Hummel, Fhr. von, Diplomat I, 353.

Hufter, Friedrich, Historiker I, 78. Huft, Johannes, Häretiker I, 59. Sunffen, G., Prediger II, 315.

Ignatins, der SI. von Antiochien III,

— von Lohola, der Hl. I, 95.

31g, P. Augustin O. Cap. III, 318. 321. 324. 325.

Annocenz III., Bapft I, 300. Frenäus, P. O. Cap. III, 255. Fenburg = Birstein, Fürstliche Familie

II. 127.

- Fürst III, 246. 250, 303, 328. Fenburg, Prinzeß Sophie III, 243. 254. 327.

Ffinghoff, Bauer I, 130.
— Rafpar, Bauer I, 130.

Jacobh, Íoël I, 39. Jänig, Migre. III, 306.

Janffen, Johannes, Gefchichtsichreiber

II, 181. III, 333.

Jarde, Dr. Ernst I, 53. Janp, Staatsminister I, 206. 217. 237.

Johann, König von Sachsen I, 296. Johannes der Täufer, der St. III, 341. Jolly, Minister II, 238. 354. 355. 356. 357. 372. III, 154. 167. 175.

Jordan, I, 162. Jörg, Dr. II, 284. III, 21. Joseph, der HI. II, 4. 131. 155. III, 208, 304, 340,

– bischöflicher Diener III, 318. Judio, Dr., Rechtsanwalt II, 48. Judde, P. S. J. I, 99.

#### 愈.

Raifer, Betrus L., Bischof von Mainz I, 170. 202. 226. 234. 281. 282. 312. II, 317.

Kamp, Damian, Pfarrer II, 80. 81. 82. 83. 84.

Rangler, General II, 401. III, 312. Rarl, Borromeo, der Hl. I, 116. 282. 327. III, 155. 348.

Rarl Ludwig, Erzherzog von Defferreich II, 286. III, 243. 303. 316.

Ratharina von Genua, die St. I, 99. Raufmann, Wilh. Aug., Beneficiat II, 121.

Rehler, Herr v. III, 247. Reilmann, G. I, 404.

Reiter, Beinrich II, 141. Reller, Joh. B., Bifchof von Rottenburg I, 244.

Reller, Graf von, Hofmarschall I, 199.

Kellermann, Domcapitular I, 114.

Rempe (Remper?) Hauslehrer I, 11.

Renrid, Bet. Rich., Erzbifchof von St. Louis III, 63. 75. 100.

Retteler, freiherrliche Familie I, 1, 7. III, 245. 330.

- August, Fhr. von I, 7, 34. 35. 45. 46. 396.

Freifran Cacilia von (geb. v. Eud) II, 5. 6.

-Harfotten, Clemens, Fhr. von I, 7. 28. 64. 78. 87. 117. II, 400. III, 253. 303. 323. 329.

-Barfotten, Clementine Freifrau von (geb. Freiin von und zu Benge-Bect) I, 1-15. 18-27. 30. 31. 33. 34. 35. 38. 43. 45. 117—119.

— Sarkotten, Dietrich Fhr von I, 2. — Franziska Freiin von I, 6.

— Sarkotten, Friedrich Fhr. von I, 1—3. 5. 7. 11. 13. 18. 20—27. 28. 30. 31. 33. 34. 45. 46.

— Fritz, Frhr. von I., 3. III., 825. — Marie, Freiin von I., 396. III., 237.

Mar, Frhr. von I, 35. 45. 117. II, 245.

— Otto, Frhr. von III, 327.

Baula, Freifrau von (geb. Gräfin Stolberg) I, 3. 27. 48. 72. 73. 102. 118. III, 344.

Midard, Fryr. von I, 3. 6. 33. 45. 52. 79—82. 88—89. 95. 105—112. 117. 139. 150. 155. 167. 174. 180. 197. (P. Bonaventura) 283. 284. 395. 397. II, 414. III. 255.

Wilderich, Frhr. von I, 2. 7. 9. 10. 15. 18. 26. 45. 48. 65. 68. 71. 72. 82. 88. 89. 105. 117. 122. 131. 138. 267. 367. 369. II, 151. 175. 180. 223. 244. 251. 254. 275. 330. 400. III, 8. 32. 154. 235—237. 303. 323.

Bilbelm, Frhr. von, Domherr zu Hilbesheim I, 12. 34.

Rettenburg, Mug., Runo, Frhr. von ber I, 405.

Renfig, Wirthshausbefiger I, 29. Rilp, Dr., Landgerichtsrath III, 10. Rirchheim, Frang, Berleger II, 170. III.

192. 294.

Klaß, von, General I, 327. Klee, Dr. Dogmatiker I, 90. 95. III, 343. Rlein, Dr. Karl, Generalvicar I, 382. II, 423. III, 246.

Rleift-Resow, Frhr. von II, 403. III,

Rlenge, Lehrer ber Rechte I, 35. Rlentgen, v., Hofgerichtsrath I, 32. Klintowström, P. S. J. I, 229. Klopp, Onno, Historiker II, 253.

Kloppenburg, Pfarrer I, 147. Kloftermann, Paftor I, 130. Knipping, Bicar I, 181. Rnoodt, Dr., Professor II, 34. Rnopp, Domfapitular II, 419. Roedyf, P. Franz X. S. J. I, 19. Röhfer, Dr., Professor II, 315. Rold, von, Banquier I, 371. Rolping, Abolf, Gesellenvater I, 268. II, 175. 182. 218. 435. 487. Rourdd, der H. III, 283. 284. 285. 286. Korff, Familie ber Freiherren von I, 2. Korff, Frhr. von, Domherr zu Münster I, 27. 42. Rorff, August, Frhr. I, 13. 27. 32. 56. Korff, Clemens, Frhr. von III, 318. vgl. P. Bruno O. Cap. Korff-Schmising, Graf Ferdinand III, 306. Korff-Schmising, Grafin Paula (geb. Gra-fin Merreldt) II, 397. III, 235. 236. 282. 306. Röffing, Joseph, Domfapitular II, 349. 357. 361. 367. ött, Florentius, Bischof von Fulda I, 212. 251. 252. III, 190. Rraft, Dr., Abgeordneter I, 242. Aranig, Geh. Rath III, 162. Arantheimer, Martin, Pfarrer II, 83. Krement, Philipp, Bildof von Ernland HI, 71. 98. 122. 163. 178. 314. Kres, Domfavitular I, 386. Rrenghage, Schriftsteller I, 49. Krupsti, P. Friedrich S. J. I, 25. Rübel, Lothar, Beibbifchof II, 346. 349. **352. 353. 356. 357. 358. 359. 361.** 362. 367. 369. 370. 371. 372. III, 50. 130. 174. 185. 202. 246. 249. 283. 285. 328. Anenger, Pfarrer I, 159. Rühlwetter, von, Oberpräsident III, 273-Ruhn, Dr. Professor II, 405. 406. 407. Rünzer, Domfapitular I, 298.

#### £.

Lacordaire, P. O. Pr. I, 61. Labenberg, von, Minifter I, 179. 199. Lagrange, F., Abbe III, 4. 5. 8. 111. Lambruschini, Cardinal-Staatsfecretar II, Lamen, Minister II, 230. 234. 235. 236. 237. 238. 240. 241, 244. Lamezan, P. von, S. J. I, 381. Laucizolle, Lehrer ber Rechte I, 35. Landsberg-Dffenbed, Freiherr v. III, 265. Landsberg-Belen, Graf von III, 154. Lang, Dr. Lubwig, Redacteur III, 183. Laroche, Freiin von I, 286. 290. 293.

Lafinsth, Maler I, 149. Laffalle, Ferdinand II, 183—185. 191. 192. 193. 194. 195. 196. III, 155. 260 - 264.Laffauly, Ernst von I, 159. Laffo, Orlando di III, 246. Lauf, Ghmnafiallehrer I, 27. Launon, Gallicaner III, 79. 83. Laurent, Bibliothetar I, 267. Laurent, Bifdof I, 263. 389. Lazzari, Domenica, Stigmatifirte I, 108. Lebodyowski Graf, Cardinal II, 260. III. 60. 123. 243. 308. Lenhard, Baftor I, 154. Lennig, Ab. Frang, Domherr in Maing I, 27, 165, 195, 215, 228, 230, 239, 254, 255. 257. 260. 271. 282. 284. 311. 324--326. 329. 334. 359. 360. 363. 365. 366. 369. 370. 373. 374. 387. 416. II, 29. 32. 42. 50. 51. 73. 76. 85. 95. 97. 98. 100. 103. 106. 115. 275. Lev XII., Papft II, 351. Leverod, Frbr. von, Bischof von Eichstätt III, 60. 70. 246. 306. 313. 327. 328. Leopold, Großherzog von Baden I, 257. Legmann, P. Joh. S. J. II, 131. Lichnowsky Fürst von I, 161. 162. 248. 344. Liefen, Dr. B., Kaplan II, 178. III, 307. Liguori, Alphons von, ber St. I, 99. 212. III, 339. Lilien, Wilhelm, Frhr. von I, 38. Ling, C. D., Prediger II, 320. Lipp, Joseph, Bischof von Rottenburg II, 409. 411. Litta, Cardinal III, 16. Livius, römischer Sistoriter I, 22. II, 411. Löbbede, Staatsanwalt III, 278. Loe, Clemens, Reichsfreiherr von I, 28. Loe, Felix, Frhr. von II, 251. III, 247. 252. 306. 309. 310. Lohmann, Friedr. Wilh. Theod. I, 29. 30. Löhnis, Dr., Professor I, 205. Lorinfer, Dr., Domfapitular I, 399. Lothar P. a Cruce, Alcantariner I, 371-Lothar, Franz, Churfürst von Mainz II, Louife, Herzogin in Bayern II, 154. Löwe, Dr. med. Abgeordneter III, 157— Löwenstiold, Baronin I, 406. Löwenstiold, Hermann, Frhr. von I, 406. Löwenstein, fürftliche Familie von I, 55. 56. 76. 289. II, 127. III, 354. Löwenstein, Fürst Constantin I, 55. 57. Löwenstein, Fürst Karl I. 289. II, 227.

235. 238. 341. 386. III, 243. 303.

306. 328.

Löwenstein, Fürflin Leopoldine I, 56. 57. 58.

Löwenstein, Fürstin III, 208. 244.

Löwenstein, Fürstin Cophie Wilhelmine (geb. Fürftin Windifchgrat) I, 289.

Löwenstein, Bringeß I, 56.

Luca be, Runtius, Cardinal II, 5. 27. 160. 216. 220. 367. 411. 418. III, 98. 100. 308

Lucke, Johann O. Cap., Priefter I, 123. (irrthumlich Lucke vgl. III, 359.)

Ludenhoff, Professor I, 28. Ludgerus, ber Sl. I, 172.

Ludwig I., König von Bahern I, 297. 344. II, 311. III, 360.

Ludwig III., Großherzog von Heffen-Darmstadt I, 296. 344 349. 350. II, 247. 271 324. 325. III, 159 221, 326. Ludwig, Bring von Seffen-Darmftadt III,

Ludwig, Bictor, Erzherzog von Ocfterreich

III, 303.

Endwig XIV., König von Frankreich I, 79. Lüft, Dr., Domfapitular I, 287. 288. 291. 332. 334. 336. 349. 411—415. II, 16. 33. 119. 264. 345.

Lugo be, Cardinal III. 92.

Lünnemann, Divisionspfarrer II, 417. Luther, Dr. Martin I, 298. Lutterbeck, Dr., Professor I, 206. 239. II, 31. 33. 34. 40.

Lut, von, Bayerifcher Minifter III, 140. 155. 164. 268—272.

#### M.

Maas, Dr. Heinrich, Canonist II, 349. 365. III, 202.

Madlener P. C. SS. R. I, 112.

Maistre, Foseph, Comte de, Diplomat und Schriftsteller I, 78. 99. 101. III,

Majunte, Dr. Paul II. 393. 394.

Mallindrodt, Hermenn von I, 374. 244. III, 148. 237. 329.

Malon, Bischof bon Brügge I, 366.

Mame, Fabritbefiter II, 430.

Manning, Erzbischof von Westminster III, 7. 11—15. 18. 57. 66. 70. 75. 89. 90. 93. 94. 95. 96. 99. 108. 109. 110. 113. 116.

Manteuffel, Frhr. von, General II, 264. Manteuffel, von, Staatsminister I, 262. 302. III, 279.

Maret, Bischof von Sura i. p. i. III, 36. 38. 90.

Maria Therefia, Erzherzogin von Defterreich. bgl. Braganga.

Marie, Bergogin zu Sachfen (Infantin von Portugal) II, 397.

Marillen, Stephan, Bifchof von Laufanne III, 70.

Marino Marini, Migr. II, 367.

Marmon, Domfapitular II, 371.

Marichall, Minister I, 256

Martin, ber Hl. II, 128. 203.

Martin, Konrad, Bifchof von Paderborn II, 221. 224. 225. 250. 252.330.362. 379. 381. 384. III, 60. 314. 333.

Mary, Karl, Socialpolitifer III, 293. Mast, Dr., Regens II, 408. 410. Mathien, Erzdischof von Besançon I, 366.

ПІ, 99. Mathilde, Großherzogin von Heffen= Darm= ftadt, geb. Pringeffin von Bayern I, 289. 296. 344. 381. II, 247. 308. 309. 310.

Mattes, Dr., Theologe I, 237.

Matuschfa, Graf III, 245. Max II., König von Bahern III, 271. Mayer, Adelbert, Professor, II, 349.

Meglia, Apostol. Nuntius II, 407. III, 6. Weger, Otto, Confistorialrath II, 362. Melders, Weihbischof von Münfter I, 118.

137. 181. 187.

Meldjers, Paulus, Dr., Erzbifchof von Köln I, 154. 173. 180. 197. 210. 213. 385. 386. 389. II, 71. 226. 252. 254. 257. 381. 384. 386. 387. 391. 392. 395. 435. III, 8. 45. 114. 116. 117. 122. 139. 177. 180. 181. 186. 193.

198. 199. 200. 201. 202. 308. 314. Mengis, Dechant zu Brig I, 18.

Menzel, Dr. med. II. 79.

— Abolph, Geschichtschreiber I, 145.

— Dr. Wolfgang II, 182.

Meric, Elie, Abbé III, 143. Mermillob, Gasp., Bischof III, 57. 99. 143.

Merteus, Baron von I, 220.

Merveldt, Grafin, Ordensfrau III, 207. Gräfin Amalie von I, 52. 88.

Graf Ferdinand von I, 3. 6. 45. 49. 100. 134. 181.

— Gräfin Sophie von (geb. Freiin von Ketteler) I, 6. 33. 49. 67. 69. 72. 103. 119. 134. 140. III, 215. 254. Merz, F. Beter, Pfarrer II, 268. Meffer, Franz I, 382.

Metternich, Fhr. von, Domherr I, 23.
— Fürst und Fürstin III, 244. Mes, Abgeordneter II, 55. 321. 322

Metger, Chr. Schul-Inspector I, 335. Meurin, Dr. Leo, Apostol. Bicar von

Bomban III, 70. Mener, Berleger II, 185.

Bernh., Ritter von II, 190. Michelis, Dr. Eduard I, 126.

— Dr. Friedrich, Pfarrer, Professor II, 221. 291. 294. III, 122. 124—128. 132. 133. 222.

Miller, Pfarrer II, 346. 356. — Maria von, Ordensfrau III, 208. Miquel, Dr., Abgeordneter III, 150. 197. Mirbach, Graf von I, 56. 57. Mijchter, Dr., Professor II, 182. 188. Mittermaier, Rechtslehrer I, 32. Mittnacht v., Minifter III, 154. Mittweg, Wittwe II, 133. Modena, Bincenz, O. P. II, 375. III, Modeste, P. A., S. J. II, 207. Mohl von, Geb. Rath II, 238. Möhler, Joh. Ab. v., Theologe I, 43. 59. 60. II, 140. III, 343. Mohrmann, Abgeordneter II, 23. Molitor, Dr. Wilhelm, Domcapitular II, 150. 151. 230. III, 246. Monica, die Hl. II, 155. Montalembert, Graf III, 21. Morgott, Dr. I, 93, III, 246. Mörl, Maria I, 63. 108. Mtojes, III, 176. Mon, Joh. Ab., Decan II, 120. Moufang, Kaufmann II, 128.
— Dr., Regens I, 239. 268. 291. 292. 311. 328. 329. 335. 367. 369. 370. II, 30. 39. 52. 75. 110. 114. 119. 125. 180. 186. 189. 247. 261. 271. 274. 305. 317. 319. 369. 370. 371. 372. 374. 401. 411. 418. 430. III, 6. 7. 11—15. 18—20. 146. 151. 176. 183. 221. 241. 252. 290. 328. 350. Mon de Sons von, Professor II, 160. 162. 164. 165. 167. 190. Mühler, von, Justigminister I, 39. Müller, Geiftl. Rath II, 362. – Johann Georg, Bischof von Münster I, 146. 177. 180. 214. 389. München, Dr. Karl, Dompropst II, 256. Müng, Dr. Paul III, 253.

#### N.

Racatenus, With. P. S. J. I, 118. Nadermann, Professor I, 28. Ragel, Fhr. von I, 159. — Albrecht, Fibr. von I, 122. 183. Namszanowsti, Abolf, Bilchof i. p. i. II, 413. 416. 425. 429. III, 143. 244. Napoleon III., Kaiser der Franzosen I, 411. 416. III., 13. 58. Natalis (Noël) Alexander III., 343. Redere de, Erzbischof III, 329. Reipperg Gräfin II, 153. Rettuer, P. Theodor S. J. I, 396. Reponut (Johannes von) ber St. II, 119. 270. Reffelrobe-Ereshoven, Louise Grafin von (geb. Freiin von hangleden) I, 1. 49. Nidel, Dompfarrer, Regens I, 168. 232. II, 75. 114.

Niebuhr, Gesandter II, 363. Nippold, Dr. Professor I, 273. 275. II, 60. 61. 323. III, 52-54. 141. 159. 195. 348. 349. 357. Nouweiler, Prediger II, 37. 38.

#### O.

Debekte, Johannes (fiehe Lothar P.) I, Dehler, Domcapitular I, 207. 208. Delrichs von, General-Lieutenant II, 46. Der, Franz Fhr. von III, 316. Ohler, Karl Aloys, Seminardirector I, 341—343. II, 121. 326. Opfermann, Baurath I, 299. Orbin, Joh. Bapt., Domcapitular II, 349. 352. 353. 357. 361. 362. 367. Overbeck, Maler III, 326. Oberberg I, 114. III, 343. Ovid I, 22. Dzanam II, 182.

## v.

Bachtler, P. Michael S. J. II, 401.

Baar, Graf von III, 312.

Bacca, Migre. III, 71.

Padfler, F. Brugget S. 3. 11, 401:
Padflerg, Franz Fhr. von Droste I, 23.
Pallotta, Vincenz III, 57.
Rancratius, der H. 308.
Pascal, Blaife III, 44.
Passaglia, Theologe III, 343.
Passavant, Dr. Zoh. Karl II, 245.
Patrizi, Cardinal II, 397. 405. 406. Patterson, Migr. III, 18. Paul III., Papst III, 33. 34. Bauli, Dr. med. I, 29. Baulus, der Sl. I, 103. 106. 142. 391. II, 270. III, 96. 128. 135. 311. 347. Paumgartten, Fhr. von, f. f. Feldmars schall-Lieutenant I, 384. III, 52. Bana y Rico, Michael, Bifchof von Cuenca III, 98. Belldram, Bischof von Trier I, 198. II, 254. 412. 418. 419. 420—424. Bellissier, Priester II, 357. Beraldus, W. O. Pr. I, 157. II, 398. Bernet (irrthumlich Gernet) P. Affump= tionist III, 142. 362. Berrone, P. S. J. I, 101. III, 343. Betavius, Denys S. J., Theologe III, 92. Betrus, der Hl. I, 391. II, 270. III, 17. 18. 86. 99. 105. 339. von Alcantara, der Hl. I, 372.

Pfeiffer, Joh. Philipp, Stiftsvicar II,

Pfeil, Graf Anton von III, 50. Pinor, L., Stadt-Diaconus II, 315.

438.

Philipp, der "Großmüthige", Landgraf II, 307.

Philippsberg, von, Gefandter I, 259. 260. 307.

Phillips, Dr. Georg, Rircheurechtslehrer I, 53. 54. 66. 98. 106. 108. 155. II, 228. 224. 226. 383. 389. 111, 237.

- Dr. Fran I, 54. 98. 277. 375. 397. Bichler, Dr. Aloys III, 55. 56. 57. 62. Bie, Bischof von Poitiers II, 284. 285. III, 57. 86. 111. 307.

Bilgram, Dr. II, 393.

Fins VII., Bapft I, 13.

VIII., Bapft I, 246.

IX., Bapft I, 144. 195. 238. 247. 311. 366. 371. 395. 403. 409. II., 3. 5. 87. 207. 214. 248. 289. 330. 332. 333. 341. 362. 370. 388. 389. 392. 395. 397. 413. III, 1. 18. 37. 38. 51. 58. 67. 102. 122. 123. 131. 140. 237. 238. 250. 304. 305. 310. 320.

Platen, Graf Karl von I, 29.

Blettenberg - Mittingen, Grafin Josepha von I, 12.

Bolmann (Bohlmann), Philologe I, 11. Pommeresche von, Oberpräsident II, 252. Bottgeisser, P. S. J. I, 378.

Praschma, Graf III, 245. 306.

Brent, Pet. Jos. de, Bischof von Sitten III, 70.

Prenfing, Graf Conrad II, 130. III, 245. 318. 319. 323. 325.

Bruner, Dr., Regens III, 327. Przylusti, Leo von, Erzbif Erzbischof bon Guefen-Pofen II, 258.

Bückler, Graf von, Hofmarschall III, 159. Burcell, E. S. III, 13. Buitet, Friedrich, Berlagskändler III,

290.

#### R.

Radé, Nicola III, 252.

Nadowit, Joseph von, General I, 158. 399. III, 349.

Radziwill, fürstliche Familie III, 243. 244.

- Fürst Boguslaw I, 398. 399. III. 154. 162. 316.

— Fürst Edmund III, 243.

- Pringeß Glisabeth III, 244. - Fürstin Leontine III, 244.

Rahfeldt, J., Pfarrer I, 146, 153. 166.

aid), Dr. Michael, Domeapitular I, 118. III, 8. 30. 33. 66. 101. 118. Raid, 231.

Ratowicz von III, 261. Rapp, Generalvicar II, 211. Näß, Andreas, Bischof von Straßburg I, 208. 239. 258. 381. II, 32. 211. 415. III, 60. 249. 328.

Ratibor, Herzog von II, 403.

Rau, Beribert, Schriftsteller II, 45.

Ranmer, Friedrich, Hiftorifer I, 32. - Kart von, Cultusminister I, 400.

Rauscher, Cardinal-Erzbischof II, 381. III, 60. 63. 70. 71. 79. 84. 114. 264. Ravignan, P. Frang X. von S. J. II.

Rée, Ed., apostasirter Priester I, 315. II, 59.

Reichensperger, Dr. August III, 191. 248.

Peter III, 191.

Reichlin-Meldegg v. III, 154.

Reinhard, Abbé II, 160. Reinkens, Dr. Hubert III. 181. 223.

Reis, Bh. Anton, Decan II, 120.

Heijad, Graf von I, 112.

— Graf August von, Bischof von Eichestätt, Erzbischof von München, Carbienal I, 76. 82–84. 87–89. 92–93. 100. 121. 122. 196, 209. 366. II, 2. 108. 208. 231. 233. 255, 258. 332. 355. 360. 369. 401. 411. III, 2. 14. 15. 20. 39. 343. 359.

Reithmaher, Dr. Exeget I, 106. Remling, F. X., Domcapitular II, 210.

Reufch, Dr. Heinrich, Professor II, 363. 365. 366.

Renfche, Redacteur II, 57. 62. Reng, Dr. Professor I, 237.

Renter, Buchdrucker II, 37. Revertera, Graf III, 32.

Rhabanus Maurus, der Sl., Erzbifchof von Mainz I, 384.

Rhenius, Beter, pseudonnmer Schrift-fteller II, 21. 78.

Riccio, Alons., Bischof von Cajazzo III, 116.

Richemont, Cointe Desbaffanns de III, 32. Richer, Gallicaner III, 73. Riechers, P. Fr. X., S. J. I, 178.

Nieffel, von, Ministerialrath I, 206. 207. 237. 349. 350. 360. 363. Niefs, F., Apostat III, 223. Niefs, P., Florian, S. J. II, 218. Niffel, Dr. Projessor I, 236. 237. 239.

311. II, 32. 33. Ritter, Brediger II, 305.

Rive, P. Bernh. S. J. I, 384.

Rivet, Franz Victor, Bischof von Dijon III, 110. 111.

Rochechouart, Mortemart, Bergog von III, 345.

Nocheterie, Maxime de la III, 32. Rober, P. Georg S. J. I, 271. 378. II,

45. 57. 63. 64.

Roesler, Dr. Hermann, Professor II,

Rodriguez, Alphons S. J. III, 338. 343. Roh, P. Beter S. J. I, 17. 271. 272.

273. 369. 383. II, 137.

Robben, Landtagsabgeordneter I, 153. III, 58.

Rohlmann, Bernh., Schulrector I, 123 (irrthümlich Bahlmann vgl. III, 359).

Rolfus, Dr. Bermann, padagog. Schriftfteller II, 121. 375. 376.

Rolshausen, P. III, 362.

Romberg, Fhr. v. I, 39.

Nonge, Johannes, Apostat II, 48. 49. 55. 63. III, 239.

Roon b., Rriegeminifter II, 250.

Roos, Christian, Domcapitular III, 246. Noscovany III, 80. 83. Nojenthal, Dr. I, 405. III, 353.

Rogbach, Dr., Professor II, 182.

Rudgaber, Dr. II, 409. 410. 411. Rudigier, Franz Jos., Bischof von Linz II, 234. III, 32. 116. 303. 304.

Rudolf, P. Balthafar S. J. I, 15. 16.

Rudolph von Habsburg II, 228.

Rudorff, Lehrer der Rechte I, 35.

Müdt, Fhr. von, Staatsminister I, 259. 260. 302. 304. 305. 306. 320.

Kuland, Caplan I, 126. Rupert, der St. I, 387.

Ruffell, Lord II, 433.

- Odo, Diplomat III, 90. 91. 108-111. 113.

#### Şi,

Sacconi, Muntius I, 209. II, 367. 411. Safreuter, Prediger II, 317.

Sailer, Bifchof von Regensburg II, 245.

Samter, A., Socialpolitifer III, 293. Sänger, Joh. Bap., Decan II, 264. Sajfi, Cajetan II, 94. 95.

Saufen, Dr., Redacteur II, 33. III,

Savigny von, Rechtslehrer I, 32.

— von, Gefandter, Geh. Dber=Regierungs= rath I, 184. 307. II, 259. 260. III,

Schack, Fhr. von, General I, 268. Schacffer, Generalprafes II, 435.

Schnesberg, Grafin Mechthilde II, 7.

Schaffgotich, Graf I, 397.

Schaider, Ludwig, Caplay III, 232. 234. Schald, Dr., Staatsprocurator II, 50.

Scharpff, Dr., Professor I, 243.
Schuze-Delitssch II, 183. 190. 19
Scheeben, Dr., Professor II, 404. III, 79.
Scheeben, Dr., Professor II, 404. III, 79.

Scherr, Gregor bon, Ergbifchof bon München-Freifing III, 24. 111. 326.

Schervier, Mutter Franziska I. 283.

Schilling, Abgeordneter II, 36.

Schindler, Alexander, Abgeordneter II,

Schings, J. P., Caplan II, 190.

Schirren, Agathe I, 4.

Schloffer, Friedrich, Rath I; 204. II, 327. (vgl. Berichtigung III, 361.)

Schloffer, G., Prediger II, 316.

Schloffer, Joh. Bapt., I, 16.

Schlosser, Sophie, Frau Rath I, 242. II, 163. 327. III, 333. (vgl. Berichtigung III, 361.)

Schlüter, Oberlandesgerichtsrath I, 35. 39.

Schmale, Pfarrer I, 186.
Schmale, Pfarrer I, 186.
Schmid, Upofiat II, 49.
Schmid, Dr. Leopold, Professor I, 202.
203. 204. 205. 206. 207. 213. 239.

II, 27. 315. Schmidt, Hofrath II, 238.

- Franz, Domeapitular II, 367.

Schmidtlein, Dr., Rechtslehrer I, 32.

Schmiffing, Graf Rafpar I, 56.

— Rerssenbrock, Graf II, 7. — die Grafen II, 251. 254.

- Graf Ferdinand I, 62. 63. 385.
- Graf Franz Awer III, 304.
- Graf Frih II, 7.
- Latenhausen, Graf Wax I, 29.

Schmitt, Bernhard, Geiftl. Rath II, 123. Schmit, Paul Jos., Pfarrer II, 269.

Schmülling, Joh. Beinr., Brofeffor I. 28. 113. 128.

Schneiber, Decan II, 87. 90.

Schneider, Friedr., Domprabendat II, 342.

Scholz, Kaufmann I, 233. II, 37. Schöppler, Tuchhändler II, 18.

Schorlemer-Alft, Burthard, Fhr. von II, 179. 182, 212. 400. 432. III, 235.

Dberhagen, Fhr. von II, 400.

Schramm, Lehrer I, 344.

Schroeter, G. S., von II, 400. Schuh, Priefter II, 357.

Schulte-Erwitte, Frang I., Pfarrer II,

— Ritter von, Professor II, 363. 365. 366. 369. 373. 374. III, 159. 185.

Schultheis, Schwester Bincengia, Oberin ber Schulschwestern von Finthen III,

Schulg, Dr. Ludwig, Rechtsanwalt III,

Schulze-Delitisch II, 183. 190. 192. 197.

Schwarzenberg, Fürst Friedrich, Cardinal= Fürst-Erzbischof I, 279. 367. 378. 380. 381. 382. II, 403. III, 26. 60. 63. 65. 71. 73. 79. 86. 107. 283. 306.

Schweidhardt, Johann, Churfürst von Mainz II, 329.

Schwendemann, Pfarrer I, 394.

Schwenk III, 353.

Sedlnitth, Graf I, 74. II, 139.

Seit, Dr. Eduard, General-Staatsprocurator II, 13. 15. 16. 20. 21. 83. 305. Senestren, Ignatius von, Bifchof von

Regensburg III, 60. 245. Sernet, (vgl. Pernet) P. III, 142. 362.

Settegast, Maler I, 389. Sendel, Dr. Rudolf II, 170. 172. 173. Sendell, August, Priester I, 52. 61. 73. Sjorza, Riario, Cardinal-Erzbischof von

Meapel III, 109. 307. 326.

Sidinger, Conrad, Pfarrer I, 276. 299. III, 143. 335. 342. 344. 353. 356.

Simeoni, Cardinal III, 308.

Simor, Erzbischof von Gran III, 32. 111.

Simfon, Dr., Reichstags=Präsident III, 154, 158,

Solms, Prinzeß III, 328.

- -Laubach, Gräfin Ida (geb. Gräfin Jienburg-Büdingen) I, 406. - Sonnenwalde, Graf I, 54.

Songen, P. Bonifacius O. Cap. III,

Sophie, Erzherzogin von Desterreich II, 154.

Spee, grafliche Familie III, 245. 330.

— Reichsgräfin Anna III, 304.

- Graf August I, 69. — Graf III, 253.

— Graf Leopold, Canonicus I, 110. — Reichsgräfin Maria III, 238.

Spinola, Marchese Aurelia II, 5. Spithöver, Buchhändler II, 430.

Spit, Dompfarrer II, 50. Spriffler, Apostat I, 159.

Stabel, Minifter II, 236.

Stadtlbauer, Dr. Theologe I, 98. 106.

Stahl, Abgeordneter II, 23.

Georg Anton, Bischof von Würzburg II, 384. III, 60. 70. 107.

Staulen, of Alberien, Lord II, 433. 434. Stard, Julius Rind Fhr. von III, 231. 266. 268.

Staub, P. Jos. S. J. III, 362. Standenmeier, Professor I, 90.

Staudinger, Georg S. J. I, 15.

Steinhuber, Andreas S. J. III, 102. 329.

Steinle, Eduard von, Maler II, 332.

Stephanus, Ronig von Ungarn, ber Sl. II, 301.

Stödl, Dr. Albert, Professor II, 391.

Stöhr, Priefter II, 357.

Stolberg, Graf zu II, 264.

— Graf Bernhard I, 14.

— Graf Cajus I, 70. II, 212. III, 287.

- Graf Friedrich Leopold I, 3. 48.

— Graf Joseph I, 11. 14. 22. 258. 267. - Graf Leopold I, 62.

- Gräfin Sophie, geb. Gräfin Redern I, 43. 77. 102.

— =Stolberg, Gräfin III, 237.

— Bernigerode, Franz, Gräfin (geb. Grafin Robiano) II, 401.

Stoppar, S. J. I. 181.

Stößer, Oberamtmann II, 227. Stokingen, Fhr. von II, 227. 238.

Stratmanu, Domcapitular II, 75.

Strehle, Abolph, Geifil. Rath II, 235. 242. 346. 348. 352. 353. 354. 358. 369. 370. 378. III, 174. 175.

Strub, P. III, 362.

Stumpf, Ferdinand, Pfarrer I, 113. 115. 118. 131. 139. 140. 143. 144. 145. 146. 149. 150. 151. 174.

Stumpf, Th. II, 190.

Wilhelm, Caplan I, 113. 123. 131. 132. 133.

Suarez, Franz S. J., Theologe III, 92. Spbel, von, historifer II, 288.

Friedr. jun. II, 374.

Sydow, von, Regierungspräsident I. 252. III, 154.

Taliani, C., papftlicher Geschäftsträger III, 193.

Tauffkirchen, Graf, Diplomat III, 152.

Te Perdt, Kreisrichter I, 154.

Theiner, August, Historifer I, 90. III, 80. Theodosius, P., Ö. Cap. II, 181. 182. 202. III, 290.

Thereje, Erzherzogin von Desterreich III, 244 (vgl. Braganza Maria Therefia).

Thibaut, Rechtstehrer I, 32. Thielmann, Tuchhändler II, 18.

Thile, von, Gesandter I, 367. 371. III, 154.

Thiffen, Domcapitular II, 5. 180.

Thomas von Aquin, der Sl. II, 398. 399. III, 92. 343.

- von Canterburg, der Hl. I, 368.

Thubidjum, Ghunnafialbirector II, 28.
— evangel. Paftor II, 14. 83.
Thuiner, Christian S. J. I, 98. 112.

Thun, Graf Friedrich II, 285. 295. — Graf Leo II, 234. 295.

Thurn und Taxis, Fürst von I, 296.

— Fürstin III, 310.

Thuffing, Rechtsanwalt I, 154. 155.

Tobt, Rudolf, Socialpolitiker III, 293. Tostana, Großherzogin von III, 303. Trageffer, Professor I, 239. 280. Treitichte, Dr., Professor III, 147. 150. Turban, Minifter II, 239.

#### U.

Uhden, H., F., Pastor II, 160. Ulrici, Kestaurant in Göttingen I, 29. Urguhart, Dovid II, 295.

Balerga, Joseph, Patriarch von Jerufalem III, 105.

Barnhagen van Enfe II, 245.

Beit, Philipp, Maler II, 118. III, 326. Bering, Dr., Kirchenrechtslehrer II, 12.

Bernaz, J. B., Richter am Tribunal zu Chambery I, 17.

Biale Prelà, Michael, Apostol. Runtius, I, 76. 211. 250. 257. 258. 259. 357.

365. 378. 400. II, 12.

Bicari, hermann von, Erzbischof von 361. 377. 378. III, 11. 174. 175.

Bictor Emmanuel, König von Sardinien

П, 299. 301.

Bierling, Hubert, Pfarrer III, 232. Bignan, du, Regierungs-Bice - Brafident

I, 48. Binas, Emmanuel Maria II, 160.

Binceus von Paul, der Sl. I, 170. 270.

Binde, Fhr. von, Oberpräfident I, 39. Bittinghoff, Fhr. von (gen. Schell) 1, 32.

Voellus III, 79.

Bogel, Dr. Michael, Brofeffor II, 124.

Bogelfang, Karl Fhr. v. I, 405.

Bolk, Wilhelm, Regierungsrath I, 405. Bolkmuth, Dr. P. II, 287. III, 18. Bofen, Dr. II, 181.

#### w.

Waenfer, Dr. Otto II, 365. **Wagener**, Geh. Rath II, 253. **Wagner**, Ad., Decan II, 305. 306. 337. Waldbott=Bornheim, Fhr. von I, 14. II, 252. Waldburg-Zeil, Fürst von I, 19. 20. 23.

III, 243. 327.

Walbburg, Fürstin Sophie I, 20. 21. 55. Graf Georg, S. J. I, 271. 369. 383. II, 230.

Waledrode, Ludwig II, 284.

Wallau, Buchdrucker II, 37.

- Weinwirth II, 18.

Walpurgis, die Hl. III, 130. 131.

Walter, Dr. Ferdinand, Professor I, 251, III, 134.

Wambolt, Fhr. von II, 333. 341. III,

Warburg, Christoph, Schreiber II, 41. 49. 50.

**Ward, Henry, Theologe III, 15. Wasserburg, Philipp II, 285. III, 252.** 

Wassermann, 2., Caplan III, 132. 207. Weber, Beda, Pfarrer I, 164. II, 48.

Georg Victor, Domcapellmeister II,

118. III, 209. **Bechmar**, Fhr. von, Staatsrath I, 302. 304. 305. 306.

Wedert, Jos. Franz, Bischof von Paffau

III, 317. Webetin, Jak. Ed. Bischof von Hildesheim

III, 117. Weickum, Domcapitular II, 346. 358.

Weinheim, Jacob, Seminardirector II, 344. III, 216. 217.

Beis, Nicolaus von, Bischof von Speier I, 211. 286. 383. II, 32. III, 60. 333. Weiser, Dr., Secretar der Runtiatur III, 175. 176.

Weisrod, S. J. II, 269.

Wenceslaus, ber Hl. II, 270.

Benge, freiherrliche Familie v. III, 330. Bed, Clemens August Fhr. von und zu I, 1.

- Levin Fhr. von, Domcapitular I, 22. - Marianne Freiin von und zu, Stifts=

dame I, 11. 12. 13. 67.

— Wilhelm Fhr. von I, 14. 22. Wernher, Abgeordneter II, 14. 15. 16. 18. 23. 28.

Wefener, Gottfried, Priester I, 36. 101. 115. 119. 120—122. 123. 132. 145. 150. 153. 171. 200. 212. 213. 314. II, 133. III, 360.

Weffenberg, I, 312. Wefficken, Architect II, 342. Westhoff, Dr., Seminar-Präses I, 120. 229. II, 108.

Weitphalen, Graf Clemens I, 88. III, 124 - 128

Wigbert, Priefter I, 387.

Wilhelm, Erzherzog von Desterreich I, 296. II, 7.

Bilhelm, I., Ronig von Preugen I, 296. II, 289. III, 141. 142. 144. 159.

Bilhelm, Bring von Baden II, 237-241. 244.

28iff, Dr. III, 319.

Billigis, der Hl., Bischof von Mainz I, 232. III, 251. 331. 348. 358.

Wilmers, Wilh. S. J. II, 244. III, 83. Windischmann, Domcapitular I, 100. 101. 108. 113. 230. 242. 249. 395. II. 230. III, 343.

Windthorft, Dr. Ludwig I, 28. II, 188. III, 148. 155. 191. 248. 252. 328. Winterfeld, v., Flügeladjutant III, 159.

Wijemann, Nic., Cardinal II, 160. 207. III, 124. 309. Wittmann, Weinhändler II, 25. 26.

Wolff-Metternich, Graf Levin I, 32. – Metternich, Gräfin I, 56.

Wolfsteiner, Dr., Medicinalrath III, 319. 320.

Wollmann, Dr., Religionslehrer III. 163. Wrede-Melfchede, Friedr., Fhr. von I, 67. ₿.

Bander, R., Redacteur III, 157.

Zeil, siehe Waldburg-Zeil.

Bell, Dr. Karl, Hofrath I, 390.

Beller, Berleger II, 185.

Zen-Ruffinen, Aug. Sulp., Bifchof von Sitten I, 18.

Bille, Prediger II, 172.

Zimmermann, Dr. Karl, Superintendent ("Brälat") II, 16. 35. 52. 302. 308. 313. 316. 317. 320. III, 287. 326.

Zipp, Caplan III, 233. 234.

Bittel I, 162.

Zöller, Michael S. J. III, 266.

Bichoffe I, 343. Burhorft, Wittwe I, 137. Burhorft, Bernhard, Caplan I, 123.

Zwerger, J. B., Fürstbifchof von Gedau III, 35. 64. 68.

# Inhalt.

## VI. Buch.

| 2501 | den Borbereitungen zum vaticanischen Concil bis zum offenen Culturfar | npf.  |
|------|-----------------------------------------------------------------------|-------|
|      |                                                                       | Seite |
| 1.   | Borbereitungen zur allgemeinen Kirchenversammlung                     | 1     |
| 2.   | Beim Baticanischen Concil                                             | 30    |
| 3.   | Das Unfehlbarkeits-Dogma                                              | 57    |
| 4.   | Rach dem Concil                                                       |       |
| 5.   | krieg und Reichstag                                                   |       |
|      | VII. Budı.                                                            |       |
|      | Bom Ausbruch bes Culturfampfes bis gu Rettelers Ende.                 |       |
| 1.   | Der Culturkampf in Preußen und im Reich                               | 169   |
| 2.   | In der eigenen Diöcese                                                | 206   |
| 3.   | Das Jubiläumsjahr                                                     | 235   |
| 4.   | Streithändel                                                          |       |
| 5.   | Birken über die Grenzen der Diocefe hinaus                            |       |
| 6.   |                                                                       | 288   |
| 7.   | Roch eine Romfahrt                                                    | 303   |
| 8.   |                                                                       | 315   |
| 9.   | Eharakterbild                                                         | 331   |
|      |                                                                       |       |
|      |                                                                       |       |
|      | htigungen und Rachträge                                               |       |
| Unt  | ng                                                                    | 363   |
| Sac  | register                                                              | 375   |
|      | nenregifter                                                           |       |







1. Jüdner, Diener des Baron Ct. v. Ketteler. 2. Jojef Wermeling, Diener des hochjel. Blichofs.

3. Bruder Cleophas.

4. Pater Panfratius.

5. Pater Marinus.
6. Pater Augustinus.
7. Brai Chemens von

1013

13. Dr. Heinrich, Dombekan von Maine WILHELM EMMANUEL



9. Grai Viar von Galen. .
10. Wilhelm Emmannel Frei-herr von Retreter, Blidgof von Valuz.
11. Baron Frig von Ketteler.
12. Baron Ttto von Ketteler.

ner Bruno (Freiherr Clemens von Korff).



Pinx. Scotti, Mainz.

DIE LETZTEN

# WILHELM EMMANUEL

Bischof

im Kapuziner Kloster zu ! VERLAG VON JOS



Lichtdruck v. Brauneck & Maier, Mainz.

# 

# FREIHERRN VON KETTELER

n Mainz chausen am 13. Juli 1877.





